
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 6

Artikel: Vom empörten und genüsslichen Glaubensbekenntnis eines
Studentenseelsorgers

Autor: Wyss, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stephan Wyss

Vom empörten und genüsslichen
Glaubensbekenntnis eines Studentenseelsorgers

Liebe Festgemeinde
Lieber Daniel

Du hast mich gebeten, zum heutigen Anlass

die Predigt zu halten. Ich bin Dein
Arbeitskollege und insofern Dein
Vorgänger, als mir von meinen Arbeitgebern
oft vorgehalten wurde, als Katholik
reichlich reformiert zu sein. So wäre ich,
täte ich es nicht um Deiner Freundschaft
willen gern und freudig, fast verpflichtet,

Deiner Bitte nachzukommen. Nur,
ich habe während meiner dreieinhalbjährigen

Amtszeit nie eine Predigt gehalten

und scheue mich heute, vor einer
illustren Festgemeinde zu debütieren. So
habe ich mir etwas anderes einfallen
lassen. Meine Arbeit als Studentenseelsorger,

die jetzt auch die Deine ist, war von
einem Credo begleitet — oder vielmehr:
hatte ein solches zur Grundlage, das sie,
glaube ich, für viele Studentinnen und
Studenten anerkennenswert, glaubwürdig

und hilfreich hat werden lassen. Für
mich Grund genug, zum Abschluss meiner

Tätigkeit und zu Beginn der Deinen
davon zu erzählen, dem einen zur Anregung,

dem andern zur Erinnerung.
Ich erzähle also: Vom empörten und

genüsslichen Glaubensbekenntnis eines
Studentenseelsorgers, illustriert mit vier
Texten aus der Heiligen Schrift.

ICH GLAUBE, die Botschaft Jesu
Christi tut zweierlei. Sie fordert erstens
zu einer Anstrengung auf. Und zweitens
kündigt sie von einem Geschenk. Sie
sagt, was ich zu tun, und sagt, was ich zu
erwarten habe. Sie sagt, ich soll um der
Armen willen ein Armer werden. Und
sie sagt mir das Aufblitzen des Gottes¬

reichs an, das all denen zufällt, die um
der Armen willen Arme geworden sind.

Ich will die beiden Momente gesondert
behandeln: die Aufforderung zur Tat
und die Ansage eines Geschenks.

1. Die Aufforderung zur Tat
Die Botschaft Jesu Christi fordert mich
auf zur bedingungslosen Parteinahme
für die randständigen Menschen.

Text 1

«In jener Stunde traten die Jünger zu
Jesus und sagten: 'Wer ist wohl der
Grösste im Reich der Himmel?' Und er
rief ein Kind herbei, stellte es mitten
unter sie und sprach: 'Wahrlich ich sage
euch: Wenn ihr nicht umkehrt und werdet

wie die Kinder, so werdet ihr nicht
ins Reich der Himmel kommen. Wer
nun sich selbst erniedrigt wie dieses
Kind, der ist der Grösste im Reich der
Himmel. Und wer ein solches Kind um
meines Namens willen aufnimmt, der
nimmt mich auf"'» (Mt. 18, 1-5).

Text 2

«Und er ging wiederum in eine Synagoge.

Und es war dort ein Mensch, der
hatte eine erstorbene Hand. Und sie
gaben acht auf ihn, ob er ihn am Sabbat
heilen würde, damit sie ihn anklagen
könnten. Da sagte er zu dem Menschen,
der die erstorbene Hand hatte: 'Tritt her
in die Mitte!' Und er sprach zu ihnen:
'Soll man am Sabbat Gutes oder Böses
tun, ein Menschenleben retten oder es
umkommen lassen ' Sie aber sch wiegen.
Und indem er sie ringsumher mit Zorn
ansah, betrübt wegen der Verstocktheit

177



ihres Herzens, sagte er zu dem
Menschen: 'Strecke die Hand aus!' Und er
streckte sie aus, und seine Hand wurde
wiederhergestellt. Da gingen die Pharisäer

hinaus und hielten alsbald mit den
Anhängern des Herodes Rat wider ihn,
wie sie ihn ins Verderben bringen könnten»

(Mk.?,, 1-6).

Text 3

«Jesus aber ging an den Olberg. Am
Morgen jedoch fand er sich wieder im
Tempel ein (und alles Volk kam zu ihm,
und er setzte sich und lehrte sie). Da
brachten die Schriftgelehrten und die
Pharisäer eine Frau, die beim Ehebruch
ergriffen worden war, stellten sie in die
Mitte und sagten zu ihm: 'Meister, diese
Frau ist auffrischer Tat beim Ehebruch
ergriffen worden. Im Gesetz aber hat
(uns) Mose geboten, solche zu steinigen.
Was sagst nun du ' (Das sagten sie aber,
um ihn zu versuchen, damit sie ihn
anklagen könnten). Da bückte sich Jesus
nieder und schrieb mit dem Finger auf
die Erde. Als sie (ihn) aber beharrlich
weiterfragten, richtete er sich auf und
sprach (zu ihnen): 'Wer unter euch ohne
Sünde ist, werfe den ersten Stein aufsie!'
Und er bückte sich wiederum nieder und
schrieb aufdie Erde. Sie aber gingen, als
sie es hörten, einer nach dem andern
hinaus, die Ältesten voran, und er blieb
allein zurück mit der Frau, die in der
Mitte war. Da richtete Jesus sich auf
und sprach zu ihr: 'Frau, wo sind sie?
Hat dich niemand verurteilt?' Sie aber
sagte: 'Niemand, Herr!' Darauf sprach
Jesus: 'Auch ich verurteile dich nicht:
geh, und sündige von jetzt an nicht
me/!/-'» (Joh. 8, 1-11).

ICH GLAUBE, die Botschaft Jesu
Christi tut zweierlei. Sie fordert erstens
zu einer Anstrengung auf. Und zweitens
kündigt sie von einem Geschenk. Sie

sagt, was ich zu tun, und sagt, was ich zu
erwarten habe. Sie sagt, ich soll um der
Armen willen ein Armer werden.

Die Botschaft Jesu Christi fordert
mich auf zur bedingungslosen Partei¬

nahme für die randständigen Menschen.
Was steht denn da am Rande und

wird in die Mitte gerufen?
Das Kind wird in die Mitte gerufen.

Der unmündige Mensch. Der Mensch,
dem kein Mund, keine Stimme zugestanden

wird, weil er die Grammatik der
Grossen nicht zu buchstabieren weiss.
Nächst der Grammatik des Geldes die
Grammatik der Uhrzeit vor allem, die
mechanische und elektronische Apparate

zu Richtern bestellt, wann «eine Zeit,
zu weinen, und eine Zeit, zu lachen, eine
Zeit, zu klagen, und eine Zeit, zu tanzen,...
eine Zeit, Steine zu sammeln und eine
Zeit, zu umarmen» ist (Pr. 3,4L).
Natürlich käme man nirgendwohin, wenn
man nach der Grammatik des Kindes
lebte, die weinen und lachen lässt, wenn
es ums Weinen und Lachen, die klagen
und tanzen lässt, wenn es ums Klagen
und Tanzen zumute ist, die Steine
sammeln heisst, wenn es nötig ist, dass Steine

gesammelt werden, und umarmen
heisst, wenn umarmt sein will. Aber
nirgendwohin zu kommen, das meint eben
Jesus, wenn er sagt: Ihr sollt umkehren
und wie die Kinder werden.

In die Mitte treten soll der Mensch
mit der erstorbenen Hand. Wer
da keine Arbeit hat, soll in die Mitte
treten. Wer keine Arbeit hat, weil ihm keine
Stelle freisteht, oder auch, weil er nicht
weiss, wozu er arbeiten soll, wenn ihm
als Sinnziel seines Tuns nichts in Aussicht

gestellt wird als Geld, das man
auch stehlen kann. Wem da seine
Handlungsfähigkeit abhanden gekommen ist,
weil immer schon gehandelt und
entschieden war, wenn er zum Handeln
ansetzen wollte; was nicht zuletzt die Bürger

unserer unternehmensdiktierten
Scheindemokratien meint. Wer ob dieser
Nutzlosigkeit seines Tuns zum resignierten,

deprimierten, orientierungslosen
Menschen geworden ist, er soll in die
Mitte treten.

Und schliesslich soll die F r a u in die
Mitte treten, sie, die immer Sünderin ist,
solange Männer die Moral machen. Die

178



abtreibende Frau, Frauen, die eheliche
Pflichten verweigern, Hausarbeit und
Kinderaufzucht. Frauen, denen in gewissen

Regionen der Schweiz noch immer
die politische Stimme, in der katholischen

Kirche noch immer das Priesteramt,

im bürgerlichen Haushalt noch
immer ihre Berufskarriere vorenthalten
wird.

Sie alle heisst Jesus in die Mitte treten,
damit ihnen endlich Recht geschehe,
damit die, die bisher in der Mitte standen,

hinausgehen, damit endlich auch
ihnen Recht geschehe.

Parteinahme heisst Umwälzung der
von der Mitte aus diktierten Ordnung
von Mitte und Rand, Parteinahme heisst
mindestens Aufruf zur Umwälzung der
von der Mitte aus diktierten Ordnung
von Mitte und Rand. Jesus ist das Wort,
das den Rand zum Aufstand in der Mitte
ruft.

Durch Erfahrung und Lektüre zum
Hörer und Täter des Wortes (Exkurs 1)

Wenn dies ein erster Teil der Botschaft
Jesus Christi ist, wie bekommt ein Mensch
davon zu wissen? Das ist keine akademische

Frage, es ist die Frage nach der
Überlieferung der christlichen Botschaft,
die Frage nach den Mitteln ihrer
Verkündigung, die Frage nach dem Weg,
auf dem ein Mensch zum Glauben
kommt. Ich meine, ein Mensch
bekommt von der Botschaft Jesu Christi
zu wissen durch Erfahrung und
durch L e k t ü r e. Er bekommt von der
Botschaft Jesu Christi zu wissen durch
Erfahrung seiner eigenen Randständig-
keit und der Randständigkeit seiner
Nächsten. Und er bekommt von ihr zu
wissen durch die Lektüre der Evangelien,

die von der Umwertung der Werte
erzählen.

Unterdrückung und Abgedrängtwerden,
das eigene und das der andern, muss

erfahren und erlitten werden.
Unterdrückung und Abgedrängtwerden im
Zusammenleben mit Menschen, in der
Familie, der Wohngemeinschaft, der

Ehe, in der sozialen Isolation.
Unterdrückung und Abgedrängtwerden am
Arbeitsplatz. Verursacht durch
Wertvorstellungen, die sich an messbarer
Leistung und materieller Effektivität
orientieren, durch die herrschende Moral der
Herrschenden, durch kirchliche Lieblosigkeit,

staatliche Hartherzigkeit oder
wirtschaftliche Sachzwänge.

Wer sich der Erfahrung und dem
Erleiden von Unterdrückung und
Abgedrängtwerden nicht öffnet, wird nie zu
wissen bekommen, dass es eben diese
Ordnung von Herren und Knechten ist,
um deren Aufhebung es dem Christentum

geht: «Ich nenne euch nicht mehr
Knechte, denn der Knecht weiss nicht,
was sein Herr tut; euch aber habe ich
Freunde genannt» (Joh. 15,15). Der
politisch, gesellschaftlich, kirchlich Mächtige,

der nie ob der Einsicht erschrocken
ist, dass er seine Macht der Ohnmacht
anderer verdankt, der Reiche, der nie ob
dem Zugeständnis verschämt war, dass
er seinen Reichtum den hohlen Bäuchen
der Armen abspart, sie werden nie zu
wissen bekommen, was die christliche
Botschaft der Gerechtigkeit will, ihre
aussichtslose Aussicht auf das Reich
Gottes geht durch ein Nadelöhr.

Wer aber erfährt und erleidet, dass

unsere Welt strukturiert ist in ein Oben
und Unten, in Rand und Mitte, in Macht
und Ohnmacht, der weiss noch nichts
von der Möglichkeit der Aufhebung dieser

leidenmachenden Struktur. Davon
bekommt er erst zu wissen durch die
Lektüre der Evangelien, die vom öffentlichen

Handeln eines Mannes und seiner
Freundinnen und Freunde erzählen, das
sich von keiner Ordnung beeindrucken
liess, vielmehr dagegen aufstand und sie

für Augenblicke ausser Geltung zu setzen

vermochte. Denn wenn einer einmal
damit begonnen hat, alle Menschen Kinder

Gottes, Schwestern und Brüder,
Freundinnen und Freunde zu heissen,
dann ist es für alle Zeiten, auch für heute

und für Dich und für mich, zumindest
möglich geworden, dies immer wieder zu

179



tun, auch wenn es immer wieder am bösen

Egoismus der Starken scheitern
wird.

Doch Wissen um den möglichen
Inhalt der christlichen Botschaft macht
noch keine Christen. Da muss der Hörer
des Wortes erst zu seinem Täter werden.
So wird ein Christ, wer eines Tages
beginnt, die bedingungslose Parteinahme
für die randständigen Menschen wirklich

werden zu lassen. Das heisse ich
Glauben. Weder durch Taufe, noch
durch Predigthören, noch durch
Sakramentenempfang und Messbesuch wird
ein Mensen zum Christen, sondern allein
durch die plötzliche Entschiedenheit,
gegen die Mitte, gegen die Macht, gegen
die Herrschaft zu denken, zu reden und
zu handeln, weil er plötzlich den geplagten

Menschen in sich und im andern
nicht mehr aushalten will. Die gelebte
Widerspenstigkeit in Solidarität mit
denen am Rande macht zum Christen.
Jesus berief seine Jünger nicht durch
Dialektik wie Sokrates, sondern durch
ein kommentarloses «Kommt her, mir
nach!» (Mk. 1,17).

Aufständisches Reden und aufständisches

Tun sind Glaube und Verkündigung

in einem. Das gilt überall, wo
Jesus Christus real in Erscheinung treten
soll. Auch in der Universitätspastoral,
wo derlei Botschaft bei den Hilflosen
oft, bei den Arrivierten fast nie auf
fruchtbaren Boden fällt. Wenn, wird sie
jedenfalls unten geschätzt, oben kaum.

ICH GLAUBE, die Botschaft Jesu
Christi tut zweierlei. Forderte sie erstens
zu einer Anstrengung auf, so kündigt sie
zweitens von einem Geschenk. Sagte sie,
ich soll um der Armen willen ein Armer
werden, so sagt sie mir auch das
Aufblitzen des Gottesreiches an, das all
denen zufällt, die um der Armen willen
Arme geworden sind.

2. Die Ankündigung eines Geschenks
Die neue ethische, die sozialethisch neue
Praxis ist nicht das ganze Christentum.
Da haben alle recht, die in Jesus Christus

mehr als Che Guevara sehen. Sosehr diese

Praxis auch immer vorausgesetzt ist,
sosehr der Weg zum Gottesreich ohne
sie durch ein Nadelöhr führt. Doch das
Gottesreich selbst ist kein Tun, sondern
ein neues Sein, eine ästhetische, eine
sinnliche Empfindung, die Erfüllung
eines Wunsches, die geschenkt wie der
Blitz vom Himmel fährt.

Text 4

«Jesus nun kam sechs Tage vor dem
Passa nach Bethanien, wo Lazarus war,
den er von den Toten auferweckt hatte.
Dort bereiteten sie ihm ein Mahl, und
Martha besorgte die Bedienung; Lazarus
aber war einer von denen, die mit ihm zu
Tische sässen. Da nahm Maria ein Pfund
echter, kostbarer Nardensalbe, salbte
Jesus die Füsse und trocknete mit ihren
Haaren seine Füsse ab; das Haus aber
wurde erfüllt vom Geruch der Salbe.
Judas Ischarioth aber, einer von seinen
Jüngern, der ihn verraten sollte, sagte:
'Warum wurde diese Salbe nicht für
dreihundert Denare verkauft und (der
Erlös) den Armen gegeben?' Er sagte
dies aber nicht, weil ihm die Armen am
Herzen lagen, sondern weil er ein Dieb
war und die Kasse hatte und das Eingelegte

beiseite brachte. Da sprach Jesus:
'Lass sie gewähren! für den Tag meines
Begräbnisses hat sie es aufbewahrt.
Denn die Armen habt ihr allezeit bei
euch; mich aber habt ihr nicht allezeit'»
(Joh. 12, 1-8).

Dieser Text schildert im dritten Vers
die Ankunft des Gottesreichs im Augenblick,

da das Haus vom Geruch der Salbe

erfüllt wird. Nicht mehr Marthas
Bedienung, nein, der vergleichsweise
überflüssige Liebesdienst Marias, der
Liebesdienst im Überfluss — ein Bruchteil
des vergossenen Öls hätte für ein Paar
Füsse gereicht —, nicht mehr das gute
Werk, auf das Judas heuchlerisch
anspricht, nein, die «schöne Tat», wie
Jesus das Verhalten Marias bei Markus
nennt (Mk. 14,6), sie ist Erfüllung und
Ziel seiner Gottesreichpredigt.

180



Der gute Wein im Überfluss, den
Jesus der durstigen Festgemeinde in Ka-
na, das sättigende Brot im Überfluss,
das er den hungernden Fünftausend am
See Genesareth schenkt, das kostbare
Öl, das ihm selbst von einer liebenden
Frau im Überfluss zugeeignet wird, das
sind der christlichen Botschaft sinnliche
Zeichen von einer besseren, von einer
anderen Welt als dieser. Von einer Welt,
in der alle Menschen genug zu essen,
genug zu trinken, genug zu lieben haben,
unentgeltlich, vom einen dem andern
geschenkt. Von einem Himmelreich, das
sich als unerbittlicher Gegensatz zu den
konsumistischen Paradiesen unserer
aktuellen Gegenwart definiert, Freudenhäuser

durch und durch, worin die
prostituierte Ware die Hand des Besitzers
nur um totes Geld wechseln darf. Da
gibt es nichts umsonst, weil niemand
etwas lässt, weil niemand die Freiheit zu
geben und zu nehmen hat, weil alle,
Zahlende und Bezahlte, immer gebunden

und gleichzeitig immer getrennt sind
durch die dreihundert Denare des Judas.

«Wie der Blitz vom Osten ausfährt
und bis zum Westen leuchtet, so wird die
Wiederkunft des Menschensohnes sein»
Mt. 24,27). So unvorhergesehen, so
augenblicklich wie der Blitz ist die Erfüllung

des Wunsches. Erst seit wir
Abschied nehmen konnten von der Vorstellung

eines Himmelreichs in seiner
raumzeitlichen Totalität, seiner ewigen Dauer
in einem unendlichen Raum, erst seither
sind wir befähigt für die Erfahrung seiner

unmittelbaren Anwesenheit im
Augenblick, in der Fülle der Zeit, in vielen
voneinander geschiedenen Augenblicken,
die wie eine Kette von Sternen das Leben
jener Menschen durchziehen, die guten
Willens sind.

Distinkte Augenblicke wahren Lebens
(Exkurs 2)
Als meine Tochter Kathrin mit drei Jahren

im Tessin erstmals einen südlichen
Sternenhimmel sah, fragte sie, warum
der Himmel hier LöcMein habe. Ihre

Vorstellung vom Firmament war offenbar

Licht in Fülle. Die finsteren Räume
zwischen den leuchtenden Gestirnen sah
sie nicht als solche, ihr Sternenhimmel
war eine dunkle Decke, vor das Licht
gezogen mit Myriaden feiner Löcher,
filtrierte Fülle. Das ist ein Bild, wie der
Mythos sich das Verhältnis des endzeitlichen

Reiches Gottes, das in seiner
Totalität da ist, zu seinem augenblicklichen
Aufblitzen in der erlebten Geschichte
vorstellt. Unser aufgeklärtes Auge sieht
das pessimistischer. Nicht die Sterne
sind die Löchlein, hinter denen ein
gewaltiges Licht strahlt, Sterne sind die
zaghaften Lichter über einem schwarzen
Abgrund, der nichts wäre ohne sie.
Unsere Hoffung ist bescheidener, aber sie
ist nichtsdestoweniger eine Hoffnung:
Dass für den einen Stern, der erlöscht,
ein anderer zu brennen beginnt. Und
dass ihre Zahl unendlich sei. Dass immer
wieder die Nova explodiere gegen die
angstvolle Leere und Finsternis, die Gott
am ersten Schöpfungstage vorgefunden
hat.

So ist wahres, fruchtbares, erfülltes,
himmlisches Leben ein Inseldasein, von
Wasser umspült, wie die Griechen das
wussten. Auf dem festlandeuropäischen
Kontinent erst konnte Erlösung
ungebrochen, total, metaphysisch gedacht
werden — bis Entdeckungsreisende die
Fiktion als solche entlarvten. Wie die
Inselgriechen blieben Wüstenvölker vor
dem europäischen Irrtum verschont.
Wahres, fruchtbares, erfülltes, himmlisches

Leben ist Oasendasein, bedroht
vom toten Sand. Und die ersten Christen
wussten, dass Aufstand vom Kreuze
bedroht ist; das österliche Licht und die
Nacht des Karsamstags sind durch einen
Augenblick getrennt, der Auferstandene

über dem Grab ist der Stern vor dem
Abgrund. Immer wieder, nie ein für
allemal. Aber immer wieder, wenn eine
Frau einem Mann die Füsse mit einem
Pfund Nardenöl salbt. Wenn dem
argentinischen Dichterphilosophen Sabato
in einer Bar von Buenos Aires Gott in

181



einem kühlen Glas Bier erscheint, dieses
kühle Glas Bier ist, nicht mehr und nicht
weniger, in seiner ganzen Fülle.

Jeder solche Augenblick geschenkten,
wahren Lebens, geglückter Begegnung
in Kana, Genesareth, Bethanien und
Buenos Aires ist hohnvoller Triumph
über das schäbige, erkaufte Glück unserer

monetären Paradiese, kündet vom
Anfang ihres Endes. Denn jeder solche
Augenblick geschenkten wahren Lebens,
geglückter Begegnung in Kana, Genesareth,

Bethanien und Buenos Aires ist
immer von neuem wieder Funke ins
Pulver der Empörung gegen die, die
es immer wieder verhindern wollen,
dass Gottes Reich für alle und immer
wieder komme. Jeder solche Augenblick
geschenkten wahren Lebens nährt von

neuem das Feuer der Entschiedenheit
für den Aufstand gegen die Mitte, für
die Verschwesterung und Verbrüderung
mit dem Rand.

Als ethisches Vermögen ist der Glaube
die Bereitschaft zum aufständischen
Handeln — als ästhetisches Vermögen
ist er die Bereitschaft zum geniessenden
Empfangen. Und an der Grenze von
Licht und Finsternis geben sich beide die
Hand: Empörung und Genuss. Und wieder

Empörung. Und wieder Genuss.
Und wieder Empörung. Und wieder
Genuss. Amen.

(Festpredigt zur Installation von Daniel
de Roche als Studentenpfarrer an der
Universität Fribourg)

Stefan Wigger

Befreiung und Bindung durch Begegnung
Ein Brief an Professor Stephan Pfürtner zu seinem 60. Geburtstag

Stefan Wiggers Brief an seinen ehemaligen Lehrer in Moraltheologie ist der Festgabe
für Stephan Pfürtner zum 60. Geburtstag entnommen (vgl. die Buchbesprechung,
hinten S. 212). Der Text verdient es, auch in unserer Zeitschrift veröffentlicht zu
werden: Einerseits erinnert er an eine «Affäre», die wir gerade im Zusammenhang
mit dem Besuch des Papstes in der Schweiz nicht vergessen sollten; andererseits
widerspiegelt sich darin eine Biographie, wie sie heute für jene vielen, vor allem
katholischen Christen symptomatisch ist, die es schwerhaben, mit der Kirche oder

gar in der Kirche das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit zu suchen.
Stephan Wigger war vor seinem Wegzug ins Appenzellerland Mitglied unserer
Redaktionskommission. Heute arbeitet er zusammen mit seiner Frau Annegret in
einer heilpädagogischen Grossfamilie.
Die Veröffentlichung dieses Briefs erfolgt mit der freundlichen Genehmigung des

Verfassers und des Benziger Verlags. Der Untertitel wurde leicht geändert, die
Zwischentitel stammen von der Redaktion. W. Sp.

Lieber Stephan

Wann ich Dir das erstemal begegnet bin,
kann ich heute nicht mehr genau sagen.
Ich weiss nur noch, dass Du damals unter

uns Philosophiestudenten als «Ge¬

heimtip» herumgereicht wurdest ja
und jetzt bist Du 60 Jahre alt geworden,
und ich hätte Deinen Geburtstag ganz
sicher vergessen, hätte nicht Alberto

182


	Vom empörten und genüsslichen Glaubensbekenntnis eines Studentenseelsorgers

