Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 6

Artikel: Vom empdrten und genusslichen Glaubensbekenntnis eines
Studentenseelsorgers

Autor: Wyss, Stephan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stephan Wyss

Yom emporten und geniisslichen
Glaubensbekenntnis eines Studentenseelsorgers

I.iebe Festgemeinde
Lieber Daniel

Du hast mich gebeten, zum heutigen An-
lass die Predigt zu halten. Ich bin Dein
Arbeitskollege und insofern Dein Vor-
géanger, als mir von meinen Arbeitgebern
oft vorgehalten wurde, als Katholik
reichlich reformiert zu sein. So wire ich,
tate ich es nicht um Deiner Freundschaft
willen gern und freudig, fast verpflich-
tet, Deiner Bitte nachzukommen. Nur,
ich habe wihrend meiner dreieinhalb-
jahrigen Amtszeit nie eine Predigt gehal-
ten und scheue mich heute, vor einer
illustren Festgemeinde zu debiitieren. So
habe ich mir etwas anderes einfallen las-
sen. Meine Arbeit als Studentenseelsor-
ger, die jetzt auch die Deine ist, war von
einem Credo begleitet — oder vielmehr:
hatte ein solches zur Grundlage, das sie,
glaube ich, fiir viele Studentinnen und
Studenten anerkennenswert, glaubwiir-
dig und hilfreich hat werden lassen. Fiir
mich Grund genug, zum Abschluss mei-
ner Tatigkeit und zu Beginn der Deinen
davon zu erzdhlen, dem einen zur Anre-
gung, dem andern zur Erinnerung.

Ich erzdhle also: Vom emporten und
gentiisslichen Glaubensbekenntnis eines
Studentenseelsorgers, illustriert mit vier
Texten aus der Heiligen Schrift.

ICH GLAUBE, die Botschaft Jesu
Christi tut zweierlei. Sie fordert erstens
zu einer Anstrengung auf. Und zweitens
kiindigt sie von einem Geschenk. Sie
sagt, was ich zu tun, und sagt, was ich zu
erwarten habe. Sie sagt, ich soll um der
Armen willen ein Armer werden. Und
sie sagt mir das Aufblitzen des Gottes-

reichs an, das all denen zufillt, die um
der Armen willen Arme geworden sind.

Ich will die beiden Momente gesondert
behandeln: die Aufforderung zur Tat
und die Ansage eines Geschenks.

1. Die Aufforderung zur Tat

Die Botschaft Jesu Christi fordert mich
auf zur bedingungslosen Parteinahme

fiir die randstandigen Menschen.

Text 1

«In jener Stunde traten die Jiinger zu
Jesus und sagten: ’Wer ist wohl der
Grosste im Reich der Himmel?’ Und er
rief ein Kind herbei, stellte es mitten
unter sie und sprach: "Wahrlich ich sage
euch: Wenn ihr nicht umkehrt und wer-
det wie die Kinder, so werdet ihr nicht
ins Reich der Himmel kommen. Wer
nun sich selbst erniedrigt wie dieses
Kind, der ist der Grosste im Reich der
Himmel. Und wer ein solches Kind um
meines Namens willen aufnimmt, der
nimmt mich auf’» (Mt. 18, 1-5).

Text 2

«Und er ging wiederum in eine Syna-
goge. Und es war dort ein Mensch, der
hatte eine erstorbene Hand. Und sie ga-
ben acht auf ihn, ob er ihn am Sabbat
heilen wiirde, damit sie ihn anklagen
konnten. Da sagte er zu dem Menschen,
der die erstorbene Hand hatte: ’Tritt her
in die Mitte!” Und er sprach zu ihnen:
’Soll man am Sabbat Gutes oder Boses
tun, ein Menschenleben retten oder es
umkommen lassen?’ Sie aber schwiegen.
Und indem er sie ringsumher mit Zorn
ansah, betriibt wegen der Verstocktheit

177



thres Herzens, sagte er zu dem Men-
schen: ’Strecke die Hand aus!’ Und er
streckte sie aus, und seine Hand wurde
wiederhergestellt. Da gingen die Phari-
sder hinaus und hielten alsbald mit den
Anhdngern des Herodes Rat wider ihn,
wie sie ihn ins Verderben bringen konn-
ten» (MKk. 3, 1-6).

Text 3

«Jesus aber ging an den Olberg. Am
Morgen jedoch fand er sich wieder im
Tempel ein (und alles Volk kam zu ihm,
und er setzte sich und lehrte sie). Da
brachten die Schriftgelehrten und die
Pharisder eine Frau, die beim Ehebruch
ergriffen worden war, stellten sie in die
Mitte und sagten zu ihm: ’Meister, diese
Frau ist auf frischer Tat beim Ehebruch
ergriffen worden. Im Gesetz aber hat
(uns) Mose geboten, solche zu steinigen.
Was sagst nun du?’ (Das sagten sie aber,
um ihn zu versuchen, damit sie ihn an-
klagen konnten). Da biickte sich Jesus
nieder und schrieb mit dem Finger auf
die Erde. Als sie (ihn) aber beharrlich
weiterfragten, richtete er sich auf und
sprach (zu ihnen): *Wer unter euch ohne
Stinde ist, werfe den ersten Stein auf sie!’
Und er biickte sich wiederum nieder und
schrieb auf die Erde. Sie aber gingen, als
sie es horten, einer nach dem andern
hinaus, die Altesten voran, und er blieb
allein zurtick mit der Frau, die in der
Mitte war. Da richtete Jesus sich auf
und sprach zu ihr: ’Frau, wo sind sie?
Hat dich niemand verurteilt?’ Sie aber
sagte: ’Niemand, Herr!’ Darauf sprach
Jesus: ’Auch ich verurteile dich nicht:
geh, und siindige von jetzt an nicht
mehr’» (Joh. 8, 1-11).

ICH GLAUBE, die Botschaft Jesu
Christi tut zweierlei. Sie fordert erstens
zu einer Anstrengung auf. Und zweitens
kiindigt sie von einem Geschenk. Sie
sagt, was ich zu tun, und sagt, was ich zu
erwarten habe. Sie sagt, ich soll um der
Armen willen ein Armer werden.

Die Botschaft Jesu Christi fordert
mich auf zur bedingungslosen Partei-

178

nahme fiir die randstdndigen Menschen.

Was steht denn da am Rande und
wird in die Mitte gerufen?

Das K i n d wird in die Mitte gerufen.
Der unmiindige Mensch. Der Mensch,
dem kein Mund, keine Stimme zugestan-
den wird, weil er die Grammatik der
Grossen nicht zu buchstabieren weiss.
Nachst der Grammatik des Geldes die
Grammatik der Uhrzeit vor allem, die
mechanische und elektronische Appara-
te zu Richtern bestellt, wann «eine Zeit,
zu weinen, und eine Zeit, zu lachen, eine
Zeit, zu klagen, und eine Zeit, zu tanzen,...
eine Zeit, Steine zu sammeln ... und eine
Zeit, zu umarmen» ist (Pr. 3,4f.). Na-
tirlich kdme man nirgendwohin, wenn
man nach der Grammatik des Kindes
lebte, die weinen und lachen lasst, wenn
es ums Weinen und Lachen, die klagen
und tanzen ldsst, wenn es ums Klagen
und Tanzen zumute ist, die Steine sam-
meln heisst, wenn es notig ist, dass Stei-
ne gesammelt werden, und umarmen
heisst, wenn umarmt sein will. Aber nir-
gendwohin zu kommen, das meint eben
Jesus, wenn er sagt: Ihr sollt umkehren
und wie die Kinder werden.

In die Mitte treten sollder M ensch
mitdererstorbenen Hand. Wer
da keine Arbeit hat, soll in die Mitte tre-
ten. Wer keine Arbeit hat, weil ihm keine
Stelle freisteht, oder auch, weil er nicht
weiss, wozu er arbeiten soll, wenn ihm
als Sinnziel seines Tuns nichts in Aus-
sicht gestellt wird als Geld, das man
auch stehlen kann. Wem da seine Hand-
lungsfahigkeit abhanden gekommen ist,
weil immer schon gehandelt und ent-
schieden war, wenn er zum Handeln an-
setzen wollte; was nicht zuletzt die Biir-
ger unserer unternehmensdiktierten
Scheindemokratien meint. Wer ob dieser
Nutzlosigkeit seines Tuns zum resignier-
ten, deprimierten, orientierungslosen
Menschen geworden ist, er soll in die
Mitte treten.

Und schliesslich soll die F r a u in die
Mitte treten, sie, die immer Siinderin ist,
solange Minner die Moral machen. Die



abtreibende Frau, Frauen, die eheliche
Pflichten verweigern, Hausarbeit und
Kinderaufzucht. Frauen, denen in gewis-
sen Regionen der Schweiz noch immer
die politische Stimme, in der katholi-
schen Kirche noch immer das Priester-
amt, im biirgerlichen Haushalt noch im-
mer ihre Berufskarriere vorenthalten
wird.

Sie alle heisst Jesus in die Mitte treten,
damit ihnen endlich Recht geschehe, da-
mit die, die bisher in der Mitte stan-
den, hinausgehen, damit endlich auch
ihnen Recht geschehe.

Parteinahme heisst Umwdilzung der
von der Mitte aus diktierten Ordnung
von Mitte und Rand, Parteinahme heisst
mindestens Aufruf zur Umwilzung der
von der Mitte aus diktierten Ordnung
von Mitte und Rand. Jesus ist das Wort,
das den Rand zum Aufstand in der Mitte
ruft.

Durch Erfahrung und Lektiire zum
Horer und Titer des Wortes (Exkurs 1)

Wenn dies ein erster Teil der Botschaft
Jesus Christi ist, wie bekommt ein Mensch
davon zu wissen? Das ist keine akademi-
sche Frage, es ist die Frage nach der
Uberlieferung der christlichen Botschaft,
die Frage nach den Mitteln ihrer Ver-
kindigung, die Frage nach dem Weg,
auf dem ein Mensch zum Glauben
kommt. Ich meine, ein Mensch be-
kommt von der Botschaft Jesu Christi
zu wissen durch Er fahrun g und
durchLek tiir e. Er bekommt von der
Botschaft Jesu Christi zu wissen durch
Erfahrung seiner eigenen Randstandig-
keit und der Randstdndigkeit seiner
Nichsten. Und er bekommt von ihr zu
wissen durch die Lektiire der Evange-
lien, die von der Umwertung der Werte
erzahlen.

Unterdriickung und Abgedriangtwer-
den, das eigene und das der andern, muss
erfahren und erlitten werden. Unter-
driickung und Abgedrangtwerden im
Zusammenleben mit Menschen, in der
Familie, der Wohngemeinschaft, der

Ehe, in der sozialen Isolation. Unter-
driickung und Abgedridngtwerden am
Arbeitsplatz. Verursacht durch Wert-
vorstellungen, die sich an messbarer Lei-
stung und materieller Effektivitat orien-
tieren, durch die herrschende Moral der
Herrschenden, durch kirchliche Lieblo-
sigkeit, staatliche Hartherzigkeit oder
wirtschaftliche Sachzwinge.

Wer sich der Erfahrung und dem Er-
leiden von Unterdriickung und Abge-
drangtwerden nicht offnet, wird nie zu
wissen bekommen, dass es eben diese
Ordnung von Herren und Knechten ist,
um deren Aufhebung es dem Christen-
tum geht: «Ich nenne euch nicht mehr
Knechte, denn der Knecht weiss nicht,
was sein Herr tut; euch aber habe ich
Freunde genannt» (Joh. 15,15). Der po-
litisch, gesellschaftlich, kirchlich Méach-
tige, der nie ob der Einsicht erschrocken
ist, dass er seine Macht der Ohnmacht
anderer verdankt, der Reiche, der nie ob
dem Zugestandnis verschamt war, dass
er seinen Reichtum den hohlen Bauchen
der Armen abspart, sie werden nie zu
wissen bekommen, was die christliche
Botschaft der Gerechtigkeit will, ihre
aussichtslose Aussicht auf das Reich
Gottes geht durch ein Nadelohr.

Wer aber erfahrt und erleidet, dass
unsere Welt strukturiert ist in ein Oben
und Unten, in Rand und Mitte, in Macht
und Ohnmacht, der weiss noch nichts
von der Moglichkeit der Aufhebung die-
ser leidenmachenden Struktur. Davon
bekommt er erst zu wissen durch die
Lektiire der Evangelien, die vom 6ffent-
lichen Handeln eines Mannes und seiner
Freundinnen und Freunde erzdhlen, das
sich von keiner Ordnung beeindrucken
liess, vielmehr dagegen aufstand und sie
fiir Augenblicke ausser Geltung zu set-
zen vermochte. Denn wenn einer einmal
damit begonnen hat, alle Menschen Kin-
der Gottes, Schwestern und Briider,
Freundinnen und Freunde zu heissen,
dann ist es fiir alle Zeiten, auch fiir heu-
te und fiir Dich und fiir mich, zumindest
moglich geworden, dies immer wieder zu

179



tun, auch wenn es immer wieder am bo-
sen Egoismus der Starken scheitern
wird.

Doch Wissen um den moglichen In-
halt der christlichen Botschaft macht
noch keine Christen. Da muss der Horer
des Wortes erst zu seinem Tater werden.
So wird ein Christ, wer eines Tages be-
ginnt, die bedingungslose Parteinahme
fiir die randstdandigen Menschen wirk-
lich werden zu lassen. Das heisse ich
Glauben. Weder durch Taufe, noch
durch Predigthoren, noch durch Sakra-
mentenempfang und Messbesuch wird
ein Mensch zum Christen, sondern allein
durch die plotzliche Entschiedenheit, ge-
gen die Mitte, gegen die Macht, gegen
die Herrschaft zu denken, zu reden und
zu handeln, weil er plotzlich den geplag-
ten Menschen in sich und im andern
nicht mehr aushalten will. Die gelebte
Widerspenstigkeit in Solidaritat mit
denen am Rande macht zum Christen.
Jesus berief seine Jiinger nicht durch
Dialektik wie Sokrates, sondern durch
ein kommentarloses «Kommt her, mir
nach!» (Mk. 1,17).

Aufstandisches Reden und aufstandi-
sches Tun sind Glaube und Verkiindi-
gung in einem. Das gilt iiberall, wo Je-
sus Christus real in Erscheinung treten
soll. Auch in der Universitidtspastoral,
wo derlei Botschaft bei den Hilflosen
oft, bei den Arrivierten fast nie auf
fruchtbaren Boden fallt. Wenn, wird sie
jedenfalls unten geschitzt, oben kaum.

ICH GLAUBE, die Botschaft Jesu
Christi tut zweierlei. Forderte sie erstens
zu einer Anstrengung auf, so kiindigt sie
zweitens von einem Geschenk. Sagte sie,
ich soll um der Armen willen ein Armer
werden, so sagt sie mir auch das Auf-
blitzen des Gottesreiches an, das all
denen zufillt, die um der Armen willen
Arme geworden sind.

2. Die Ankiindigung eines Geschenks

Die neue ethische, die sozialethisch neue
Praxis ist nicht das ganze Christentum.

Da haben alle recht, die in Jesus Christus.

180

mehr als Che Guevara sehen. Sosehr die-
se Praxis auch immer vorausgesetzt ist,
sosehr der Weg zum Gottesreich ohne
sie durch ein Nadelohr fiithrt. Doch das
Gottesreich selbst ist kein Tun, sondern
ein neues Sein, eine asthetische, eine
sinnliche Empfindung, die Erfiillung ei-
nes Wunsches, die geschenkt wie der
Blitz vom Himmel fdhrt.

Text 4

«Jesus nun kam sechs Tage vor dem
Passa nach Bethanien, wo Lazarus war,
den er von den Toten auferweckt hatte.
Dort bereiteten sie ihm ein Mahl, und
Martha besorgte die Bedienung; Lazarus
aber war einer von denen, die mit ihm zu
Tische sassen. Da nahm Maria ein Pfund
echter, kostbarer Nardensalbe, salbte
Jesus die Fiisse und trocknete mit ihren
Haaren seine Fiisse ab; das Haus aber
wurde erfiillt vom Geruch der Salbe.
Judas Ischarioth aber, einer von seinen
Jiingern, der ihn verraten sollte, sagte:
"Warum wurde diese Salbe nicht fiir
dreihundert Denare verkauft und (der
Erlos) den Armen gegeben?’ Er sagte
dies aber nicht, weil ihm die Armen am
Herzen lagen, sondern weil er ein Dieb
war und die Kasse hatte und das Einge-
legte beiseite brachte. Da sprach Jesus:
’Lass sie gewdhren! fiir den Tag meines
Begribnisses hat sie es aufbewahit.
Denn die Armen habt ihr allezeit bei
euch; mich aber habt ihr nicht allezeit’»
(Joh. 12, 1-8).

Dieser Text schildert im dritten Vers
die Ankunft des Gottesreichs im Augen-
blick, da das Haus vom Geruch der Sal-
be erfiillt wird. Nicht mehr Marthas Be-
dienung, nein, der vergleichsweise iiber-
flissige Liebesdienst Marias, der Lie-
besdienst im Uberfluss — ein Bruchteil
des vergossenen Ols hatte fir ein Paar
Fiisse gereicht —, nicht mehr das gute
Werk, auf das Judas heuchlerisch an-
spricht, nein, die «schéone Tat», wie
Jesus das Verhalten Marias bei Markus
nennt (Mk. 14,6), sie ist Erfiillung und
Ziel seiner Gottesreichpredigt.



Der gute Wein im Uberfluss, den
Jesus der durstigen Festgemeinde in Ka-
na, das sittigende Brot im Uberfluss,
das er den hungernden Fiinftausend am
See Genesareth schenkt, das kostbare
Ol, das ihm selbst von einer liebenden
Frau im Uberfluss zugeeignet wird, das
sind der christlichen Botschaft sinnliche
Zeichen von einer besseren, von einer
anderen Welt als dieser. Von einer Welt,
in der alle Menschen genug zu essen, ge-
nug zu trinken, genug zu lieben haben,
unentgeltlich, vom einen dem andern ge-
schenkt. Von einem Himmelreich, das
sich als unerbittlicher Gegensatz zu den
konsumistischen Paradiesen unserer ak-
tuellen Gegenwart definiert, Freuden-
héduser durch und durch, worin die pro-
stituierte Ware die Hand des Besitzers
nur um totes Geld wechseln darf. Da
gibt es nichts umsonst, weil niemand et-
was ldsst, weil niemand die Freiheit zu
geben und zu nehmen hat, weil alle,
Zahlende und Bezahlte, immer gebun-
den und gleichzeitig immer getrennt sind
durch die dreihundert Denare des Judas.

«Wie der Blitz vom Osten ausfihrt
und bis zum Westen leuchtet, so wird die
Wiederkunft des Menschensohnes sein»
Mt. 24,27). So unvorhergesehen, so au-
genblicklich wie der Blitz ist die Erfiil-
lung des Wunsches. Erst seit wir Ab-
schied nehmen konnten von der Vorstel-
lung eines Himmelreichs in seiner raum-
zeitlichen Totalitét, seiner ewigen Dauer
in einem unendlichen Raum, erst seither
sind wir befahigt fiir die Erfahrung sei-
ner unmittelbaren Anwesenheit im Au-
genblick, in der Fiille der Zeit, in vielen
voneinander geschiedenen Augenblicken,
die wie eine Kette von Sternen das Leben
jener Menschen durchziehen, die guten
Willens sind.

Distinkte Augenblicke wahren Lebens
(Exkurs 2)

Als meine Tochter Kathrin mit drei Jah-
ren im Tessin erstmals einen siidlichen
Sternenhimmel sah, fragte sie, warum
der Himmel hier Lochlein habe. Thre

Vorstellung vom Firmament war offen-
bar Licht in Fiille. Die finsteren Raume
zwischen den leuchtenden Gestirnen sah
sie nicht als solche, ihr Sternenhimmel
war eine dunkle Decke, vor das Licht
gezogen mit Myriaden feiner Locher,
filtrierte Fiille. Das ist ein Bild, wie der
Mythos sich das Verhiltnis des endzeit-
lichen Reiches Gottes, das in seiner To-
talitat da ist, zu seinem augenblicklichen
Aufblitzen in der erlebten Geschichte
vorstellt. Unser aufgeklartes Auge sieht
das pessimistischer. Nicht die Sterne
sind die Lochlein, hinter denen ein ge-
waltiges Licht strahlt, Sterne sind die
zaghaften Lichter iiber einem schwarzen
Abgrund, der nichts wire ohne sie. Un-
sere Hoffung ist bescheidener, aber sie
ist nichtsdestoweniger eine Hoffnung:
Dass fiir den einen Stern, der erldscht,
ein anderer zu brennen beginnt. Und
dass ihre Zahl unendlich sei. Dass immer
wieder die Nova explodiere gegen die
angstvolle Leere und Finsternis, die Gott
am ersten Schopfungstage vorgefunden
hat.

So ist wahres, fruchtbares, erfiilltes,
himmlisches Leben ein Inseldasein, von
Wasser umspiilt, wie die Griechen das
wussten. Auf dem festlandeuropéischen
Kontinent erst konnte Erlésung unge-
brochen, total, metaphysisch gedacht
werden — bis Entdeckungsreisende die
Fiktion als solche entlarvten. Wie die
Inselgriechen blieben Wiistenvolker vor
dem europdischen Irrtum verschont.
Wahres, fruchtbares, erfiilltes, himmli-
sches Leben ist Oasendasein, bedroht
vom toten Sand. Und die ersten Christen
wussten, dass Aufstand vom Kreuze be-
droht ist; das Osterliche Licht und die
Nacht des Karsamstags sind durch einen
Augenblick getrennt, der Auferstande-
ne tiber dem Grab ist der Stern vor dem
Abgrund. Immer wieder, nie ein fiir alle-
mal. Aber immer wieder, wenn eine
Frau einem Mann die Fiisse mit einem
Pfund Nardenol salbt. Wenn dem ar-
gentinischen Dichterphilosophen Sabato

in einer Bar von Buenos Aires Gott in

181



einem kithlen Glas Bier erscheint, dieses
kiihle Glas Bier ist, nicht mehr und nicht
weniger, in seiner ganzen Fiille,

Jeder solche Augenblick geschenkten,
wahren Lebens, gegliickter Begegnung
in Kana, Genesareth, Bethanien und
Buenos Aires ist hohnvoller Triumph
tiber das schabige, erkaufte Gliick unse-
rer monetdren Paradiese, kiindet vom
Anfang ihres Endes. Denn jeder solche
Augenblick geschenkten wahren Lebens,
gegliickter Begegnung in Kana, Genesa-
reth, Bethanien und Buenos Aires ist
immer von neuem wieder Funke ins
Pulver der Emporung gegen die, die
es immer wieder verhindern wollen,
dass Gottes Reich fiir alle und immer
wieder komme. Jeder solche Augenblick
geschenkten wahren Lebens nadhrt von

neuem das Feuer der Entschiedenheit
fir den Aufstand gegen die Mitte, fiir
die Verschwesterung und Verbriiderung
mit dem Rand.

Als ethisches Vermogen ist der Glaube
die Bereitschaft zum aufstdndischen
Handeln — als dsthetisches Vermd&gen
ist er die Bereitschaft zum geniessenden
Empfangen. Und an der Grenze von
Licht und Finsternis geben sich beide die
Hand: Emporung und Genuss. Und wie-
der Emporung. Und wieder Genuss.
Und wieder Emporung. Und wieder
Genuss. Amen.

(Festpredigt zur Installation von Daniel
de Roche als Studentenpfarrer an der
Universitdt Fribourg)

Stefan Wigger

Befreiung und Bindung durch Begegnung

Ein Brief an Professor Stephan Pfiirtner zu seinem 60. Geburtstag

Stefan Wiggers Brief an seinen ehemaligen Lehrer in Moraltheologie ist der Festgabe
fiir Stephan Pfiirtner zum 60. Geburtstag entnommen (vgl. die Buchbesprechung,
hinten S. 212). Der Text verdient es, auch in unserer Zeitschrift verdffentlicht zu
werden: Einerseits erinnert er an eine «Affire», die wir gerade im Zusammenhang
mit dem Besuch des Papstes in der Schweiz nicht vergessen sollten; andererseits
widerspiegelt sich darin eine Biographie, wie sie heute fiir jene vielen, vor allem
katholischen Christen symptomatisch ist, die es schwerhaben, mit der Kirche oder
gar in der Kirche das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit zu suchen.

Stephan Wigger war vor seinem Wegzug ins Appenzellerland Mitglied unserer
Redaktionskommission. Heute arbeitet er zusammen mit seiner Frau Annegret in
einer heilpddagogischen Grossfamilie.

Die Verdffentlichung dieses Briefs erfolgi mit der freundlichen Genehmigung des
Verfassers und des Benziger Verlags. Der Untertitel wurde leicht gedndert, die
Zwischentitel stammen von der Redaktion. W. Sp.

Lieber Stephan

Wann ich Dir das erstemal begegnet bin, heimtip» herumgereicht wurdest ... ja

kann ich heute nicht mehr genau sagen.
Ich weiss nur noch, dass Du damals un-
ter uns Philosophiestudenten als «Ge-.

182

und jetzt bist Du 60 Jahre alt geworden,
und ich hitte Deinen Geburtstag ganz
sicher vergessen, hitte nicht Alberto



	Vom empörten und genüsslichen Glaubensbekenntnis eines Studentenseelsorgers

