
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 5

Rubrik: Zeichen der Zeit : dem Papst "Aug' in Aug' entgegentreten"?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Dem Papst «Aug' in Aug' entgegentreten»?

In der kommenden Pfingstwoche wird
Papst Johannes Paul II. die Schweiz
besuchen. Auf dem Programm stehen
Eucharistiefeiern in allen Sprachregionen

sowie Begegnungen mit Ausländern,
Jugendlichen und Behinderten. Das
Diplomatische Korps wird nicht fehlen,
und für den 14. Juni ist sogar ein Empfang

durch den Bundesrat «in corpore»
vorgesehen.

Geplant sei zwar nur ein «betont
einfacher Seelsorgebesuch», betonen die
Organisatoren. Dass sich damit
Elemente eines Staatsbesuchs vermengen,
scheint dennoch nicht ganz unbeabsichtigt

zu sein. Was gar die sensationshungrigen
Medien aus dem «Papst zum

Anfassen» machen werden, ist vorauszusehen.

Und auch die zu erwartenden
Volksmassen würden den Papst wohl
zurückhaltender begrüssen, wenn sie das
Erste Gebot genauso ernst nähmen wie
die Verehrung des Menschen, in dem sie
den Nachfolger des Apostels Petrus
sehen. Die katholische Kirche wird mit der
geplanten Einfachheit noch ihre liebe
Mühe haben. Vielleicht auch nicht; denn
wer steht nicht gern im Mittelpunkt, und
sei es nur für ein paar Tage?

Das Reich Gottes kommt allerdings
«ohne Aufsehen» (Luk. 17, 20). Also
müssten wir eigentlich den Umkehr-
schluss ziehen: Was «mit Aufsehen»
kommt... Doch versagen wir uns diese
Logik und lassen wir den Geist wehen,
wo er will. Warum also nicht auch auf
dem «Papstmobil»?

«Einwegkommunikation»
Was es so schwer macht, an den Geist
dieser Papstreisen zu glauben, ist ihr

monologischer Charakter. «Gefragt» sei

«Standpunkt, nicht Debatte», hiess es
kürzlich in der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» (19. April). «Gerade in
einer Zeit so mancher Verirrungen und
Missverständnisse» könne «eine solche
Einwegkommunikation festen Halt
bieten». Wie man freilich den katholischen
Christen für «mündig» erklären und
ihm gleichzeitig «eine solche
Einwegkommunikation» zumuten kann, bleibt
rätselhaft.

Von einem Papst des ausgehenden 20.
Jahrhunderts wäre soviel demokratisches

Empfinden zu erwarten, dass er
sich die Menschen, die von seinen
Entscheidungen betroffen, ja in ihrer
Selbstverwirklichung behindert werden,
wenigstens anhörte. Doch Johannes
Paul IL, der immer wieder sagt, die
Menschen sollten ihre Türen weit
öffnen, verschliesst sie jedes Mal, wenn er
sich mit unangenehmen Fragen
konfrontiert sieht.

Eine der unangenehmsten Fragen
betrifft offenkundig die Zulassung der
Frau zum Priesteramt. Der Papst sei, so
heisst es, über die unliebsamen
Zwischenfälle mit Schwester Theresa Kane
in den USA und mit Barbara Engl in der
BRD nicht hinweggekommen. Um
Wiederholungen zu vermeiden, hat er am
5. September 1983 vor «ad limina»
weilenden amerikanischen Bischöfen
erklärt: «Ein Bischof muss seine pastora-
len und seine Führungseigenschaften
dadurch beweisen, dass er jedwedem
Individuum und allen Gruppen seine
Unterstützung entzieht, die im Namen von
Fortschritt, Gerechtigkeit oder Mitleid
oder sonst aus irgendeinem Grund die

168



Ordination der Frauen für das Priesteramt

fordern.» Mit diesem Verdikt setzt
sich Johannes Paul II. über das primitivste

Petitionsrecht der Gläubigen
hinweg, über das — in jedem Rechtsstaat
selbstverständliche — Recht nämlich,
sich in irgendeiner Angelegenheit an die
Obrigkeit wenden zu dürfen, ohne von
ihr deswegen Nachteile erfahren zu
müssen.

Es ist daher nicht weiter verwunderlich,

dass der Pfarreirat der Luzerner
Kirchgemeinde St. Anton/Matthof, vom
zuständigen Ortsbischof sehr ungnädig
zurechtgewiesen wurde, als er in einer
Aktion «Brief an den Papst» die Zulassung

der Frau zum Priesteramt und die
Aufhebung des Pflichtzölibats verlangte.
Käme der Papst aber wirklich als «Bruder

in Christus», wie die Bischöfe in
ihrem Hirtenbrief zum Papstbesuch
schreiben, so wäre ein offenes Gespräch
mit ihm über diese und viele andere Fragen

doch kein Problem. Die Nichtzulassung

der Frau zum Priesteramt gehört
ja nicht einmal zu jenen Dogmen, mit
denen sich die katholische Kirche heute
selber im (ökumenischen) Wege steht.

Nicht anders verhält es sich mit den
verheirateten Priestern. Was gibt der
Kirche das Recht, die Berufung zum
Vorsteheramt mit der Berufung zur
Ehelosigkeit zu verknüpfen, zumal diese
beiden Charismen auch im Neuen Testament

nicht zusammenfallen? Was gibt
der Kirche das Recht, eine Tradition der
lateinischen Kirche gegen das Wehen des

Heiligen Geistes zu verteidigen?
Und ähnliches wäre zu sagen über das

unerbittliche Nein des Papstes gegenüber

Geburtenkontrolle, Ehescheidung,
Homosexualität und Liberalisierung des

Schwangerschaftsabbruchs oder gegenüber

vorehelichen Intimbeziehungen.
Auch hier tritt das Dekret an die Stelle
des Dialogs.

Ja, der Konformismus mit den
Weisungen des Papstes wird immer mehr
zum Kriterium kirchlicher Karrieren.
Das bekommen heute z.B. Hollands

Katholiken zu spüren, deren grossartiger
Aufbruch zu einer solidarischen Kirche
von unten durch eine Reihe konservativer

Bischofsernennungen gestoppt
werden soll. Einem Hans Küng wird die
kirchliche Lehrerlaubnis entzogen, weil
er es wagt, die theologisch unzureichend
begründete Unfehlbarkeit des Papstes
einer «Anfrage» zu unterziehen. Johann
Baptist Metz macht sich durch seine
«politische Theologie» so verdächtig,
dass ihm ein weit weniger qualifizierter
Anwärter bei der Besetzung des Münchner

Lehrstuhls für Fundamentaltheologie

vorgezogen wird. Und so weiter.
Gefragt sind nur noch Leute, die keinen
Widerspruch mehr wagen. Charakterloser

Opportunismus gilt als Gehorsam,
intellektuelles Mittelmass als Treue
gegenüber der Kirche.

Die administrative Blockierung, ja
Ächtung des kritischen Denkens1
kontrastiert in schon tragischer Weise mit
dem Geist des Konzils. Dieses gestand
den «Laien die Möglichkeit, bisweilen
auch die Pflicht» zu, «ihre Meinung in
dem, was das Wohl der Kirche angeht,
zu erklären» (Lumen gentium, Nr. 37).
Und auch die Churer Synode 72 be-
schloss: «Die kirchlichen Vorsteher sollen

in der kritischen öffentlichen
Meinung nicht eine — wenn immer zu umgehende

— unbotmässige Konkurrenz
sehen, sondern ein notwendiges, weil
ergänzendes Korrektiv. Daher sollen
gerade auch sie für die öffentliche Meinung
Sorge tragen» (IV/DE 16). Gilt das alles
nicht mehr?

Johannes Paul II. weiss sehr wohl um
die Regeln eines echten Dialogs. In seiner

Botschaft zum Weltfriedenstag 1983

sagte er: «Wie könnte sich Frieden
einstellen, wenn eine Seite sich nicht einmal
die Mühe macht, sich die Lebensbedingungen

der anderen vor Augen zu
halten?» Und: «Erst recht darf man den
anderen nicht zu einem Objekt machen:
vielmehr ist er als ein Subjekt mit
Verstand, Freiheit und Verantwortung zu
achten.» Diese Regeln gelten aber gewiss

169



nicht nur für das Verhältnis zwischen
Staaten, sondern auch ganz allgemein
für die Beziehungen zwischen
Menschen. Wer solche Grundsätze formuliert,

könnte glaubwürdiger auftreten,
wenn er sie selber praktizierte.

Würde sich der Papst mit den
Menschen aussprechen, statt sie nur zu
belehren, würde er sie anhören, bevor er
mit fertigen Rezepten zur Hand ist,
würde er sie durch die Kraft seiner
Argumente überzeugen, statt sie durch seinen
Legalismus zu entmutigen, dann, aber
auch wirklich nur dann, wäre das ein
Motiv, in der kommenden Pfingstwoche
den Besucher zu besuchen.

Wider die hierarchische, antidialogische
Theologie
Die fehlende Dialogbereitschaft des

Papstes ist nicht einfach nur in seiner
«autarken Persönlichkeit» begründet.
Wenn «nicht das Gespräch sein Weg zur
Entscheidung» ist, «sondern das
einsame Nachdenken», und wenn es «für
ihn auf jede Frage nur eine Antwort
gibt» (NZZ vom 15. April 1983), so liegt
der tiefere Grund dafür in einer
hierarchischen, antidialogischen Theologie,
die vor allem im letzten Jahrhundert den
Papstkult auf die Spitze trieb. Bis hin zu
jenem berühmten Satz in der
Jesuitenzeitschrift «Civiltà Cattolica»: «Quando
il Papa medita, è Dio che pensa in lui»
(wenn der Papst meditiert, dann denkt
Gott in ihm).

In der Ansprache, die der Papst vor
den Schweizer Bischöfen anlässlich ihres
«Ad-iimina»-Besuchs vom 8./9. Juli 1982

hielt, kam diese hierarchische und
antidialogische Theologie besonders deutlich zum
Ausdruck. Zwar lobte der Papst zunächst
«die aktive Beteiligung der Laienchristen

am Leben der Kirche». Doch das

grosse Aber blieb nicht aus: «So sehr es

stimmt, dass alle Christen und das ganze
Gottesvolk vom Leben Christi
durchdrungen sind und gleichsam seinen Leib
in der Welt darstellen, so bleibt es doch
ebenso wahr, dass Christus bei aller

Nähe dem Gottesvolk auch gegenüber
steht. Er ist unser Bruder; er ist aber
auch unser Herr und Erlöser. Er schenkt
sich ganz seinem Leib, der Kirche, aber
eben als das Haupt des Leibes... Nach
dem Willen des Herrn soll diese
Wirklichkeit auch eine sichtbare, soziale
Gestalt annehmen. Dass der Herr auch
heute noch dem pilgernden Gottesvolk
mit Wort und Tat verbindlich den Weg
weist, soll in der gesellschaftlichen
Wirklichkeit der Kirche dargestellt
werden... Durch rechtmässig beauftragte
Hirten führt sie mit einer geistlichen
Autorität im Namen und in der
Vollmacht Jesu. Wenn in der Ausübung dieser

Vollmacht auch das Element der
Autorität sichtbar und fühlbar wird,
dann deshalb, um dem 'Gegenübersein'
Christi Gestalt zu geben.» Es folgte die
unmissverständliche Aufforderung an
die Bischöfe: «Führt, damit niemand
verführt wird!»

Die «Mitverantwortung des Laien»
erscheint in dieser Ansprache nur noch
als «ein notwendiges und wertvolles
Instrumentarium», und auch das nur
solange, als der Laie der «geistlichen
Autorität» nicht widerspricht. Womit im
Verhältnis zwischen Klerikern und Laien
die Zwei-Stände-Lehre Pius' XII. wieder
restauriert wäre. Dieser redete Klartext
und nannte den Laien ebenfalls ein
Instrument: «ein instrument in den Händen

der Hierarchie» — in offenkundigem

Anschluss an die aristotelische
Definition des Sklaven als Instrument
seines Herrn...2

Armer Jesus! Bei so viel Karriere als
hierarchischer Christus hast du wohl
einige Mühe, dich innerhalb dieser «heiligen

Herrschaft» zurechtzufinden. Statt
die herrschaftsfreie Gemeinde (Mt. 20,
26ff.) legitimierst du heute die «geistliche

Autorität» von «rechtmässig
beauftragten Hirten» als verbindliches,
verdinglichtes, entfremdendes
«Gegenübersein» im Verhältnis zum Volk Gottes.

Gewiss ist es dem Papst nicht
vorzuwerfen, dass er eine katholische Theo-

170



logie vertreten will, zu der das Petrusamt,

das Bischofsamt und das Priesteramt

unverzichtbar gehören. Nur sollten
diese Ämter endlich auch auf das Volk
Gottes als Ort der Wahrheit und der
verschiedenen Berufungen (Charismen)
bezogen werden. Immerhin lehrt das
Zweite Vatikanische Konzil, dass die
Bewahrung vor Glaubensirrtum nicht
primär den Amtsträgern, sondern der
«Gesamtheit der Gläubigen» verheissen
ist (Lumen gentium, Nr. 12), und beruft
sich dabei auf 1. Joh. 2, 27: «Die
Salbung, die ihr von ihm (Christus)
empfangen habt, bleibt in euch, und ihr
braucht euch von keinem belehren zu
lassen.»

Wenn nun aber die Wahrheit des
Glaubens durch «das ganze heilige Volk
Gottes, mit seinen Hirten vereint» (Dei
verbum, Nr. 10), bewahrt, bekannt und
verwirklicht wird, dann liegt jede
Einwegkommunikation von den «Hirten»
zum «Volk Gottes» nicht nur menschlich,

sondern auch theologisch schief,
dann ist es sogar erste Aufgabe des Papstes

und der Bischöfe, auf das Volk Gottes
zu hören und auf seinen Glaubenssinn
(sensus fidei) zu achten, bevor sie
sprechen. Dann ist Wahrheit auch kein
endgültiger Besitz, sondern ein Prozess;
dann wird sie nur dialogisch gefunden;
dann gibt es nur, was im Französischen
«recherche collective de la vérité»
genannt wird.

Und selbstverständlich müsste dieses

dialogische Suchen von einer Wahrheit
ausgehen, die befreit, von einer Wahrheit

also, die sich nicht in Sätzen
erschöpfen kann, sondern die eine existentielle

Dimension aufweist. «Ich bin die
Wahrheit» (Joh. 14,6), sagt der Mann
aus Nazareth, der nicht eine Kirche
gründet und nicht ein System verkündet,
sondern zur Mitarbeit am Reich Gottes
aufruft.

Käme der Papst nicht als «Herr über
unseren Glauben, sondern als Mitarbeiter

an unserer Freude» (2. Kor. 1, 24),
dann wäre das nicht nur ein Motiv, dann

— und nur dann — wäre es auch eine
Freude, den Besucher zu besuchen.

Eigengesetzlichkeit und selektive
Wahrnehmungsfähigkeit
des kirchlichen Apparats
Trifft es zu, dass selbst Glaubenswahrheiten

der Verankerung (Rezeption) im
Volk Gottes bedürfen, wie viel mehr
dann erst die weit weniger zentralen
Vorschriften, die der Papst den Gläubigen

unablässig in Erinnerung ruft,
angefangen von der Nichtzulassung der
Frau zum Priesteramt bis zum
Sexualverhalten (das die katholische Amtskirche

viel detaillierter behandelt als die
Fragen des Mammons, obwohl von
diesem im Neuen Testament weit mehr die
Rede ist als von sexuellen Verfehlungen).
Es müsste Johannes Paul II. zu denken
geben, dass selbst jene, die ihm auf
seinen Reisen zujubeln, vom Vorschriften-
Katholizismus im päpstlichen Gepäck
nichts wissen wollen. Der Papst — ein
sympathischer Mann, den niemand
wirklich ernstnimmt? Den man vielleicht
bemitleidet für die hierarchischen,
dogmatischen, moralistischen Sätze, die er
von sich geben muss?

Tatsache ist, dass sowohl in der
Bundesrepublik Deutschland als auch in der
Schweiz mehr als achtzig Prozent der
gläubigen Katholiken die Meinung des
krichlichen Lehramtes in Fragen der
Geburtenregelung nicht mehr teilen. Ähnlich

lauten die Meinungsumfragen in
fast allen Staaten der westlichen Welt.
So ziemlich überall regiert die
Amtskirche mit ihrem Vorschriften-Katholizismus

am Volk vorbei. Kann sie sich
das leisten, kann sie das auch theologisch

verantworten? Darf sie sich so
einfach als «Gegenübersein» zum «Volk
Gottes» verstehen? Wie weit entfernt
sich ein Papst vom Konzil, wenn er es

fertigbringt, dass Begriffe wie «Volk»
und «Volkskirche» bei ihm eine pejorative

Tönung annehmen (so besonders
deutlich in einem Brief vom 29. Juni
1982 an die Bischöfe Nicaraguas)?

171



Es beginnt sich zu rächen, dass die
lehramtliche Tradition höher rangiert als
der Wille zur Wahrheit. Wider die besseren

Argumente fortschrittlicher
Moraltheologen hat schon Papst Paul VI. seine
umstrittene Enzyklika «Humanae vitae»
unterschrieben. Kein Argument hat ihn
mehr beeindruckt als das autoritative
seiner konservativen Berater: «Wenn
erklärt würde, Empfängnisverhütung sei
nicht in sich schlecht, dann müsste
aufrichtigerweise zugegeben werden, dass
der Heilige Geist 1930 (Enzyklika Casti
connubii), 1951 (Ansprache Pius' XII.
an die Hebammen) und 1958 (Ansprache

an die Hämatologen-Gesellschaft im
Todesjahr Pius' XII.) den protestantischen

Kirchen beigestanden hat und dass

er Pius XL, Pius XII. und einen grossen
Teil der katholischen Hierarchie ein halbes

Jahrhundert lang nicht vor einem
sehr schweren Irrtum geschützt hat.»3

Wenn der kirchliche Appart eine
derartige Eigengesetzlichkeit annimmt, dass
er nur noch um sich selber rotiert, ja
dass er an seiner Selbsterhaltung mehr
interessiert ist als an der Wahrheit, dann
wird das Lehr- und Hirtenamt ein Faktor

der Entfremdung — für die
Glaubenden und für sich selbst.

Dann entsteht allerdings auch so
etwas wie eine nur noch selektive
Wahrnehmungsfähigkeit der Amtsträger
gegenüber der Wirklichkeit. Als Glaubenssinn

der katholischen Christen wird
dann nur noch wahrgenommen, was
dem vorgegebenen Raster lehramtlicher
Weisungen entspricht. Allein so ist es zu
verstehen, dass der Papst die Denunziationen

reaktionärer Schweizer Katholiken

ernst nimmt, während er den
Aufbruch fortschrittlicher Christen
entweder nicht beachtet oder dann verurteilt.

Darum konnte er in seiner
Ansprache an die Schweizer Bischöfe
erklären: «Es kommen von verschiedenen
Seiten, auch aus Eurem Land, immer
wieder Briefe in den Vatikan, in denen
tiefbesorgte Christen darüber klagen,
was für willkürlichen liturgischen Expe¬

rimenten sie zuweilen ausgesetzt seien,
wie einseitig mitunter die Themen der
Predigten in ihren Pfarreien behandelt
würden, wieviel lieblose Kritik sie auch
in katholischen Zeitschriften oder auf
theologischen Veranstaltungen hören
müssten.»

Es steht zu befürchten, dass der Papst
auch auf seiner Schweizerreise nur hören
will und hören wird, was seinem
hierarchischen, antidialogischen Kirchenbild
entspricht. Er wird einen Potemkin-
schen Katholizismus zu sehen bekommen

und sich im übrigen lieber mit
Bundesräten oder Diplomaten als mit
kritischen Katholiken an einen Tisch setzen.
Ob die reformierten Kirchenleitungen
ihm sagen werden, was kritische Katholiken

ihm sagen müssten? Leider
überlassen die Protestanten heute das
Protestieren lieber diesen kritischen Katholiken,

die damit zwischen alle ökumenischen

Stühle fallen, von der katholischen
Kirche gemieden und von der reformierten

Kirche nicht ernst genommen werden.

Auch dies ein Alibi-Ökumenismus,
der uns auf dem Weg zum Reich Gottes
nicht weiterbringt.

Käme der Papst als ein Gesprächspartner,

der sich mit seinen «Dissidenten»

dialogisch auseinandersetzte, der
— wie Petrus — es zuliesse, dass sie —
wie Paulus — ihm «Aug' in Aug'
entgegenträten» (Gal. 2,11), dann würden
wir den Besucher gerne besuchen, auch
wenn er bei seiner Meinung bliebe und
wir das Risiko eingingen, die unsrige zu
ändern.

1 Vgl. Die Ächtung des Denkens, Überlegungen
zum «Fall Küng», in: NW 1980, S. 21ff.

2 Vgl. August M. Knoll, Katholische Kirche und
scholastisches Naturrecht, Wien 1962, S. 18.

3 Zit. nach Hans Küng, Unfehlbar? Eine Anfrage,
Einsiedeln 1970, S. 44.

172


	Zeichen der Zeit : dem Papst "Aug' in Aug' entgegentreten"?

