
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 5

Artikel: Kreuz und Hakenkreuz : zum 50. Jahrestag der "Theologischen
Erklärung" von Barmen ; Dokumentation : die sechs Barmer Thesen

Autor: Lindt, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Lindt

Kreuz und Hakenkreuz
Zum 50. Jahrestag der «Theologischen Erklärung» von Barmen

Die erste «Reichssynode» der Bekennenden

Kirche, die Ende Mai 1934 in Barmen

tagte, war und blieb für den
deutschen Protestantismus ein höchst bedeutsames

Ereignis. Schon die Tatsache,
dass sich hier Theologen und Gemeindevertreter

aus sehr verschiedenen
konfessionellen und kirchenpolitischen Lagern
und Traditionen zu einmütigen und
verbindlichen Beschlüssen zusammenfanden,

kam vielen, die es miterlebten, wie
ein Wunder vor. Das gilt erst recht im
Blick auf die von der Synode akzeptierte

«Theologische Erklärung», die als das
«Barmer Bekenntnis» dem geistlichen
und kirchlichen Selbstverständnis der
Synode gültigen Ausdruck gab.

Das «Barmer Bekenntnis» zum Auftrag
der Kirche
Federführend bei der Entstehung dieses
Dokuments war der Schweizer Theologe
Kart Barth, der damals noch in Bonn
lehrte. Er hat zusammen mit zwei
lutherischen Theologen (Asmussen und Breit)
den Text redigiert, und wir wissen heute,
dass die Formulierung wesentlich von
ihm bestimmt wurde. Dennoch hat in
Barmen nicht einfach das theologische
Denken eines Mannes sich durchgesetzt.

Es war vielmehr ein echter, von
allen getragener Konsens.

Dieser Konsens wäre sicher nicht möglich

geworden ohne die akute Bedrohung
von Freiheit und Leben der Kirche durch
die Ideologie und aggressive Machtausübung

des Nationalsozialismus. Wer
sich nicht einfach von der Welt der
äusseren und inneren «Gleichschaltung»
mitnehmen lassen wollte, müsste sich

energisch darauf besinnen, worin denn
Auftrag und Lebensrecht der evangelischen

Kirche auch im Staate Adolf Hitlers

begründet sein könnten.

Die wesentlichen Aussagen
der sechs Thesen

Eben darum geht es in der «Theologischen

Erklärung» von Barmen.
— Die Konzentration der Verkündigung
auf Jesus Christus (unter Verwerfung
des Offenbarungsanspruchs anderer
«Ereignisse und Mächte, Gestalten und
Wahrheiten»)
— der Herrschaftsanspruch dieses einen
Herrn in allen Lebensbereichen (unter
Verwerfung der Meinung, dass bestimmte

Bereiche «anderen Herren zu eigen
wären»)
— das Selbstverständnis der Kirche als
«Gemeinde von Brüdern» (unter
Verwerfung jeder Anpassung der Kirche an
die «jeweils herrschenden weltanschaulichen

und politischen Überzeugungen»)
und als Dienstgemeinschaft (unter
Verwerfung jeden «Führerprinzips» in der
Kirche)
— die Ausrichtung des Staates auf
«Recht und Frieden» (unter Verwerfung
der «falschen Lehre, als solle und könne
der Staat über seinen besonderen Auftrag

hinaus die einzige und totale
Ordnung menschlichen Lebens werden»)
— die Begründung der Freiheit der Kirche

in ihrem Auftrag, «die Botschaft
von der freien Gnade Gottes auszurichten

an alles Volk» (unter Verwerfung
aller Tendenzen, die Kirche «in den
Dienst eigenmächtig gewählter Wünsche,
Zwecke und Pläne zu stellen»)

141



das sind die wesentlichen Aussagen, die
in den sechs Barmer Thesen formuliert
sind.

Ein erstaunliches Signal
innerkirchlicher Opposition
Wir haben uns, um die Bedeutung dieser

Thesen zu ermessen, die Situation
des Frühsommers 1934 in Erinnerung zu
rufen. Die Herrschaft des Hitler-Regimes

hatte sich fest etabliert. Wenige
Wochen nach der Barmer Synode kam
die Phase der «Machtergreifung» — mit
der blutigen Mordaktion gegen potentielle

Gegner am 30. Juni und dann mit
der Usurpation auch des
Reichspräsidentenamtes durch Hitler und der
Vereidigung der Armee auf die Person des
«Führers» — zum brutal-eindeutigen
Abschluss.

Schon seit dem Sommer 1933 war die
Verfügungsgewalt über die evangelischen
Kirchen im Reich und in den meisten
Ländern in der Hand der dem Regime
völlig konformen «Deutschen Christen».
In dieser Situation war es immerhin ein
erstaunliches Signal, dass durch die Barmer

Synode eine innerkirchliche Opposition

sich zum Wort meldete und mit
der «Theologischen Erklärung» deutlich
den Willen zum Ausdruck brachte, die
Kirche müsse jetzt erst recht ihrem eigenen

Wesen und ihrem eigenen Auftrag
treu bleiben.

Die Loyalitätsverweigerung gegenüber
der «deutsch-christlichen» Amtskirche
als Herausforderung auch des Staates

Wenn wir das «Barmer Bekenntnis»
heute lesen, sind wir wohl schnell bereit,
zu urteilen, diese Sätze seien zu wenig
politisch und zu sehr nur theologisch
ausgerichtet und geprägt. Gewiss, «Barmen»

ist kein kirchlicher Appell zum
politischen Widerstand. Es wird explizit
nichts gesagt zur Diskriminierung und
Verfolgung der Juden und zur Aufhebung

von Menschen- und Bürgerrechten
im Deutschland Hitlers.

Die Bekennende Kirche, die in Barmen

der offiziellen, gleichgeschalteten
Reichskirche gegenübertrat, hat dieser
«deutsch-christlichen» Amtskirche die
geistliche Legitimität bestritten und die
Loyalität verweigert. Das war wohl indirekt

auch eine Herausforderung des
Staates, der durch die «Deutschen Christen»

die evangelische Kirche ideologisch
und strukturell in seine Botmässigkeit
hatte bringen wollen. Aber das alles
beschränkte sich doch auf die Verteidigung
der Kirche und ihres Eigenlebens. Dem
Staat wurde die Loyalität nicht
aufgekündigt. Zu seinen politischen
Zielsetzungen, zu seiner Rechtsauffassung und
Rechtspraxis, zur herrschenden
Staatsideologie wurde nicht konkret Stellung
bezogen (obwohl These 5 der Ideologie
und Realität dieses Staates doch so deutlich

wie damals überhaupt möglich
widersprach!).

Wir mögen uns heute über diese
mangelnden Konkretionen wundern. Wir
müssen uns auch klar machen, dass unter

den Barmer Synodalen wohl die meisten

zu einer politischen Opposition weder

fähig noch bereit gewesen wären.
Gerade das Bürgertum, aus dem sich die
tragenden Schichten der Kirchen vor
allem rekrutierten, war aus der
vorherrschenden national-konservativen
Grundhaltung heraus zunächst besonders
anfällig gewesen für die Sogkraft der
Emotionen, die den Anbruch des Dritten
Reiches 1933 für viele zu einem Rausch
kollektiver Begeisterung hatten werden
lassen.

Nur wenige unter den Wortführern
des deutschen Protestantismus hatten
damals einen nüchternen und klaren
Kopf behalten. Wenn wir rückblickend
etwa in Karl Barths bekannter Kampfschrift

«Theologische Existenz heute!»,
die für viele zum entscheidenden Weckruf

wurde, direkte politische Stellungnahmen

und Appelle vermissen mögen,
dürfen wir doch nicht vergessen, wie
sehr im Jubel und Trubel des Sommers
1933 gerade der Aufruf an Theologie

142



und Kirche, jetzt nüchtern und klar bei
ihrem Auftrag zu bleiben und sich von
der allgemeinen Euphorie nicht mitreis-
sen zu lassen, faktisch durchaus ein
Politikum war. Das gleiche gilt erst recht
für die Beschlüsse von Barmen, die ja nun
nicht mehr nur das Votum eines Einzelnen

waren, sondern ein gemeinsam
verantwortetes Wort derer sein wollten, die
sich nun als Bekennende Kirche
zusammenschlössen.

Das Randgruppendasein der religiösen
Sozialisten Deutschlands
Unser besonderes Interesse wendet sich
nun den religiösen Sozialisten Deutschlands

zu. Sie bildeten im deutschen
Protestantismus der Weimarer Zeit immer
nur eine kleine Minderheit. Gerade weil
sie nach 1918 die junge Republik
entschlossen bejahten und sich aus christlicher

Überzeugung mit der sozialistischen
Arbeiterbewegung solidarisierten, wurden

sie in den Kirchen zu Randgruppen.
Es ist ihnen aufs ganze gesehen auch
nicht gelungen, in der kirchlichen und
politischen Öffentlichkeit das erhoffte
Gehör zu finden. Die von ihnen
herausgegebenen Zeitschriften zeigen aber deutlich,

wie sehr gerade sie die politische
Entwicklung Deutschlands vor 1933
wachsam verfolgt und gegen die drohende

nationalsozialistische Sturmflut
angekämpft haben.

Der Kreis um Paul Tillich und
Eduard Heimann
In den vom Kreis um Paul Tillich und
Eduard Heimann herausgegebenen
«Neuen Blättern für den Sozialismus»
wurde seit 1930 das deutsche
Zeitgeschehen mit Leidenschaft und Sachverstand

kritisch kommentiert. Als Hitler
dann 1933 nicht nur an die Macht kam,
sondern sich darin so schnell und erfolgreich

behauptete, dass innert weniger
Monate alle Gegner und Rivalen
ausgeschaltet waren, bedeutete dies wie für die
meisten Zeitgenossen so auch für die
«Neuen Blätter für den Sozialismus»

eine erschütternde und konsternierende
Überraschung.

Bevor die Zeitschrift mit der Juni-
Nummer ihr Erscheinen einstellen müsste

und viele ihrer führenden Mitarbeiter
in die Emigration gingen, ist aus manchen

der letzten Äusserungen jener
Sturmzeit das Erschrecken über die brutale

Macht der Fakten spürbar. Man
versuchte sich dann noch etwa darin zu
trösten, dass — auch unter Hitler und
vielleicht sogar mit Hitler — die Zukunft
doch dem Sozialismus gehören müsse.

Der Irrweg des Georg Wünsch
In der vom «Bund der religiösen Sozialisten

Deutschlands» unter der
Federführung des Marburger Theologieprofessors

Georg Wünsch herausgegebenen
«Zeitschrift für Religion und Sozialismus»

stand viel mehr als beim Tillich-
Kreis die Kirchenpolitik im Zentrum.
Der Brückenschlag zwischen Sozialdemokratie

und Kirche war das Ziel, für
das man sich einsetzte.

Noch in der Januar-Nummer des Jahres

1933 liess Wünsch eine ganze Reihe
prominenter sozialdemokratischer Politiker

sich äussern zu «Religion, Kirche
und Sozialismus». Der rasante politische
Umbruch der darauffolgenden Monate
führte dann aber schnell zur resignierten
Feststellung, dass jener Brückenschlag
gescheitert sei.

Während für viele unter denen, die
sich in der Weimarer Zeit für den
Religiösen Sozialismus engagiert hatten, das
Dritte Reich Absetzung und Verfolgung
brachte, hatte Georg Wünsch jetzt den
Wandel der geschichtlichen Situation
durch den Sieg Hitlers als «Ruf Gottes
in der Geschichte» verstanden. In den
letzten Nummern der «Zeitschrift für
Religion und Sozialismus» (die dann im
Sommer 1933 auch von der Bildfläche
verschwand) mehrten sich die Stimmen,
die teils kritisch, teils tastend und
sondierend, teils auch ganz zuversichtlich
danach fragten, ob nicht «Religion» und
«Sozialismus» auch im Dritten Reich,

143



und gerade im Dritten Reich, Heimatrecht

haben werden...
Der gleiche Georg Wünsch, der 1931

noch sehr betont «die Aufgabe des
Marxismus in der Bewegung des Reiches
Gottes» entfaltet hatte, konnte dann den
Nationalsozialismus bejahen und
rechtfertigen. Ragaz schreibt in «Mein Weg»
(Bd. II, S. 224): «Wünsch ist mit seinem
ganzen marxistischen Gepäck zum
Nationalsozialismus übergegangen. »

Das politische
Versagen des deutschen Protestantismus

Mit guten Gründen haben religiös-sozialistische

Erklärungen vor 1933 und noch
in den ersten Wochen der Hitler-Regierung

die nationalistische und antidemokratische

Verblendung weiter kirchlicher
Kreise angeprangert. Dass die fast
selbstverständliche Option für die politische
Rechte, die im deutschen Protestantismus

eine lange Tradition hatte, sich
1933 zu Hitlers Gunsten auswirkte, war
ja nicht verwunderlich.

Auch die Entstehung der Bekennenden

Kirche bedeutete zunächst nicht
einen Wandel im politischen Denken.
Allerdings war es für viele evangelische
Christen schon etwas ganz Ungewohntes,

dass sie einer betont nationalen
Obrigkeit gegenüber kritische Vorbehalte,
ja Widerspruch anmeldeten, auch wenn
es dabei zunächst nur um das bedrohte
Eigenleben der Kirche selbst ging.

Verweigerung der ideologischen
Gleichschaltung müsste vom totalitären Staat
als Verweigerung seines umfassenden
Herrschaftsanspruchs verstanden und
geahndet werden. So führte für manchen

bekennenden Christen, der
zunächst politisch kaum etwas gegen Hitler

einzuwenden hatte, ja ihm die Stimme
gab, der Einsatz für die Freiheit der Kirche

ins Gefängnis und ins Konzentrationslager.

Niemöller und Barth über ihr Versäumnis

Am bekanntesten unter denen, die diesen

Weg gingen, war der kürzlich im

hohen Alter verstorbene Martin Niemöller.

Aber gerade Niemöller hat nach 1945

immer wieder es als sein Versagen und
als das Versagen der Kirche bezeichnet,
dass die Christen stumm blieben, solange
es «nur» den Juden, den «Linken», den
Pazifisten an den Kragen ging.

Ebenso hat Karl Barth oft gesagt, er
betrachte es im nachhinein als ein
Versäumnis, dass er als theologischer Lehrer
im Weimarer Deutschland sich sehr viel
für ein theologisch-kirchliches, aber sehr
wenig für ein politisches Umdenken
eingesetzt habe. Wohl war ihm die
deutschnationale Verbohrtheit vieler alter und
junger Theologen und Kirchenleute
immer höchst zuwider. Aber erst die brutale

Wirklichkeit des Hitler-Reichs liess
ihm (und vielen anderen) die konkrete
politische Verantwortung von Kirche
und Theologie neu und zentral wichtig
werden.

Ragaz' Neubesinnung auf die
«Wahrheit Christi»
angesichts der «deutschen Katastrophe»
In der Schweiz hat damals Leonhard Ragaz

eindeutig und unerbittlich Deutschlands

Unterwerfung unter die Herrschaft
Hitlers als Weg in die Finsternis
kommentiert. Die Jahrgänge 1933 und 1934
der «Neuen Wege» dokumentieren dies
mit aller Deutlichkeit. Für Ragaz war
dabei das Schicksal der von Verführung
und Terror bedrängten Kirchen nur Teil
der gesamten Entwicklung: der Zerstörung

von Recht und Freiheit durch den
Sieg von Militarismus, Barbarei und
Verblendung.

Ein Manifest religiös-sozialistischer
Vereinigungen in den «Neuen Wegen»
Im Mai 1933 veröffentlichten die «Neuen
Wege» ein internationales Manifest der
religiös-sozialistischen Vereinigungen
unter dem Titel «Das Kreuz Christi und
das Hakenkreuz». Es ist wohl von Ragaz
verfasst und von ihm zusammen mit
Vertretern Belgiens, Englands, Frankreichs,

Hollands und Österreichs unter-

144



zeichnet worden. Hier wird so klar wie
nur möglich zum Ausdruck gebracht,
das Bekenntnis zum Hakenkreuz könne
nur als Abfall vom Kreuz Christi
bezeichnet werden. Darum bedeute der
Sieg des Nationalsozialismus in Deutschland

zugleich eine Katastrophe des
Christentums. Gerade deshalb müsse es jetzt
zu einem radikalen Umdenken, zu einem
völligen Neubeginn kommen. «Wir
machen kein Hehl daraus, dass dies nur
durch eine radikale, ja revolutionäre
Hinwendung zu den Quellen möglich ist
und dass es nur geschehen kann in einer
tiefen Besinnung über Grund und Wesen
des Abfalles von Christus auf der einen
und über Grund und Wesen der Wahrheit

Christi auf der anderen Seite» (NW
1933, S. 231).

Die deutschen religiösen Sozialisten
konnten damals eine solche Erklärung
schon nicht mehr mittragen. Sie waren
dazu nicht in der Lage, weil eine solche
Äusserung grundsätzlicher Ablehnung
des siegreichen neuen Regimes sie um
Kopf und Kragen gebracht hätte. Viele
ihrer Wortführer wären zu den
Schlussfolgerungen, wie sie sich bei Ragaz und
seinen Mitunterzeichnern in den zitierten
Sätzen finden, aber auch innerlich nicht
bereit gewesen.

Lob für Karl Barth —
trotz «theologischer Emballage»
Wenn Ragaz in der «deutschen
Katastrophe» von 1933 (NW 1933, S. 232)
eine Zäsur sieht, die von den Christen
innerhalb und ausserhalb Deutschlands
einen inneren Neubeginn, eine Revision
bisherigen Glaubens und Denkens, eine
Umkehr zu den «Quellen», zur «Wahrheit

Christi» verlangt, so steht er hier
wesentlich näher bei gleichzeitigen
Äusserungen Barths als etwa bei denjenigen
von Wünsch. Während dieser seinen
Lesern zuruft: «Seid hellhörig auf den Ruf
Gottes in der Geschichte!» (ZRS 1933,
S. 230) und damit nun eben die siegreiche

Sache Hitlers verstehen und
legitimieren will, rufen Ragaz und Barth im

Sommer 1933 —jeder auf seine Weise —
mit leidenschaftlichem Ernst dazu auf,
jetzt erst recht ganz der Sache Christi
treu zu bleiben.

Ragaz hat denn auch 1933 bei aller
Kritik an der «theologischen Emballage»
von Barths Stellungnahme dessen
Streitschrift «Theologische Existenz heute!»
belobigt: «Überhaupt hat er mit seinem
Nein recht, und das ist diesmal die
Hauptsache. Es ist eine Tat, die grossen
Wert hat und haben wird» (NW 1933,
S. 330).

Nach der «radikalen Hinwendung
zu den Quellen»: gemeinsame
Konsequenzen im politischen Bereich

Ragaz hat auch den Kampf der
Bekennenden Kirche mit Sympathie und
Zustimmung begleitet, immer aber auch
mit dem kritischen Vorbehalt, dass sich
die Kirche viel zu sehr nur für sich selber
und viel zu wenig für die Sache der Freiheit

überhaupt wehre. Auch für Barth
wurde, als er 1935 Deutschland verlassen
müsste und sich in der Schweiz wieder
frei äussern konnte, der kompromisslose
Kampf gegen den Nationalsozialismus
überhaupt zur vordringlichen Aufgabe,
zu der er sich jetzt gerade als Christ und
als Theologe gerufen wusste. Die Barmer
«Theologische Erklärung» war für ihn
(und für den «harten Kern» der Bekennenden

Kirche) die unaufgebbare Grundlage,

von der her kirchlicher Widerstand
im Totalstaat klar geboten war, aber auch
aktiver politischer Widerstand zur christlich

verantworteten Möglichkeit, ja (etwa

für Dietrich Bonhoeffer) zur inneren
Notwendigkeit wurde.

Für viele bekennende Christen in
Hitler-Deutschland bedeutete «Barmen»
eben die «radikale Hinwendung zu den
Quellen», die Neubesinnung auf die
«Wahrheit Christi», die Ragaz in jenem
Aufruf vom Mai 1933 angesichts der
«deutschen Katastrophe» postuliert hatte.

Wohl sind in den Thesen von Barmen
einerseits und bei Ragaz andererseits manche

theologischen Akzente anders ge-

145



setzt. Aber gemeinsam ist der entschie- Auch nach 50 Jahren dürfen und sol-
dene Rekurs auf die biblische Christus- len wir bewusst an «Barmen» anknüp-
Botschaft als Ausgangspunkt christli- fen, wenn wir grundsätzliche Wegweichen

Denkens und Handelns in allen Be- sung suchen angesichts der Fragen und
reichen des Lebens. Für Ragaz und Barth Herausforderungen, vor die wir heute
ergaben sich in den folgenden Jahren gestellt sind,
daraus dann auch immer mehr gemeinsame

Konsequenzen im politischen
Bereich.

Dokumentation

Die sechs Barmer Thesen

Wir, die zur Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche vereinigten Vertreter
lutherischer, reformierter und unierter Kirchen, freier Synoden, Kirchentage und Gemeindekreise

bekennen uns angesichts der die Kirche verwüstenden und damit auch die Einheit der
Deutschen Evangelischen Kirche sprengenden Irrtümer der «Deutschen Christen» und der
gegenwärtigen Reichskirchenregierung zu folgenden evangelischen Wahrheiten:
1. «Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater denn durch

mich» (Joh. 14, 6).
«Wahrlich, wahrlich ich sage euch: Wer nicht zur Tür hineingeht in den Schafstall, sondern
steigt anderswo hinein, der ist ein Dieb und ein Mörder. Ich bin die Tür; so jemand durch
mich eingeht, der wird selig werden» (Joh. 10, 1.9).
Jesus Christus, wie er uns in der heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das
wir zu hören, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben.

Wir verwerfen die falsche Lehre, als könne und müsse die Kirche als Quelle ihrer
Verkündigung ausser und neben diesem einen Worte Gottes auch noch andere Ereignisse und
Mächte, Gestalten und Wahrheiten als Gottes Offenbarung anerkennen.

2. «Jesus Christus ist uns gemacht von Gott zur Weisheit und zur Gerechtigkeit und zur Heili¬
gung und zur Erlösung» (1. Kor. 1, 30).
Wie Jesus Christus Gottes Zuspruch der Vergebung aller unserer Sünden ist, so und mit
gleichem Ernst ist er auch Gottes kräftiger Anspruch auf unser ganzes Leben; durch ihn
widerfährt uns frohe Befreiung aus den gottlosen Bindungen dieser Welt zu freiem,
dankbarem Dienst an seinen Geschöpfen.

Wir verwerfen die falsche Lehre, als gebe es Bereiche unseres Lebens, in denen wir nicht
Jesus Christus, sondern anderen Herren zu eigen wären, Bereiche, in denen wir nicht der
Rechtfertigung und Heiligung durch ihn bedürften.

3. «Lasset uns aber rechtschaffen sein in der Liebe und wachsen in allen Stücken an dem, der
das Haupt ist, Christus, von welchem aus der ganze Leib zusammengefügt ist» (Eph. 4,
15-16).
Die christliche Kirche ist die Gemeinde von Brüdern, in der Jesus Christus in Wort und
Sakrament durch den Heiligen Geist als der Herr gegenwärtig handelt. Sie hat mit ihrem
Glauben wie mit ihrem Gehorsam, mit ihrer Botschaft wie mit ihrer Ordnung mitten in der
Welt der Sünde als die Kirche der begnadigten Sünder zu bezeugen, dass sie allein sein
Eigentum ist, allein von seinem Trost und von seiner Weisung in Erwartung seiner Erscheinung

lebt und leben möchte.
Wir verwerfen die falsche Lehre, als dürfe die Kirche die Gestalt ihrer Botschaft und

ihrer Ordnung ihrem Belieben oder dem Wechsel der jeweils herrschenden weltanschaulichen

und politischen Überzeugungen überlassen.

146



4. «Ihr wisset, dass die weltlichen Fürsten herrschen und die Oberherren haben Gewalt. So
soll es nicht sein unter euch; sondern so jemand will unter euch gewaltig sein, der sei euer
Diener» (Matth. 20, 25-26).
Die verschiedenen Amter in der Kirche begründen keine Herrschaft der einen über die
anderen, sondern die Ausübung des der ganzen Gemeinde anvertrauten und befohlenen
Dienstes.

Wir verwerfen die falsche Lehre, als könne und dürfe sich die Kirche abseits von diesem
Dienst besondere, mit Herrschaftsbefugnissen ausgestattete Führer geben oder geben
lassen.

5. «Fürchtet Gott, ehret den König» (1. Petr. 2, 17).
Die Schrift sagt uns, dass der Staat nach göttlicher Anordnung die Aufgabe hat, in der
noch nicht erlösten Welt, in der auch die Kirche steht, nach dem Mass menschlicher
Einsicht und menschlichen Vermögens unter Androhung und Ausübung von Gewalt für Recht
und Frieden zu sorgen. Die Kirche erkennt in Dank und Ehrfurcht gegen Gott die Wohltat
dieser seiner Anordnungen an. Sie erinnert an Gottes Reich, an Gottes Gebot und Gerechtigkeit

und damit an die Verantwortung der Regierenden und Regierten. Sie vertraut und
gehorcht der Kraft des Wortes, durch das Gott alle Dinge trägt.

Wir verwerfen die falsche Lehre, als solle und könne der Staat über seinen besonderen
Auftrag hinaus die einzige und totale Ordnung menschlichen Lebens werden und also auch
die Bestimmung der Kirche erfüllen.

Wir verwerfen die falsche Lehre, als solle und könne sich die Kirche über ihren besonderen

Auftrag hinaus staatliche Art, staatliche Aufgaben und staatliche Würde aneignen und
damit selbst zu einem Organ des Staates werden.

6. «Siehe, ich bin bei euch alle Tage, bis an der Welt Ende» (Matth. 28, 20).
«Gottes Wort ist nicht gebunden» (2. Tim. 2, 9).
Der Auftrag der Kirche, in welchem ihre Freiheit gründet, besteht darin, an Christi Statt
und also im Dienst seines eigenen Wortes und Werkes durch Predigt und Sakrament die
Botschaft von derfreien Gnade Gottes auszurichten an alles Volk.

Wir verwerfen die falsche Lehre, als könne die Kirche in menschlicher Selbstherrlichkeit
das Wort und Werk des Herrn in den Dienst irgendwelcher eigenmächtig gewählter Wünsche,

Zwecke und Pläne stellen.

Die Bekenntnis-Synoder der Deutschen Evangelischen Kirche erklärt, dass sie in der
Anerkennung dieser Wahrheiten und in der Verwerfung dieser Irrtümer die unumgängliche
theologische Grundlage der Deutschen Evangelischen Kirche als eines Bundes der Bekenntniskirchen

sieht. Sie fordert alle, die sich ihrerer Erklärung anschliessen können, auf, bei ihren
kirchenpolitischen Entscheidungen dieser theologischen Erkenntnisse eingedenk zu sein. Sie

bittet alle, die es angeht, in die Einheit des Glaubens, der Liebe und der Hoffnung zurückzukehren.

(Aus: Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche, Theologische Erklärung zur gegenwärtigen

Lage der Deutschen Evangelischen Kirche, Wuppertal-Barmen, am 31. März 1934)

Die Stellungnahme der religiös-sozialistischen Vereinigungen

Wir sehen, wie nun auch in Deutschland eine Bewegung, die eine nationale, ja sogar
religiöse Erneuerung sein will, sich mit Lüge, Gewalttat und Verbrechen bedeckt, die Gegnerschaft

mit wildem Hass verfolgt, jede Freiheit der geistigen Auseinandersetzung unterdrückt,
ja jede Menschlichkeit mit Füssen tritt und zu dem, was anderwärts die politische Leidenschaft
frevelt, noch besonders die Missetaten des Rassenhasses fügt. Menschen, denen nichts
vorgeworfen werden kann, es sei denn ihre Rasse oder ihre politische und religiöse Gesinnung, werden

auf offener Strasse oder in ihren Wohnungen überfallen und misshandelt, oft auch getötet.

Sie werden in Kasernen geschleppt, wo an ihnen Dinge verübt werden, die an die schlimmsten

Seiten in der Geschichte menschlicher Teufelei erinnern. Die Angehörigen der sozialisti-

147



sehen Parteien werden zu Zehntausenden wilden Tieren gleich in Konzentrationslager getrieben,
die Vertreter des jüdischen Volkes ihrer bürgerlichen und menschlichen Rechte beraubt.
Hunderttausende verlieren über Nacht ihre Stelle und ihr Brot, bloss weil sie Juden, Sozialisten,

Pazifisten, Demokraten sind. Die sozialistischen Parteien werden gewaltsam unterdrückt,
ihre Presse, ihre Organisationen, ihre Einrichtungen verboten, zerstört oder weggenommen.
Ein Briefgeheimnis gibt es nicht mehr. Jede literarische oder sonstige Äusserung, die nicht
Sprachrohr der Regierung ist, wird rücksichtslos unterdrückt. Schrecken legt sich auf das
Deutschland eines Luther, Kant und Goethe und verwandelt es in ein grosses Gefängnis des
Geistes. In dieser Atmospähre gedeihen bloss Misstrauen, Feigheit, Streberei, Angeberei. Wir
wohnen besonders einer mit dem Verbrechen gepaarten Skrupellosigkeit der Lüge bei, welche
in aller Geschichte fast ohne Beispiel ist...

Aber das Unerhörteste ist doch, dass dazu die offiziellen oder halboffiziellen Vertretungen
der Sache Christi, die Kirchen und Gemeinschaften, schweigen... Diese Dinge sind, besonders

wenn sie gar im Zeichen des Kreuzes geschehen, eine Schändung des Kreuzes Christi. Wir
schämen uns als solche, die sich zu Christus bekennen, aufs tiefste, dass solche Dinge inmitten
der Christenheit, und gar noch im Namen Christi, geschehen. Gerade die Gemeinde Christi
hätte unter dem Zeichen des wirklichen Kreuzes Christi zuerst den Kampf mit jenen Geistern
des Abgrundes aufnehmen müssen, hätte jene Dinge entweder verhindern oder dann zuerst
unter ihnen leiden müssen. Dass dies nicht geschehen ist, empfinden wir als tiefe Schande und
als furchtbare Schuld...

Der Geist, der in diesem dämonisierten Nationalismus waltet, muss über kurz oder lang zu
einer neuen Kriegskatastrophe führen. Diese wird den Völkerkrieg mit dem Bürgerkrieg und
dem Rassenkrieg verbinden. Das wird, soweit Menschen sehen können, nicht nur das Ende der
abendländischen Kultur sein, sondern auch das Ende der Sache Christi in unserer Welt. Denn
wie könnte über der blutigen, fluchbeladenen Trümmerstätte, welche diese Katastrophe
zurückliesse, noch der Name Christi genannt werden? Wir fragen Euch, die offiziellen und
halboffiziellen Vertreter der Sache Christi: «Was sollen im Angesicht dieser Sachlage alle Eure
äussern und innern Missionen, all Eure Frömmigkeitsmethoden und Frömmigkeitswerke, all
Eure Gottesdienste, all Eure Theologien, all Eure religiösen Betriebe? Was sind sie vor Gott?
Ihr habt doch die Propheten gelesen. Wolltet Ihr wirklich in der Herzenskühle und Herzens-
härtigkeit, die in den letzten Zeiten ein so auffallendes Charakteristikum der kirchlichen,
religiösen und theologischen Kreise geworden sind, diesen Dingen weiter ruhig zusehen? Wisst
ihr nichts von einem richtenden Gotte, ausser in Euren Predigten und Lehrbüchern? Nun,
dann werdet Ihr ihn erleben. Er wird Euch Eure biblisch und theologisch so subtil begründete,
von der wirklichen Bibel und wirklichen Gotteserkenntnis himmelweit entfernte Sicherheit übel
aus der Hand schlagen und Eure gottlose Frömmigkeit und gottferne Gottesgelehrsamkeit
Euch zum Gericht machen...»

Fast mehr noch als das völlige Fiasko des landläufigen Christentum, das sich als praktisches
Versagen in all diesen Dingen vollzieht, erschüttert uns der grundsätzliche, wenn auch nicht
bewusste, Abfall von Christus, besonders vom Kreuze Christi, der sich darin kundtut. Denn
wir können nicht anders, als in der Hinwendung zum Hakenkreuz von seiten eines grossen und
wichtigen Teils der Christenheit einen wahrhaft katastrophalen Abfall von Christus, und
besonders vom Kreuze Christi, eine Verleugnung wichtigster Grundwahrheiten des Glaubens an
Christus zu erblicken. Wenn wir angebliche Vertreter Christi Anlässen, die doch offenkundig
bloss einen Kultus des Nationalismus und der Gewalt bedeuten, predigend und betend die
Sanktion Christi geben sehen, so ist das für uns genau das Verhalten der einstigen Baalspriester,

im Gegensatz zu dem heiligen und lebendigen Gott der Propheten; wenn wir Politiker,
die eine Bergeslast von Verantwortung für Rechtsbruch, Gewalttat und Verbrechen tragen, als
eine Art von Messiassen verehrt sehen, dann ist das für uns eine Bevorzugung des Barrabas
gegenüber Jesus. Ja, wir stehen nicht an, in all diesem verirrten religiösen Wesen einen Abfall
von Christus zu einer besonders groben Gestalt des Antichrist zu erblicken...

Wir bekennen uns zu einer in Christus begründeten, nicht weichlich und sentimental
verstandenen, sondern vom Kreuze Christi eingegebenen, vertieften und geweihten
Friedensbewegung. Wir bekennen uns zu einem auf der gleichen Grundlage ruhenden Sozialismus,
dessen Sinn und Ziel der freie und freudige Dienst Gottes und des Bruders auch im politischen

148



und wirtschaftlichen Leben an Stelle des Mammonsdienstes, des Egoismus, der Ausbeutung
und Versklavung ist, und der als ewiges Prinzip über alle sozialistische Parteien und Programme

hinausgeht. Wir bekennen uns zu der Demokratie. Ihre Formen können und müssen sich

verändern; sie muss heute aus einer sozialen und religiösen Erneuerung selbst erneuert werden;
aber ihr Prinzip erscheint uns als notwendige Konsequenz des Evangeliums von dem unendlichen

Wert der Menschenseele. Wir bekennen uns gegen alle Selbstvergottung der Volkstümer
wie gegen jede blosse sich selbst suchende Religion zu dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit,

das nicht von dieser Welt ist, aber für die Welt, das über allen Völkern und Religionen
steht und durch das allein sie erst recht zu ihrem wahren Sinn und Leben erlöst werden. Wir
bekennen uns statt zu einem Kreuze, das zu einem Schwert wird, damit Andere zu schlagen
und sich selbst zu erhöhen, und zu dem Blute, das es vergiesst, zu jenem andern Kreuze, wo
das Blut von der sich selbst erniedrigenden Liebe Gottes vergossen wird, für die Andern, nicht
gegen sie, auf dass aus Anklage Vergebung, aus Hass Versöhnung, aus Krieg Frieden werde,
von Gott zum Menschen zuerst, und dann von Rasse zu Rasse, von Volk zu Volk, von Klasse

zu Klasse, von Mensch zu Mensch...
Das Hakenkreuz ist das seiner richtenden und damit erlösend in die Welt eindringenden

Schärfe beraubte, zum Dienste des Menschen umgebogene Kreuz, das damit zu einem Zeichen
des Götzendienstes wird und in den Bann der Dämonen der Welt zieht, ja sogar durch die
Ähnlichkeit mit dem Kreuze Christi zu einem Kreuz des Antichrist wird... Die Einsicht in die
ganze Furchtbarkeit dieses Sachverhaltes lässt, wie wir glauben, nur eine Folgerung zu: ein
völliges Neudenken und praktisches Neuwerden der Sache Christi. Wir machen kein Hehl
daraus, dass dies nur durch eine radikale, ja revolutionäre Hinkehr zu den Quellen möglich ist
und dass es nur geschehen kann in einer tiefen Besinnung über Grund und Wesen des Abfalles
von Christus auf der einen und über Grund und Wesen der Wahrheit Christi auf der anderen
Seite...

(Ausschnitte aus: Das Kreuz Christi und das Hakenkreuz, unterzeichnet von Vertretern der
religiössozialistischen Vereinigungen Belgiens, Englands, Frankreichs, Hollands, Österreichs und der Schweiz,
veröffentlicht in: NW 1933, S. 225-232)

Hilde Kästli-Ritter

Erinnerung an Martin Niemöller

Was bedeutete der Name Martin Nie- gegen alle Tendenzen der Regierung, die
möller in den dreissiger Jahren für uns Kirche im Sinne der «Deutschen Chri-
Schweizer? Für viele, die besorgt das sten», die eine Verbindung zwischen
Anwachsen des Nationalsozialismus im Christentum und Nationalsozialismus
deutschen Nachbarland verfolgten, war anstrebten, für ihre eigenen Zwecke ein-
Niemöller der Inbegriff von Widerstand zuspannen.
aus christlicher Überzeugung gegen den Die Christen im deutschen Nachbar-
Totalitarismus des Hitlerregimes. Der land, die nicht gewillt waren, die völki-
U-Bootkapitän des Ersten Weltkrieges sehe Idee über den Grundpfeiler der Kir-
und spätere Pastor hatte seine deutsch- che, Jesus Christus, zu stellen, müssten
nationale Vergangenheit hinter sich ge- sich entscheiden. Als der Arierparagraph
lassen und eindeutig Stellung bezogen auch in die kirchliche Gesetzgebung

149



Hinweise auf Bucheri

Alberto Bondolfi/Werner Heierle/Dietmar Mieth (Hg.): Ethos des Alltags. Festgabe für Stephan Pfürtner
zum 60. Geburtstag. Benziger Verlag, Zürich-Einsiedeln-Köln 1983. 350 Seiten, Fr. 52.—.

Die Festgabe für Stephan Pfürtner bezieht sich auf «Alltägliches», ist sie doch einem Moraltheologen
gewidmet, der dem Alltag nahe bleibt, auch wenn sein Lehren und Forschen zu eigenständig ist, um alltäglich

zu sein. «Dem Alltag nahe zu sein und doch jenes Stück voraus, das ihn verändert, das ist die ethische

Aufgabe ersten Ranges, in der sich Person und Thema treffen» (Vorwort).
Aus dem reichhaltigen Angebot von 21 Abhandlungen möchte ich jene herausgreifen, die für die

Leserinnen und Leser unserer Zeitschrift von besonderem Interesse sein dürften:
— Mit der polemisch überzogenen Unterscheidung zwischen Gesinnungsethik und Verantwortungsethik

befasst sich Wolfgang Huber. In wohltuendem Gegensatz zu strukturkonservativen Politikern, die
der Ökopaxbewegung zwar die gute Gesinnung, nicht aber politisch verantwortbare Ziele und Methoden
attestieren, beurteilt Huber den «genuinen Ansatz» dieser Bewegung als «verantwortungsethisch»:«Die
um des Überlebens willen notwendige Revision herrschender Prinzipien ist ihr Ziel».

— Auf «neuere Entwicklungen in der katholischen Friedensethik» weist Werner Heierle hin. Er zeigt,
wie sich die amtskirchliche Doktrin immer deutlicher von der ursprünglichen Anerkennung «gerechter
Kriege» distanziert. Noch fehlt dieser Doktrin aber die letzte Konsequenz: die unbedingte Ächtung des

Einsatzes, der Herstellung und des Besitzes von ABC-Waffen.
— Josef Bruhin wagt sich an die Verhältnisbestimmung «Politik - Kirche - Reich Gottes» heran. Es ist

für den Rezensenten eine besondere Freude, mit welcher Zustimmung hier ein katholischer Theologe von
Gewicht die Tradition desReligiösenSozialismus aufnimmt und mit der politischen Theologie des Zweiten
Vatikanischen Konzils verbindet.

— Ludwig Kaufmann, Redaktor der vorzüglichen Jesuitenzeitschrift «Orientierung», gibt uns einen
Überblick über die Basisgemeinden in Lateinamerika. Er lenkt unsere Aufmerksamkeit auf den Stellenwert

des Festes, das die Befreiung des unterdrückten Volkes vorwegnimmt. Kaufmanns Gespräche mit
dem Befreiungstheologen Leonardo Boff zeigen «die neue Geburt der Kirche» an. Oder ist es die Geburt
einer neuen Kirche?

— Wer sich von der wissenschaftlichen Sprache nicht abhalten lässt, liest auch mit grossem Gewinn
Christian Gremmels Studie über «Erlösung und Emanzipation». Dass die beiden Begriffe zwar zu
unterscheiden, nicht aber zu trennen sind, dass wahre Befreiung immer auch Erlösung einschliesst, wie umgekehrt

Erlösung nicht ohne Befreiung sein kann, ist das fundierte Ergebnis dieses Beitrages.
— Unter dem Titel «Wenn der Alltag zerbricht...» schreibt Viktor Hofstetter «eine Nachlese zu den

Zürcher Ereignissen». Die Not der «Unzufriedenen zwischen 18 und 81» ist nicht behoben, nur weil die
Polizei die Ausbrüche dieser Not erfolgreich unterdrückt hat und an der Stelle des früheren AJZ «biotopisches

Unkraut mit behördlichem Segen wuchert».
Stefan Wiggers Brief an seinen ehemaligen Lehrer (vgl. S. 182ff. im vorliegenden Heft) schliesst die

Beiträge zu dieser bemerkenswerten Festgabe ab, gefolgt von einer eindrücklichen «Tabula gratulatoria»,
der wir uns gerne anschliessen. Willy Spieler

AI Imfeid: Zucker. Unionsverlag, Zürich 1983. 205 Seiten, Fr. 20.—

Versuchen Sie einmal, einen Tag ohne Zucker zu leben, es scheint fast unmöglich. Zucker ist in unserem
Leben allgegenwärtig, ohne dass wir es bewusst wahrnehmen. Wir brauchen ihn für Tee, Konfitüre,
Kaffee, Babynahrung — wir finden ihn in unzähligen Lebensmitteln, die wir eigentlich gar nicht brauchten,

mit denen wir aber unseren manchmal so grauen Alltag versüssen und uns letztlich krank machen.
Wir wissen, dass Zucker ungesund und für viele Zivilisationskrankheiten verantwortlich ist, aber wir
brauchen ihn. Als ob wir abhängig wären. Zucker eine Droge?

AI Imfeid konfrontiert uns mit einer Menge von Tatsachen und Informationen über den Zucker, er
berichtet von den Interessen und Geschäften, die hinter dem Verkauf von Zucker stehen. Das Buch klagt
an, fragt, lässt nicht locker, macht betroffen, lässt uns unsere eigenen Zucker-Gewohnheiten überprüfen,
das eigene Manipuliertwerden um des «süssen Lebens» willen überdenken.

Ein mutiges Sach-Buch, nicht immer leicht lesbar, aber voll von interessanten Informationen und
Recherchen. Eine Pflichtlektüre für jeden, der selbstverständliche Gewohnheiten in seinem Leben hinterfragen

möchte. Lilly Dür-Gademann

Corrigendum
Im Maiheft, S. 147, muss es heissen: 31. Mai 1934 (nicht 31. März 1934).

212


	Kreuz und Hakenkreuz : zum 50. Jahrestag der "Theologischen Erklärung" von Barmen ; Dokumentation : die sechs Barmer Thesen
	Anhang

