
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 4

Nachwort: Worte

Autor: Johannes. XXIII, Papst, 1881-1963 / Aquin, Thomas von

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fundamentalen Rechtsgutes, das aus den
natürlichen Lebensgrundlagen unseres
Volkes besteht. Der Streit um die Aktualität

des Widerstandsrechts angesichts
einer teils gefährdeten, teils schon
zerstörten Umwelt widerspiegelt einmal
mehr jenen Konflikt zwischen
Strukturkonservatismus und Wertkonservatismus,

von dem in den letzten «Zeichen
der Zeit» die Rede war.

Heute stehen wir tatsächlich vor der
Situation, dass die System gewordene
Gier (strukturelle Sünde!) nach Ausbeutung

von immer mehr Energien und von
immer mehr Umwelt die Natur und auch
die Menschen gefährdet. Wenn daher die
demokratische Mehrheit und die von ihr
gewählten Behörden nicht imstande sein
sollten, das drohende Unheil abzuwenden,

dann wusste ich wirklich nicht, was
noch gegen die Ausübung des
Widerstandsrechts zu sagen wäre.

Nachwort. Als kürzlich der Bundesrat
wider besseres Wissen auf die sofortige
Herabsetzung der Tempolimiten auf
unseren Strassen verzichtete und diese
Massnahme von einer Vernehmlassung ab¬

hängig machte, argumentierte er mit der
«Akzeptanz» einer solchen Entscheidung.

Das heisst im Klartext: Wenn die
Autofahrer eine Temporeduktion ohnehin

nicht befolgen würden, hätte es auch
keinen Sinn, sie durchsetzen zu wollen.
Wie aber steht es, mit Verlaub gefragt,
um die «Akzeptanz», die man uns
angesichts eines rücksichtslos grassierenden
Automobilismus zumutet? Warum geht
ein Schrei der Entrüstung durch den
bürgerlichen Blätterwald, wenn einer es

wagt, diese «Akzeptanz» zu verneinen?
Ist die «Akzeptanz» durch die Autofahrer

von grösserer Bedeutung als die
«Akzeptanz» durch die Natur und durch
jene, die sie schützen wollen?

1 Zur Problematik der «strukturellen Sünde», in:
Nachrichten und Stellungnahmen der Katholischen

Sozialakademie Österreichs, Nr. 6, 17.

März 1984.
2 Stadien im Prozess der Demokratie, in: Schweizer

Monatshefte, 1957, S. 111.
3 Die Verfassung als rechtliche Grundordnung des

Staates, Zürich 1971 (Neudruck), S. 184.
4 Rechtsstaat und Demokratie, in: Festschrift für

Z. Giacometti, Zürich 1953, S. 108-121.
5 Zeichen der Zeit, in: NW 1983, S. 270.

Da heute das allgemeine Wohl der Völker Fragen aufwirft, die alle Nationen der Welt betreffen,

und da diese Fragen nur durch eine politische Gewalt geklärt werden können, deren
Macht und Organisation und deren Mittel einen dementsprechenden Umfang haben müssen,
deren Wirksamkeit sich somit über den ganzen Erdkreis erstrecken muss, so folgt um der
sittlichen Ordnung willen zwingend, dass eine universale politische Gewalt eingesetzt werden
muss.

(Johannes XXIII., in: Pacem in terris, Nr. 137)

Der Mensch braucht menschlichen Machthabern nur soweit zu folgen, als es die Ordnung der
Gerechtigkeit fordert. Wenn sie deswegen keine rechtmässige, sondern nur eine angemasste
Gewalt besitzen oder wenn sie Ungerechtes befehlen, dann sind die Untertanen nicht verpflichtet,

ihnen zu gehorchen, es sei denn vielleicht zufällig, um Ärgernis oder eine Gefahr zu
vermeiden.

(Thomas von Aquin, Summa Theologica II-II, 104)

132


	Worte

