
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 4

Rubrik: Zeichen der Zeit : die Schweiz zwischen Reaktion und Widerstand

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Die Schweiz zwischen Reaktion und Widerstand

Igelmentalität gegenüber UNO
und Europäischer Sozialcharta
Mit 112 zu 78 Stimmen hat sich der
Nationalrat am 15. März für den Beitritt der
Schweiz zu den Vereinten Nationen
ausgesprochen. Das ist kein Resultat, das
eine zustimmende Mehrheit von Volk
und Ständen erwarten Hesse. Aber nicht
nur die Nein-Stimmen der Ewiggestrigen
geben zu denken, auch die Befürworter
des UNO-Beitritts haben die schweizerische

Neutralität auf eine Art und Weise
interpretiert, die weder dem Völkerrecht
noch der Zielsetzung der UNO gerecht
wird.

Gemäss Art. 2 des vom Nationalrat
verabschiedeten Bundesbeschlusses soll
der Bundesrat vor dem UNO-Beitritt
«eine feierliche Erklärung abgeben, in
der er ausdrücklich bekräftigt, dass die
Schweiz ihre dauernde und bewaffnete
Neutralität beibehält». Gründlicher als
mit einer solchen «Neutralitätserklärung»
könnte die offizielle Schweiz die
völkerrechtliche Qualität der universell gewordenen

UNO nicht mehr verkennen.
Neutralität im Sinne des Völkerrechts
verpflichtet wohl zur Unparteilichkeit
gegenüber kriegführenden Drittstaaten
und deren Allianzen, aber sie kann
unmöglich auch eine Unparteilichkeit
gegenüber der UNO als Organ der
Völkergemeinschaft bedeuten. Die UNO ist weder

ein Drittstaat noch eine militärische
Allianz, sie ist vielmehr die vom Völkerrecht

geforderte repräsentative Organisation

aller Staaten und der durch sie

vertretenen Völker.
Eine Weltorganisation führt auch keine

Kriege, in denen wir uns «neutral» ver¬

halten könnten. Wenn die UNO einmal
in der Lage wäre, das völkerrechtliche
Gewaltverbot mit militärischen Sanktionen

durchzusetzen, so handelte es sich
dabei um Polizeiaktionen und nicht um
Kriege. Neutralität gegenüber der UNO
wäre eine Desavouierung dieses Ziels der
kollektiven Sicherheit, wäre Sand im
Getriebe einer endlich funktionsfähigen,
endlich friedensfähigen Weltorganisation.

Unparteilichkeit im Konflikt
zwischen der Völkergemeinschaft und einem
Aggressor wäre darüber hinaus ein
Verstoss gegen Recht und Moral.

Neutralität gegenüber der UNO wäre
aber auch ein Widerspruch in sich selbst:
Wo doch die Neutralität ebenso wie die
UNO auf dem Völkerrecht beruht, eine
Neutralität gegenüber der UNO einer
Neutralität gegenüber dem Völkerrecht,
folglich gegenüber der rechtlichen Grundlage

der Neutralität gleichkäme. Vor
lauter Igelmentalität sägt die offizielle
Schweiz am völkerrechtlichen Ast, auf
dem sie sitzt.

Und warum muss der Bundesrat nicht
nur die «dauernde», sondern auch die
«bewaffnete Neutralität» erklären?
Genügt die «dauernde Neutralität» nicht,
muss sie auch noch «bewaffnet»,
«dauernd» bewaffnet sein? Als ob die UNO-
Charta nicht das genaue Gegenteil von
einer dauernd bewaffneten Staatenwelt
anstrebte: die allgemeine, kontrollierte
und notfalls auch erzwingbare Abrüstung.

Wird es da nicht zum peinlichen
Ausdruck kleinkarierter Arroganz, wenn
die Schweiz erklärt, sie werde sich
«dauernd» eine Armee halten und folglich
«dauernd» nicht an allgemeine Abrü-

129



stung glauben oder «dauernd» solchen
Abrüstungsbemühungen fernbleiben?
Das und nichts anderes wäre nämlich die
zynische Konsequenz dieser
«Neutralitätserklärung».

*
Während sich der Nationalrat wenigstens

zu einem halbherzigen Ja zur UNO
durchrang, hat die Ständekammer am
Aschermittwoch die Ratifizierung der
Europäischen Sozialcharta mit 29 zu 12
Stimmen abgelehnt. Nach der Verteufelung

der Vorlage durch die Arbeitgeberund
Gewerbeverbände konnte diese

Büttelkammer der Bourgeoisie wohl nicht
mehr anders. Soziale Grundrechte trübten

die gewinnträchtigen Aussichten auf
weiteren Sozialabbau, von einem Streikrecht

will die bürgerliche Rechte ohnehin
nichts wissen, und das gleiche Recht auf
Fürsorge für Schweizer und Ausländer
widerspräche dem helvetischen Grundsatz,

nur solange international zu denken,

als es sich rentiert.
Falls der Nationalrat die Sozialcharta

ebenfalls ablehnen sollte, würde unsere
Legislative nicht nur die soziale Integration

Europas sabotieren, sondern auch
die arbeitende Bevölkerung um ein wichtiges

Instrument des sozialen Fortschritts
prellen. Die offizielle Schweiz würde zu
ihren zahlreichen Legitimationsdefiziten
ein weiteres hinzufügen.

Die Legitimationsdefizite
der offiziellen Schweiz

Legitimationsdefizite beruhen auf
Unrecht, das Gesetz geworden ist. Die staatlich

missachtete Gewissensfreiheit des

Militärverweigerers ist ein solches
Unrecht im Gewände oder unter dem
Deckmantel des Rechts. Das Bankgeheimnis,
das der Ausbeutung der Dritten Welt
Vorschub leistet, gehört ebenso zu dieser

Kategorie unrechtmässigen Rechts
wie das Saisonnierstatut für Fremdarbeiter

oder das verweigerte Recht auf
Arbeit und die vorenthaltene Mitbestimmung

für die Arbeitnehmer. Ein geradezu

irreparables Legitimationsdefizit hin-

terlässt heute der gesetzlich gehätschelte
Pseudofortschritt, der nicht nur unsere
natürlichen Lebensgrundlagen zerstört,
sondern dieses Unrecht auch an den
kommenden Generationen verübt.

Die neuere Theologie sagt es unmissver-
ständlich: Staatliches Recht, das zu
Unrecht pervertiert, ist «strukturelle Sünde».
Karl Rahner, der am 30. März verstorbene

grösste katholische Theologe unseres

Jahrhunderts, rechtfertigt diesen
Begriff noch in seinem letzten Artikel. Er
betont hier mit dem Ernst eines
Vermächtnisses, dass solche Strukturen, die
einerseits durch persönliche Schuld der
Menschen entstehen und andererseits
«zu neuer Sünde» und «zur Verzweiflung

von Menschen» führen, «wirklich
sündig sind, also auch mit aller Negation
bekämpft werden müssen, die ein
Christenmensch gegenüber der Sünde hat».1

Strukturen, die der Christenmensch
bekämpfen muss, hinterlassen ein
Legitimationsdefizit: jedenfalls in einem
Gemeinwesen, das sich auf «christliche
Werte» beruft. Es fällt den Bürgern,
denen diese — nicht nur christlichen,
sondern zutiefst menschlichen — Werte
etwas bedeuten, immer schwerer, sich mit
ihrem Staat zu identifizieren. Es regt sich
Widerstand, die Loyalität wird
aufgekündigt, wenn nicht gegenüber dem
System an sich, so doch gegenüber den
Strukturen, die eben wirklich «bekämpft
werden müssen».

Widerstandsrecht im demokratischen
Rechtsstaat?
Schon mehren sich die Stimmen, die
angesichts der drohenden, ja teilweise
bereits eingetretenen Umweltkatastrophen
das Recht auf Widerstand in Erinnerung
rufen. Der Präsident der SPS, Helmut
Hubacher, beansprucht dieses Recht
gegen den Bau des Kernkraftwerks Kaiseraugst.

Und der Zürcher SP-Kantonsrat
Hans Steiger hält aktiven Widerstand
auch gegen den geplanten Autobahnbau
durch sein «Säuliamt» für angezeigt. Die
Reaktion bleibt nicht aus. Diesmal heisst

130



der Prügelknabe jedoch nicht Hubacher,
sondern Steiger. Von «extremistischem
und rechtsstaatsfeindlichem Gedankengut»,

ja von der Unvereinbarkeit «mit
dem Ämtsgelübde eines Kantonsrates»
ist die Rede in einem gemeinsamen
Communiqué der FDP und der SVP. Und
auch die NZZ wehrt wieder einmal den
Anfängen: «So deutlich, wie man es auch
von den extremen Linken in diesem Lande

nicht alle Tage hört, gibt einer zu
verstehen, dass ihm Demokratie lästig wird,
wenn er damit seine eigenen Ziele nicht
erreichen kann» (7. März).

Was die NZZ geflissentlich übersieht:
«Lästig» ist einem Hans Steiger nicht die
Demokratie, sondern das — «persönlich
schuldhafte», wie Rahner sagen würde
— Verhalten jener, die das demokratische

Verfahren missbrauchen, um den
eigenen, rücksichtslosen Egoismus gegen
die natürlichen Lebensgrundlagen des
Menschen durchzusetzen (neuerdings
gar eine Initiative gegen die Reduktion
der Tempolimiten auf unseren Strassen
zu lancieren). Auch geht es hier nicht um
die «eigenen Ziele» irgendeines frustrierten

Aussenseiters, sondern um
fundamentale Rechtsgüter, die, wenn sich die
Mehrheit oder die von ihr gewählten
Behörden darüber hinwegsetzten,
unwiederbringlich zerstört würden.

Das Widerstandsrecht wirft gewiss
schwerwiegende Probleme auf, die hier
nicht im einzelnen dargestellt werden
können. Grundsätzlich muss der
«citoyen» gegenüber dem «bourgeois» aber
festhalten, dass, wo Recht zu Unrecht
wird, auch Widerstand zur Pflicht werden

kann. Dieser Grundsatz ist in den
Dokumenten der bürgerlichen Revolution,

z.B. in Art. 2 der französischen
Erklärung der Rechte des Menschen und
des Bürgers von 1789, ebenso enthalten
wie in der scholastischen und in Teilen
der nachreformatorischen Sozialethik.
In der Schweiz wird er vor allem von der
bürgerlichen Staatsrechtslehre betont.
«Es ist denn auch tief bedeutsam, dass
in unserem Kleinstaat — der dem wa¬

chen Widerstandsgeist seine Existenz
verdankt — das Widerstandsrecht lebendig

blieb, als es in Deutschland von der
herrschenden Lehre längst totgesagt
war», schreibt z.B. der alles andere als
linksverdächtige Werner Kägi.2

Die das Widerstandsrecht grundsätzlich

bejahen, sehen natürlich auch die
Schranken dieses «Rechts der äussersten
Grenze» oder der «ultima ratio». Die
Kriterien, nach denen Widerstand
ausgeübt werden darf, sind kurz zusammengefasst,

dass 1. ein hohes Rechtsgut
gefährdet ist, 2. alle legalen Mittel zur
Erhaltung dieses Rechtsgutes erschöpft
sind oder nicht mehr funktionieren und
3. der Widerstand verhältnismässig bleibt
und nur zur Erhaltung oder Wiederherstellung

des Rechtsgutes geleistet wird.
Es macht jedoch keinen grundsätzlichen
Unterschied für die Erlaubtheit des
Widerstandes, ob ein derartiges Rechtsgut
durch die Verfügung eines Despoten
oder durch die Entscheidung einer
demokratischen Mehrheit bedroht ist. «Wo
die '51%' glauben, kraft dieser '51%'
alles tun zu dürfen, ist die Demokratie
unrettbar im Niedergang», sagt der eben
erwähnte Staatsrechtslehrer3, der das
«Widerstandsrecht» denn auch gegen «die
dezisionistisch-totalitäre Auffassung der
Demokratie»4 verteidigt.

Wohl sucht sich die bürgerliche
Staatsrechtslehre mit ihrer Begründung des
Widerstandsrechts vor allem gegen eine
linke Volksmehrheit ideologisch zu
wappnen. «Chile ist mitten unter uns.»5
Das Widerstandsrecht ist ja in der Tat
ein konservatives «Rechtsmittel», insofern

es der Erhaltung bestehender oder
der Wiederherstellung verletzter Rechtsgüter

dienen will und nicht etwa ein
Recht auf Revolution begründet. Das
politische Bürgertum wittert denn auch
Rebellion, wenn Linke sich auf das
Widerstandsrecht berufen. Es übersieht
oder verdrängt dabei, dass diese Linken
heute eben auch eine konservative Position

vertreten; denn sie kämpfen für die
Erhaltung oder Wiederherstellung jenes

131



fundamentalen Rechtsgutes, das aus den
natürlichen Lebensgrundlagen unseres
Volkes besteht. Der Streit um die Aktualität

des Widerstandsrechts angesichts
einer teils gefährdeten, teils schon
zerstörten Umwelt widerspiegelt einmal
mehr jenen Konflikt zwischen
Strukturkonservatismus und Wertkonservatismus,

von dem in den letzten «Zeichen
der Zeit» die Rede war.

Heute stehen wir tatsächlich vor der
Situation, dass die System gewordene
Gier (strukturelle Sünde!) nach Ausbeutung

von immer mehr Energien und von
immer mehr Umwelt die Natur und auch
die Menschen gefährdet. Wenn daher die
demokratische Mehrheit und die von ihr
gewählten Behörden nicht imstande sein
sollten, das drohende Unheil abzuwenden,

dann wusste ich wirklich nicht, was
noch gegen die Ausübung des
Widerstandsrechts zu sagen wäre.

Nachwort. Als kürzlich der Bundesrat
wider besseres Wissen auf die sofortige
Herabsetzung der Tempolimiten auf
unseren Strassen verzichtete und diese
Massnahme von einer Vernehmlassung ab¬

hängig machte, argumentierte er mit der
«Akzeptanz» einer solchen Entscheidung.

Das heisst im Klartext: Wenn die
Autofahrer eine Temporeduktion ohnehin

nicht befolgen würden, hätte es auch
keinen Sinn, sie durchsetzen zu wollen.
Wie aber steht es, mit Verlaub gefragt,
um die «Akzeptanz», die man uns
angesichts eines rücksichtslos grassierenden
Automobilismus zumutet? Warum geht
ein Schrei der Entrüstung durch den
bürgerlichen Blätterwald, wenn einer es

wagt, diese «Akzeptanz» zu verneinen?
Ist die «Akzeptanz» durch die Autofahrer

von grösserer Bedeutung als die
«Akzeptanz» durch die Natur und durch
jene, die sie schützen wollen?

1 Zur Problematik der «strukturellen Sünde», in:
Nachrichten und Stellungnahmen der Katholischen

Sozialakademie Österreichs, Nr. 6, 17.

März 1984.
2 Stadien im Prozess der Demokratie, in: Schweizer

Monatshefte, 1957, S. 111.
3 Die Verfassung als rechtliche Grundordnung des

Staates, Zürich 1971 (Neudruck), S. 184.
4 Rechtsstaat und Demokratie, in: Festschrift für

Z. Giacometti, Zürich 1953, S. 108-121.
5 Zeichen der Zeit, in: NW 1983, S. 270.

Da heute das allgemeine Wohl der Völker Fragen aufwirft, die alle Nationen der Welt betreffen,

und da diese Fragen nur durch eine politische Gewalt geklärt werden können, deren
Macht und Organisation und deren Mittel einen dementsprechenden Umfang haben müssen,
deren Wirksamkeit sich somit über den ganzen Erdkreis erstrecken muss, so folgt um der
sittlichen Ordnung willen zwingend, dass eine universale politische Gewalt eingesetzt werden
muss.

(Johannes XXIII., in: Pacem in terris, Nr. 137)

Der Mensch braucht menschlichen Machthabern nur soweit zu folgen, als es die Ordnung der
Gerechtigkeit fordert. Wenn sie deswegen keine rechtmässige, sondern nur eine angemasste
Gewalt besitzen oder wenn sie Ungerechtes befehlen, dann sind die Untertanen nicht verpflichtet,

ihnen zu gehorchen, es sei denn vielleicht zufällig, um Ärgernis oder eine Gefahr zu
vermeiden.

(Thomas von Aquin, Summa Theologica II-II, 104)

132


	Zeichen der Zeit : die Schweiz zwischen Reaktion und Widerstand

