
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 4

Artikel: Wer hat Angst vor Karl Marx? : Vom Unbehagen des Bourgeois in uns
selbst ; Weltruhm aus dem Jammer einer Existenz ; Die Analyse der
grossindustriellen Epoche der Entfremdung ; Die Handlungsstrategie
der Systemveränderung

Autor: Buess, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eduard Buess

Wer hat Angst vor Karl Marx?

Vom Unbehagen des Bourgeois
in uns selbst

Ich habe das Thema, über das ich sprechen

soll, nicht selber so formuliert. Ich
wäre von mir aus kaum auf diese Frageform

gekommen. Aber wenn ich sie mir
recht überlege, finde ich sie ausgezeichnet.

Sie engt zwar das Blickfeld ein, aber
sie engt es auf den entscheidenden Punkt
ein. Sie bleibt nicht bei der theoretischen
Erörterung der Lehre von Karl Marx
stehen. Die kann man überall nachlesen,
u.a. auch in meinem Buch «Gottes
Reich für diese Erde». Die Fragestellung
«Wer hat Angst vor Karl Marx? » spricht
uns nicht theoretisch an, sondern
existentiell. Wenn wir sie ehrlich beantworten,

müssen wir sagen: Wir alle haben
ein wenig Angst vor diesem Mann; wir
empfinden wenigstens Unbehagen ihm
gegenüber; er gehört kaum zu unsern
Lieblingsautoren; lieber meiden wir ihn;
ich selber habe sein Werk erst spät
studiert.

Wenn wir fragen, warum dem so ist,
können wir verschiedene Gründe angeben.

Einer greift am tiefsten, und als
Christen sollten wir ihn nicht verdrängen:

Karl Marx macht uns Missbehagen,
weil er den Besitz der Besitzbürger auf
seine Herkunft, seinen Sinn, seine
Hinfälligkeit hin angesprochen hat. Dem
Taglöhner auf einem Grossgrundbesitz
in Lateinamerika, der sich für einen
Hungerlohn in den Plantagen seines
wohllebenden Arbeitgebers abrackert,
macht der Name Karl Marx kaum
Missbehagen. Wenn er ihn überhaupt zu hören

bekommt, so eher als Wort der
Hoffnung.

Für Hunderte von Millionen Besitzloser

geht unsere Frage daneben. Sie zielt
auf uns Besitzende. Sie zielt auf den
Bourgeois in uns, den mit seinem
materiellen und geistigen Besitz und Erwerb
sich Identifizierenden. Sie zielt weiter
auf ein Gesellschaftssystem, das Besitz
und Erwerb in einem Umfang ermöglicht

wie nie zuvor in der Geschichte, das
daneben auch Armut und Elend in einem
Ausmass erzeugt, das die Menschheit
vorher nicht kannte. Sie zielt auf ein
System von Produktion und Handel, in
dem Besitz und Erwerb, ins Riesenhafte
anschwellend, weltweit in wenigen Händen

sich zusammenballen. Unsere Frage
zielt auf den Bourgeois, d.h. den
Menschen, der sich in diesem System
heimisch fühlt, von ihm profitiert und sich
insofern mit ihm so oder so identifiziert.

Weltruhm aus dem Jammer einer Existenz
Karl Marx gehörte von Haus aus selber
zur Bourgeoisie als der privilegierten
Schicht des im Werden begriffenen
grossindustriellen Systems. Seine Frau
stammte aus dem Adel. Karl Marx hat
das Gymnasium in seiner Vaterstadt
Trier besucht, und, von seinem Vater her
konvertierter Jude, das Abitur mit einer
Arbeit über «Die Erhöhung Christi nach
dem Johannesevangelium» beschlossen.
Er hat das Studentenleben genossen.
Aber die grösste Zeit seines Lebens war
er besitzlos, rechtlos, wehrlos, angewiesen

auf die Barmherzigkeit seines Freundes

Friedrich Engels.
Er lebte als politischer Flüchtling in

London im Exil und schlug sich dort mit
seiner Frau und vielen zumeist vorzeitig

117



sterbenden Kindern mühsam durch, von
körperlichen Leiden gequält, von seinen
Vermietern und Gläubigern mit Pfändung

bedroht, seinen Anhängern durch
eigene Schroffheit und Rechthaberei
entfremdet, mit letzter Energie sich in
der Ausarbeitung seiner Schriften
verzehrend. Der Tod seiner Lieblingstochter

und schliesslich der seiner grenzenlos
geliebten Frau gaben ihm den letzten
Stoss. Am 14. März 1883 findet ihn sein
Freund und Mitstreiter Engels tot im
Lehnstuhl. Weltberühmt, weitherum
gefürchtet und gehasst, war er schon
damals. Er bezahlte den Weltruhm und die
Weltangst, die ihm sein Werk eintrug,
mit dem Jammer einer Existenz an der
Grenze des Erträglichen.

Warum fürchtete man ihn? Warum
fürchtet ihn die privilegierte Schicht der
grossindustriellen Weltgesellschaft, der
auch wir angehören, noch heute?

Zweierlei alarmiert uns: einerseits die
Analyse des Wesens dieser einmaligen
geschichtlichen Epoche: der von der
Grossindustrie und ihrem Marketing
bestimmten weltgeschichtlichen Ära, und
andererseits die Strategie, mit der Marx
die Katastrophe, der er diese Epoche
entgegentreiben sah, wenden wollte.

Die Analyse der grossindustriellen
Epoche der Entfremdung
In ihrem Kern ist Marxens Analyse in
einem Satz zusammengefasst, der in der
frühen Schrift «Deutsche Ideologie»
geschrieben steht:

«Die Konsolidation unseres eigenen
Produkts zu einer sachlichen Gewalt
über uns, die unserer Kontrolle
entwächst...ist eines der Hauptmomente in
der bisherigen geschichtlichen Entwicklung.

»
Statt von der Konsolidation unseres

eigenen Produkts könnte, mit einem
andern marxistischen Grundbegriff, auch
von der Entfremdung unseres Produkts
die Rede sein. Statt von «sachlicher
Gewalt» könnte Marx auch von «anony¬

mer» Macht, «anonymer» Dynamik
sprechen.

Der Vorgang der Entfremdung
Den Vorgang, den Marx so beschreibt,
können wir auch heute jeden Tag
beobachten. Ich denke an eine Schreinerei,
die sich zum Grossunternehmen entwik-
kelt. Zunächst sind es ein paar junge
Männer, die sich zusammentun, um die
Dorfschreinerei zu gründen und in Gang
zu halten. Ihr Produkt kennen sie, sie
lieben es und arbeiten mit Sorgfalt daran.
Sie kennen auch ihre Kunden und stehen
in einem Vertrauensverhältnis zu ihnen...
Aber nun kommt ein neuer Trieb über
sie, dem sie nicht widerstehen können.
Es ist der Drang zur Ausweitung des
Unternehmens. Er führt in wenigen
Jahrzehnten zu einer völlig neuen Situation.
Das Produkt, das sie herstellen, kommt
nicht mehr aus ihrer Hand, auch nicht
mehr von der Maschine, die s i e
handhaben. Es ist nun der Ausstoss einer
ganzen computergesteuerten
Maschinenanlage. Auch der Betrieb ist nicht
mehr i h r Betrieb. Er ist aufgegangen in
einen marktbeherrschenden Grossbetrieb.

Unsere Schreiner sind in eine
Dynamik hineingeraten, die sie ihrem
Produkt entfremdet und mit dem Produkt
ihren Mitarbeitern, dem Arbeitsprozess.
Ihre Zeit selber gehört nicht mehr ihnen,
sondern dem Terminkalender. Sie
finden sich schwer zurecht in der neuen Lage,

sie werden sich selbst entfremdet,
ihren Frauen, ihren Familien. Ihr Betrieb
ist aus einem Produkt ihrer Hände und
ihrer Erfindungsgabe, mit Marx zu
reden, zu einer «sachlichen Gewalt über
ihnen» geworden, die sich «ihrer
Kontrolle entzieht ».

Derselbe Vorgang lässt sich überall
feststellen. Jedes Ding will doch wachsen,

auch ein Betrieb. Ganz harmlos ist
jeweils der Anfang: ein Bohrturm in
Texas... ein Laboratorium, in dem Produkte

für Arzneizwecke hergestellt werden...
ein erfinderischer Mechaniker, der ein
primitives Vehikel konstruiert, das sich

118



zum Automobil auswächst... ein Traktor,

der den landwirtschaftlichen
Betrieb sukzessive auf neue Entwicklungen
umstellt...Der Ansatzpunkt ist jedesmal
ganz harmlos. Aber im Verlauf der
Entwicklung verändert sich die Situation
des Menschen grundlegend. Es verändert

sich seine Stellung zur kreatürlichen
Umwelt. Er begann als freier Mann, der
von einem neu erfundenen technischen
Gerät Gebrauch macht, und er findet
sich unversehens in einer durchtechnisierten

Welt, die sich nach Gesetzen
entwickelt, die er weder beherrscht, noch
auch nur durchschaut. Er beginnt als
Inhaber eines Betriebs, den er überblickt,
dessen Produkte und Kunden er kennt,
in dem er durch menschliche Beziehungen

mit beiden sowie mit seinen
Angestellten, sowie auch mit der kreatürlichen

Umwelt verbunden ist. Und er
endet in der Beziehungslosigkeit...

Ein und dieselbe Dynamik von der ersten
bis zur vierten industriellen Revolution
Marx lebte zur Zeit der ersten industriellen

Revolution. Wir leben in der dritten
oder schon vierten industriellen Revolution.

Aber es ist dieselbe Dynamik, die
von Anfang an am Werke war, die, von
Revolution zu Revolution sich fortzeugend,

uns überrollt. Und immer ist es ein
bestimmtes Produkt unserer Hände, von
dem die Dynamik ausgeht. Es ist die
Maschine in all ihren Formen bis hin
zum Computer, es ist die ständig sich
erweiternde, perfektionierte, computergesteuerte

Maschinenanlage, es ist der auf
ihr beruhende weltweit expandierende
Grossbetrieb, es ist schliesslich die
Verflechtung dieser Betriebe samt den
dazugehörigen Grossbanken zum Weltsystem
— es ist dieser Prozess, der solch
schicksalhafte Gewalt gewinnt.

Wir wissen heute, wohin das System
der grossindustriellen Produktion samt
dem dazugehörenden Welthandel führt.
Es stösst eine Unmenge von Waren aus,
die das Leben der Menschen angenehmer

machen. Aber es tut das in seiner

Eigengesetzlichkeit auf Kosten eines
sinnvollen Lebens inmitten einer
gedeihenden Umwelt. Wie gewisse Zellen
eines Körpers unversehens, statt dem Aufbau

des Körpers zu dienen, nur noch
sich selber aufbauen und vermehren
wollen auf Kosten des Körperganzen —
Krebszellen! — so die Strukturen des
Industriesystems. Wo sie anfangen, blind
fortzuwuchern, nur auf ihre eigene Ver-
grösserung und Sicherung bedacht —
Sicherung durch Wachstum — da schlägt
ihre Dynamik ins Verderbliche um: Sie
zerstört das Menschliche des Menschen,
dem sie doch dienen sollte; sie zerstört
die Umwelt, die sie doch sinnvoll
verwerten sollte.

Das Beispiel der Rüstungsindustrie
Ich muss hier noch gesondert auf die
Rüstungsindustrie hinweisen. Es geht
um die Waffen, mit denen wir uns gegen
einen allfälligen Gegner verteidigen.
Auch sie sind unser eigenes Produkt.
Hierin sind sich unser Sturmgewehr und
die A-Bombe gleich. Aber wir wissen,
wie die Dinge nach der Erfindung der A-
Bombe weiterliefen. Die Bombe wurde
ein Ding, das zwei Männer tragen können,

ein Ding unter andern Dingen;
«little baby» nannten sie fast zärtlich die
A-Bombe, die dann auf Hiroshima fiel.
Das «Ding» hat sich zur Schicksalsmacht
entwickelt, welche die Menschen nicht
mehr meistern können, welche umgekehrt

die Menschen ihrer immer
furchtbareren Perfektion dienstbar macht...Es
geht eine Faszination von diesem Machtgebilde

aus; viele Menschen wehren sich
dagegen, noch mehr verfallen ihm, sie
versprechen sich von diesen dinglichen
Mächten Sicherheit, Zukunft; sie opfern
ihnen ungeheure Mengen von kostbaren
Rohstoffen, von materiellen und geistigen

Ressourcen, die dann anderswo fehlen.

Die Sache hat auch ihre theologische
Relevanz. Marx hat sie geahnt, ohne sie
doch wirklich in Rechnung zu stellen. Er
sagt einmal, in früheren Zeiten habe der

119



Mensch die Produkte seines Kopfes zu
Göttern gemacht, die er dann anbetete,
heute mache er die Produkte seiner
Hand zu gottgleichen Mächten, die er
verehre, denen er sich selbst und die
Güter der Erde zum Opfer bringe.
Genauer müsste er sagen: In vorindustrieller

Zeit wurden die Gebilde der Naturkraft

in ihrer schicksalhaften Gewalt zu
Göttern erhöht, die an reich ausgestatteten

Kultstätten von einem Heer von
Priestern umhegt wurden. Heute sind es
die Grossgebilde der Technik, die
gigantischen Systeme der Waffentechnik,

für die sich die Menschen insbesondere

aufopfern.
Wer hat Angst vor Karl Marx? Wir alle,

lautet die erste Antwort, sofern Marxens

Analyse die unangenehme Wahrheit

enthüllt hat, dass wir freien Bürger
und Bürgerinnen der freiheitlichen
westlichen Demokratien nicht freie Wesen
sind, sondern so oder so fremden Mächten,

Entwicklungen, Dynamismen
verfallen. Paradoxerweise gerade dann,
wenn unsere Freiheit uns erlaubt,
erstaunliche Gebilde zu produzieren. Diese

Gebilde selber wachsen sich zu «sachlichen

Gewalten aus, die sich unserer
Kontrolle» entziehen.

Die Handlungsstrategie
der Systemveränderung
Bei der Strategie, die Marx angesichts
des geschilderten Sachverhalts
empfiehlt, geht es, im Bilde gesprochen,
um die Therapie, die er entwirft, um der
Krankheit, an der wir leiden, des
krebsartigen Wachstums der Produktionsund

Zerstörungskräfte, Herr zu werden.
Bekanntlich hat Marx die objektive

Seite dieses Sachverhalts betont. Er
meint, die Entwicklung führe von selbst
an den Punkt, wo der Mensch gezwungen

sei, für die masslos sich entwickelnden
Produktionskräfte wirksame

Kontrollen zu schaffen. Ich kann hier nur auf
das subjektive Moment hinweisen: auf
die revolutionäre Tat, durch die der
Mensch in Erkenntnis der katastropha¬

len Entwicklung die bestehenden
Wirtschaftsstrukturen durch neue, der
Entwicklung angepasste ersetzt. Das Ziel ist
klar: Die Wirtschaft soll dem Menschen
dienen, statt dass dieser der Wirtschaft
geopfert wird.

Ich halte mich auch hier an eine
klassische Aussage. Sie findet sich einmal
mehr in einer Frühschrift, im Aufsatz
«Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie»:

«Es gilt der kategorische Imperativ,
alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen
der Mensch ein erniedrigtes, geknechtetes,

ein verlassenes, ein verächtliches
Wesen ist... »

Auch dieser Satz macht uns zunächst
Angst. Er macht dem Bourgeois in uns
Angst. Er erschreckt aber auch den
Christen in uns.

Die A bwehr des Bourgeois
Ein solcher Satz muss uns Angst machen,
weil seine Radikalität unsern bourgeoisen
Kleinglauben und Unglauben aufdeckt
und aufschreckt. Es ist die Angst vor
einer tiefergreifenden Veränderung der
Verhältnisse, einer sogenannten
Systemveränderung! Offenbar klammern wir
uns in unserer Kleingläubigkeit an die
Verhältnisse, in denen wir leben. Wir
finden uns mit ihnen ab. Wir gewöhnen
uns in sie ein.

Um auch hier ein Beispiel zu nennen:
Unser Verkehrssystem, auf dem privaten

Motorfahrzeug beruhend, ist sicher
widersinnig. Dieses Ding, das Auto, hat
einen Riesenapparat von Strassen, Stras-
senkontrollen, Reparaturwerkstätten,
Treibstoffraffinerien und -Verkaufsstellen

aus sich entlassen, in denen Zehntausende

von Mitbürgern ihren Lebensunterhalt

finden. Heute enthüllt sich die
Kehrseite: Lärm, der ganze Quartiere
mehr oder weniger unbewohnbar macht,
Schadstoffe, die sich hoch in die Atmosphäre

emporschaukeln und, von den
Winden fortgetragen, direkt oder in
Gestalt von fallendem Regen die Kulturen
vergiften. Dazu die Menschen, die in

120



der täglichen Schlacht auf den Strassen
die Gesundheit, häufig das Leben selber
verlieren. (Zur Zeit des Vietnamkrieges
starben mehr Menschen in den USA auf
den Strassen als in Vietnam auf den
Schlachtfeldern). Wir gewöhnen uns an
die totale Autogesellschaft. Wir nehmen
es hin, dass die direkt interessierten
Kreise sie mit allen Mitteln verteidigen.
Wir profitieren davon.

Und nun die Forderung von Marx,
dieses menschenmörderische,
umweltzerstörende System «umzuwerfen». Das
kann man nicht. Das fordert eine zu
radikale Umstellung. Das bringt das ganze
Wirtschaftsgefüge durcheinander. Das
wirft unsere Lebensgewohnheiten über
den Haufen. Das geht nicht! Die Frage
stellt sich, ob es nicht unser Klein- und
Unglaube ist, der so spricht, der Bourgeois

in uns in seinen verschiedenen
Spielarten.

Das «Umwerfen», das Marx so nennt,
kann natürlich nicht von einem Tag auf
den andern erfolgen. Marx hat selber
den Weg der Umgestaltung der Gesellschaft

mit der langen Wanderung Israels
durch die Wüste verglichen. Es geht
darum, einen tapferen Schritt zu tun, dem
dann weitere folgen. Es geht darum, die
eingeschlagene Richtung unentwegt
festzuhalten.

Ein zweites Beispiel ist unser System
der medizinischen Versorgung. Ich denke

an Iwan Illichs Analyse «Die Enteignung

der Gesundheit», in der er darlegt,
wie wir uns vom System zu Dauerpatienten

degradieren lassen, statt dass wir die
Verantwortung für die Gesundheit selber

an die Hand nehmen. Auch hier lassen

wir es uns in unserer Bequemlichkeit
gefallen, dass das System uns ein weiteres

Stück Freiheit und Selbstverantwortung
raubt.

Ein drittes Beispiel wäre das Weltsystem

souveräner Nationalstaaten. Die
Gefahren, die uns bedrohen, sind
international. Sie können nur durch eine
solidarisch handelnde Menschheit gebannt
werden. Die Vielstaatlichkeit ist über¬

holt — jedenfalls in der jetzigen Form
rivalisierender Nationalstaaten. Aber
wer wagt tapfere Schritte in der Richtung

auf ihre Überwindung!

DieAbwehr des Christen
Die radikale Praxis, die Marx fordert,
kollidiert nun aber nicht nur mit unserem

Klein- und Unglauben; sie kollidiert
auch mit unserem Glauben. Hier wendet
sich das Blatt. Statt dass wir uns von
Marx in Frage stellen lassen, müssen wir
ihn in Frage stellen.

«Alle Verhältnisse umwerfen...»
Gemeint sind die wirtschaftlichen und
die davon abhängigen politischen
Verhältnisse. Sie allein kann man ja, die
nötige Entschiedenheit vorausgesetzt,
umwerfen. Zwei Fragen melden sich
hier:

Erste Frage: Machen die wirtschaftlichen

und die sie regelnden politischen
Verhältnisse denn das Ganze der
Lebensbedingungen aus, unter denen wir
existieren? Gibt es nicht andere, verborgenere

Verhältnisse, die unser Leben
noch tiefer bestimmen, so tief, dass wir
sie aus eigener Macht unmöglich
ändern, gar umwerfen können? Die
Beziehung zum Nächsten, das Geflecht naher

Beziehungen in Familie, Beruf,
Gemeinde! Die Beziehung zu uns selbst; je
mein intimes Selbstgespräch; die Weise,
wie ich mich selber der Wahrheit stelle
oder ihr entziehe; die Ehrlichkeit mir selber

gegenüber oder die Verlogenheit im
Verhältnis zu mir selbst! Die Beziehung
zur aussermenschlichen Mitkreatur, zur
geschöpflichen Umwelt insgesamt! In all
dem die Beziehung zu «Gott», die Pestalozzi

«die nächste Beziehung des
Menschen» genannt hat. An ihr hängen,
wenn «Gott» Gott ist, d.h. die bindende
Mitte des Lebens, alle andern Beziehungen.

Hier ist sozusagen der Nagel, an
dem alles aufgehängt ist. Hat es uns hier
a u sgehängt, hat sich diese Grundbeziehung

gelöst, wer will sie wiederherstellen
und festmachen? «Alle Verhältnisse
umwerfen?» In dieser entscheidenden Hin-

121



sieht ist es offenbar nichts mit dem
«Umwerfen», das Marx fordert. Hier hilft
nur eine Neusetzung, die nicht unser
Werk sein kann.

Das ist die erste Frage, die sich an
Marx richtet: Wie kann er diesen ganzen
Tiefenbereich menschlicher Verhältnisse
und Beziehungen übersehen? Wie kann
er, genauer gesagt, voraussetzen, dass
sich hier, wenn der Oberflächenbereich,
die innergesellschaftlichen Verhältnisse,
erneuert sind, alles von selbst einspielen
werde? Wie kann der geniale Mann, der
grosse Menschenkenner an dieser Stelle
so blind sein? Wie kann er der radikalen
revolutionären menschlichen Tat eine
Änderung der Grundbedingungen
menschlicher Existenz zutrauen? Wo
hier doch offensichtlich ganz andere
Kräfte eingreifen müssen, als sie dem
Menschen gesellschaftlich zur Verfügung
stehen?

Das ist die erste Frage. Die Geschichte
hat sie negativ beantwortet. Der neue

Mensch, den die Revolution versprach,
ist nirgends in Erscheinung getreten.
Nicht einmal in China, wo die Änderung
betont auf den Tiefenbereich zielte.

Zweite Frage: Wie gewinnt der
Mensch die innere Freiheit, um die
Verhältnisse, in die er zutiefst eingewöhnt
ist, die ein Stück seiner Identität geworden

sind, umzuwerfen? Woher nimmt er
die Kraft dazu?

Die Geschichte zeugt von den gewaltigen

Veränderungen, die eine bestimmte
gesellschaftliche Gruppe, unter dem
Druck der Not zu gemeinsamem Handeln

gedrängt, zustande bringen kann.
Aber auch das lehrt uns die Geschichte:
An einem bestimmten Punkt erlahmt
der gesellschaftliche Wille. Die
Umgestaltung bleibt auf halbem Wege stecken.
Die Gegenkräfte kommen wieder hoch.
Sie sind von der Umgestaltung nicht mit-
erfasst worden. Die Gegenkräfte kommen

selbst in den Gliedern jener Gruppen

selber wieder hoch, welche die
revolutionäre Umgestaltung bewerkstelligt
hat. Das alte System ist nur scheinbar

überwunden. Es kommt in veränderter
Gestalt sukzessive wieder zum
Vorschein.

Das hat Lenin deutlich empfunden,
wenn er wenige Jahre nach der
Oktoberrevolution 1917 klagte: «Wir sind zu
einem bürokratischen Utopia geworden!»
Arnold Künzli hat in Abwandlung von
Lenins Formel «Sowjetsystem plus
Elektrifizierung» die neue Ordnung im
marxistisch-leninistischen Russland als «Neo-
zarismus plus Nuklearisierung»
gekennzeichnet.

Was für die russische Revolution gilt,
das gilt für jeden Versuch revolutionärer
Umgestaltung des Bestehenden. Jedesmal

stellt sich die Frage neu: Woher nehmen

wir die Kraft, wie gewinnen wir die
innere Freiheit, die Verhältnisse und in
ihnen uns selber so «umzuwerfen», dass
ein von Grund auf Neues wird?

Ich kann die Frage nicht mehr im
einzelnen beantworten. Die Antwort müsste
weiter eindringen in das Geheimnis, das
wir «Gott» nennen: «Gott» als bindende
Mitte aller Beziehungen, in denen wir
unser Leben leben.

Ich schliesse mit einem Zitat aus
einem Brief, den Leonhard Ragaz im
Blick auf die Lage nach dem Ersten
Weltkrieg am 7. Dezember 1918
geschrieben hat: «Es gilt, den Scheinreichtum

wegzufegen, den Nebel der Verblendung

zu vertreiben, worin unser Volk
seelisch zu ersterben und zu verfaulen
droht. Ich lebe des festen Glaubens, dass

wenn wir in unserer Not und Armut den
Geist rufen, er auch kommen wird...Er
wartet nur, dass er kommen dürfe.»

Der Kommunismus als Wirtschaftssystem,
abgesehen von jeglicher Philosophie, ist keine
Antithese zum Christentum.

(Osservatore Romano, 8. Mai 1949!)

122


	Wer hat Angst vor Karl Marx? : Vom Unbehagen des Bourgeois in uns selbst ; Weltruhm aus dem Jammer einer Existenz ; Die Analyse der grossindustriellen Epoche der Entfremdung ; Die Handlungsstrategie der Systemveränderung

