
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 4

Artikel: Zum Dialog zwischen Christentum und Marxismus : Versuch einer
Standortbestimmung

Autor: Zademach, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wieland Zademach

Zum Dialog zwischen Christentum und Marxismus
Versuch einer Standortbestimmung

Einleitung

Dialog zwischen Christentum und
Marxismus — das war vor gut zehn Jahren
eines der beherrschenden Themen unserer
europäischen Geistesgeschichte. Auch
heute wird dieser Dialog noch geführt,
aber in den letzten Jahren hat er doch
erheblich an Bedeutung und Interesse
verloren. Für diese Entwicklung waren in
der Hauptsache wohl zwei Umstände
massgeblich.

Zum einen stiess dieser Dialog von
Anfang an nicht nur auf Begeisterung,
sondern auch auf Skepsis: nicht nur bei vielen

Verantwortlichen in Kirche und Politik,

sondern auch bei einem Teil der
kritischen jungen Generation. Anlässlich
einer Podiumsdiskussion zwischen christlichen

und marxistischen Professoren
in Paris äusserte ein Student sinngemäss:
Ob diese beiden auf- oder abgetakelten
Tanten — Christentum und Marxismus
— einander prügeln oder küssen, das
macht für die notleidende Menschheit
keinen Unterschied! — Die Entwicklung
der letzten Jahre mag wenig dazu
beigetragen haben, dieses Urteil zu entkräften.

Der andere Grund für die weitgehende
Einschränkung des Dialogs ist die
reaktionäre Situation in der gegenwärtigen
Weltpolitik. Im Osten manifestiert sie
sich als «schleichende Restalinisierung».
Diese fand ihren Ausdruck nicht nur in
der militärischen Okkupation der CSSR
von 1968 sowie 1979 in Afghanistan,
sondern ebenso etwa im Verbot der
jugoslawischen Zeitschrift «Praxis» und
der Aktivitäten der Praxis-Gruppe, z.B.

ihrer regelmässigen Sommerschule auf
Korcula.

Der Restalinisierung im Osten
korrespondiert die politische Reaktion im
Westen. Die Resignation der frustrierten
Studentenbewegung, die nicht nur in der
Nostalgie eines um sich selbst kreisenden
Neoexistentialismus versiegt ist, sondern
sich auf der anderen Seite im politischen
Terrorismus ein Ventil gesucht hat,
liefert den reaktionären Kräften ein
willkommenes Alibi für ihre Hexenjagd auf
alle wirklich kritischen Geister — egal,
ob sie im roten oder grünen Gewand
daherkommen.

Indessen gibt es auch Anzeichen für
eine neue Phase des christlich-marxistischen

Gesprächs. Ein Signal dafür ist die
Entwicklung in Lateinamerika mit der
immer enger werdenden Allianz zwischen
Christen und Marxisten. Sie findet ihren
Ausdruck in den verschiedenen Varianten

einer «Theologie der Befreiung» und
stösst auch in Europa auf ein zunehmendes

Echo. Dies zeigt sich ebenso in der
Verleihung des Friedenspreises des Deutschen

Buchhandels 1980 an den Sandinisten

Ernesto Cardenal aus Nicaragua
wie in der Verleihung des Friedensnobelpreises

1981 an Adolfo Perez Esquivel
aus Argentinien, den Koordinator
gewaltfreier Gruppen des Widerstandes
gegen die Unterdrückung in Südamerika.

Beide — der jetzige Kulturminister
von Nicaragua ebenso wie der Argentinier

Esquivel — versuchen auf je
eigenständige Weise christliches und
marxistisches Gedankengut miteinander zu
verbinden.

110



In dem hier gesteckten Rahmen ist
natürlich keine umfassende Erörterung des
Verhältnisses zwischen Christentum und
Marxismus möglich. Einige skizzenhafte
Gedanken und Linien mögen deshalb
zur Orientierung genügen und zum eigenen

Weiterdenken anregen.

Der christlich-marxistische Dialog

Vom Bannfluch zum Dialog
Die Urheber des christlich-marxistischen
Dialogs waren von seiner historischen
Notwendigkeit überzeugt. Angesichts
des kategorischen Imperativs der Gegenwart,

den gerechten Frieden zu gestalten,
erkannten sie, dass es kein Anathema
zwischen diesen Weltanschauungen mehr
geben darf. «Wenn jemand nicht fragen
mag, wieweit er auch mit dem 'Gegner'
etwas Gemeinsames als Mensch hat,
übernimmt er das Risiko, dass es bald
keine menschlichen Probleme mehr
gibt.»1

Mit diesem Satz hat Milan Machovec
aus Prag die Notwendigkeit der ideologischen

Kommunikation verschiedener
Weltanschauungen angesichts der
weltpolitischen Konstellation und angesichts
der unaufhaltsamen technischen
Revolution mit ihrer ethischen Ambivalenz
charakterisiert, wenn anders die kosmische

Katastrophe noch verhindert werden

soll.
Dass der «Kairos» für diesen Dialog

sich gerade während der sechziger Jahre
zeigte, hat vielfältige Ursachen, die hier
nur angedeutet werden können. Da ist
zunächst der 20. Parteitag der KPdSU
von 1956 mit seinem Programm der
Entstalinisierung zu nennen; ferner spielen
die Erfahrungen eine Rolle, die Marxisten

seit der Oktoberrevolution von 1917
mit Christen gemacht haben: einmal,
dass die Religion nach Veränderung der
gesellschaftlichen Bedingungen nicht
abstirbt, und des weiteren die gemeinsamen
Erfahrungen von Christen und Kommunisten

während der Jahre des Widerstandes

gegen den Faschismus.

Ein wichtiger Meilenstein auf dem
Weg vom Bannfluch zum Dialog ist das
gewandelte Verhältnis der katholischen
Kirche gegenüber dem Kommunismus,
das sich seit etwa 1960 abzeichnet —
untrennbar verbunden mit Papst Johannes
XXIII. — und das sich seitdem auch in
der vatikanischen Aussenpolitik
widerspiegelt. Im Verhältnis zur immer schon
umfangreichen — meist jedoch apologetisch

orientierten — katholischen
Marxismusforschung blieb auf protestantischer

Seite die Beschäftigung mit dem
Marxismus lange Zeit minimal, sieht
man einmal von den Dialogversuchen
der religiösen Sozialisten und der Prager
Friedenskonferenz ab. Erst als die
Introvertiertheit der protestantischen Theologie

in ihrer transzendentalen, existentia-
len und personalen Orientierung abgelöst
wurde durch eine Hermeneutik, die endlich

wieder die Gesellschaftsbezogenheit
des Evangeliums und seiner Verheissungen

für die Welt in den Blick bekam,
wurde eine dialogische Begegnung mit
dem Marxismus möglich und zugleich
unausweichlich.

Die fundamentale Voraussetzung für
diesen Dialog liegt aber wohl in der
Sache selbst, im Kern dessen, was jeweils
das Wesen von Christentum und
Marxismus ausmacht: in dem jeweiligen
Engagement für das Humanum und im
Zusammenhang damit in der gemeinsamen
humanistischen Tradition. So gesehen ist
Dialog zwischen Christentum und
Marxismus kein modisches Beiwerk, sondern
ein notwendiges Strukturelement von
beiden: gleichsam ein Erfordernis auf der
Suche nach der eigenen Authentizität.

Zur Hermeneutik des Dialogs
Beim Dialog zwischen Christen und
Marxisten handelt es sich um eine Begegnung

von geistigen Überzeugungen.
Anders als etwa im naturwissenschaftlichen
Diskurs wird deshalb in diesem Dialog
die Rolle der Evidenz abgelöst durch die
Freiheit. Aus der Unmöglichkeit, sich
auf ein unabhängiges gemeinsames Ur-

111



teil aus identischen Evidenzen zu berufen,

ergibt sich die unabdingbare Forderung

nach der unantastbaren Freiheit
der Gewissen bei dem gemeinsamen
Bemühen um mehr Wahrheitserkenntnis,
das getragen ist von der Überzeugung
der wesentlichen Einheit und des endlichen

Sieges der Wahrheit.

Intention dieses Dialogs kann deshalb
niemals die Bekehrung des Partners oder
gar die Zerstörung von dessen Position
sein. Sowenig es aber im echten Dialog
um Bekehrung, Integration oder Absorption

des einen Partners durch den anderen

gehen kann, ebensowenig geht es
auch um einen Kompromiss, um eine
gegenseitige Anpassung oder gar um eine
Synthese zwischen Christentum und
Marxismus. Dialog kann niemals Mittel
sein zur Beseitigung der Pluralität von
Überzeugungen und Glaubenshaltungen.
Im Gegenteil geht es um Weiterentwicklung

der eigenen Position gemäss ihrer
eigenen Logik, so dass die Christen
christlicher, die Marxisten marxistischer
werden, wobei der eine durch kritische
Rückfrage zum Anwalt des anderen und
seiner Sache wird.

Auf seine letzte, tiefste Intention
gebracht ist Dialog aber noch mehr als ein
undogmatisches Suchen nach Wahrheit,
das sich seines offenen Endes bewusst
ist, mehr noch als die einzig humane
Methode im Austragen von vielleicht
unvereinbaren Gegensätzlichkeiten. Im Dialog
will sich eine neue Kommunikationsform

der Menschen untereinander Bahn
brechen, verbunden mit einer Vision der
menschlichen Gemeinschaft. In letzter
Instanz ist Dialog ein neues
Wesensmerkmal des Menschen, ein Existential
also, das nicht nur Verstandesfähigkeit,
sondern auch Gefühls- und Willensmomente

umfasst. Im Dialog gibt es weder
Sieger noch Besiegte, sondern nur veränderte,

in eine neue Beziehung versetzte
Partner — Dialog ist gelebte Proexistenz,
die ausgerichtet ist auf die Wahrheit, die
uns freimacht!

Der Dialog der sechziger Jahre —
Ergebnis und Perspektiven

Der inzwischen «klassisch» gewordene
Dialog der sechziger Jahre ist vorbei. Die
Zeit der grossen gemeinsamen Diskussionen,

Sammelbände und Zeitschriften,

ja auch bereits der regelmässigen
Zusammenarbeit christlicher und
marxistischer Theoretiker ist vorüber und wird
so schnell nicht wiederkehren. Diese
relativ abgeschlossene Phase des Dialogs
mit ihren bisherigen vorläufigen Ergebnissen

muss abgelöst werden durch eine
künftige dialogische Existenz, die nicht
nur eine kritische Reflexion des stattgehabten

Dialogs unternimmt, sondern
sich vor allem der Arbeit an ganz
konkreten, speziellen Themen des Dialogs
widmet.

Natürlich lässt sich in diesem Rahmen
der umfangreiche Dialog der sechziger
Jahre nicht annäherungsweise auch nur
skizzieren. Ich will sein vorläufiges
Resultat in ein paar allgemeinen
Bemerkungen charakterisieren, um dann einige
Problemaspekte zu erwähnen, die mir
auch in Zukunft als besonders dringlich
und erörterungswert für den
christlichmarxistischen Dialog erscheinen.

Ganz pauschal kann gesagt werden,
dass Marxisten durch die intensive
Beschäftigung mit dem Christentum eine
erhöhte Aufmerksamkeit für ethische
Fragen entwickelt haben: sowohl für
sozialethische Fragestellungen wie auch
für den Sinn des individuellen Lebens
und die damit zusammenhängenden
Fragen nach der individuellen
Persönlichkeit, nach Glück, Leid und Tod.
Hier sind vor allem die Schriften von
Adam Schaff, Leszek Kolakowski, Milan

Machovec und Roger Garaudy zu
nennen. Die Arbeit an solchen Themen
wurde nicht nur gefördert durch die
Auseinandersetzung mit dem christlichen
Existentialismus und Personalismus,
sondern auch durch die ureigene Erfahrung,

dass mit der Umgestaltung der
gesellschaftlichen Verhältnisse die existen-

112



tiellen Fragen nicht erledigt sind,
sondern sich im Gegenteil nun erst recht
aufdrängen ohne die Möglichkeit eines
ökonomischen Ventils als Alibi. Wenn
hierbei festgestellt wird, dass sich ethische

Positionen von Marxisten und Christen

sehr nahe sind, dann ist das keine
Konvergenzbehauptung, sondern ein
sichtbares Zeichen dafür, dass man sich
der Tatsache des gemeinsamen
Traditionszusammenhangs bewusst wird.

Auch das Christentum, das im Dialog
mit dem Marxismus leider häufig nur
durch professionelle Theologen vertreten

ist, hat durch diesen Dialog
einschneidende Veränderungen erfahren.
Durch die Anstösse, die sich aus der
Beschäftigung mit dem Marxismus ergaben,

ist die Theologie in zunehmendem
Masse zukunfts- und handlungsorientier-
ter geworden. «Die Reflexion auf den
kommenden Gott, die neue Welt, den
neuen Menschen setzte eine produktive
Eschatologie frei, während die klassischen

Traktate von der Nachgeschichte
und Weltjenseitigkeit in sich zusammenfielen.»2

Stichworte wie «Theologie der
Hoffnung», «Theologie der Welt»,
«Theologie der Befreiung» gehören in
diesen Zusammenhang.

Vom Dialog zum Bündnis?

Im Februar 1975 erklärte das Exekutivkomitee

der spanischen KP, die Partei
akzeptiere «die Präsenz von christlichen
Kommunisten» in ihrer Organisation.
Erwünscht sei deren Mitarbeit «in den
diversen Leitungsgremien der Partei,
ohne jede Diskriminierung, mit denselben

Rechten und Pflichten, wie sie jedes
andere Mitglied der Partei hat»3. Damit
bricht die KPS mit der üblichen Praxis
der kommunistischen Parteien des Ostens,
wo Christen als Mitglieder nicht
zugelassen sind. Sie unterscheidet sich damit
auch von der Praxis in westlichen
Ländern, wo zwar eine wachsende Zahl von
Christen an der Basis der Partei
mitarbeitet, ohne jedoch in führende Positionen

aufsteigen zu können.

Die KPS will «ihre Beziehung mit den
Christen nicht nur auf der Basis eines
Dialogs mit lediglich geringen Auswirkungen

auf die Praxis» etablieren; ihr
Ziel ist auch mehr als die Zusammenarbeit

von Christen und Marxisten «unter

ständiger Aufrechterhaltung der
getrennten Lager». Das neue Faktum
bestehe darin, dass «christliche Mitarbeiter

in der Partei... überzeugt sind, dass
ein und dieselbe Treue sie mit ihrem
Glauben und mit dem Kampf des Volkes
verbindet»4. Diese Erklärung der KPS
entspricht einer Praxis der letzten Jahre.
Viele Katholiken, darunter bekannte
Persönlichkeiten wie der Jesuitenpater
Gonzalo Arroyo, sind in die Partei
eingetreten und haben Verantwortung im
Zentralkomitee übernommen.

In dieser neuen Konstellation
zwischen Christen und Marxisten ist es
vielleicht möglich und sicher auch nötig,
einige gleichsam liegengebliebene Aspekte
des Dialogs der sechziger Jahre wieder
aufzugreifen und zu vertiefen. Drei
Themenkreise sind es wohl, die ein künftiges
inhaltliches Gespräch bestimmen müssten

und auf die es deshalb kritisch — und
auch selbstkritisch — einzugehen gilt.

Neues Religionsverständnis
Die Einladung zur Mitarbeit und zum
Bündnis basiert auf einem neuen
Religionsverständnis, das sich im Neomar-
xismus der sechziger Jahre allmählich
durchgesetzt hat. Die in der Vergangenheit

vorherrschende ontologische
Definition des Wesens der Religion als «Opium
des Volkes» wurde aufgegeben zugunsten

einer differenzierten historischen
Betrachtungsweise, welche die Opiumformel

funktional begreift. Daraus
ergibt sich die Einsicht, dass «das christliche

Bewusstsein... nicht notwendigerweise.

eine Flucht aus der Welt und eine

geringe Einsatzbereitschaft»5 beinhalte.
Im Gegenteil biete «das moderne

Christentum dem Zeitgenossen eine Stütze in
seinem Kampf gegen die moderne
Unterdrückung». So sei etwa die «lutheri-

113



sehe Glaubensauffassung» nicht nur «eine

Vertiefung der religiösen Dimension
des Menschen», sondern zugleich «ein
Weg zur Emanzipation des menschlichen
Individuums»6.

Diese undogmatische Sicht der Religion

ermöglicht auch eine neue Bewertung

der Person Jesu, ja sie weckt das
Interesse an ihm in dem Masse, in dem
der Marxismus bestrebt ist, humane
Inhalte des Christentums zu beerben. So
sieht V. Gardavsky in Jesus den Anwalt
einer authentischen Subjektivität, die
sich entscheidend und liebend je und je
auf neue Möglichkeiten hin transzendiert.

L. Kolakowski findet die
unverwechselbare Bedeutung Jesu in ihrem
Modellcharakter für Ursprung und
Fortbestand einer antipositivistisch verstandenen

abendländischen Kultur. M.
Machovec deutet Jesus als das Beispiel eines
Menschen, der ausstehende Zukunft zu
seiner eigenen Gegenwart macht und
sich für diese Einstellung total verbürgt.
R. Bahro sieht die aktuelle Bedeutung
der Bergpredig in ihrem ethischen
Provokationsprinzip.

Ontologischer Hintergrund dieser
Einstellung zur Religion ganz allgemein und
zur Person Jesu speziell ist das Bewusstsein

und die Erfahrung einer Transzendenz,

die über Natur und Geschichte
hinausgeht. Diese Transzendenz, die sich
offenbart in dem Gefühl der Unvollständigkeit,

in dem Leiden an der Vergangenheit,

aber auch in der Möglichkeit
der Zukunft, hängt nach Ansicht des
Neomarxismus nicht — wie noch bei
Marx — an bestimmten Merkmalen
einer Gesellschaftsstruktur, sondern sie ist
gewissermassen ein Existential der in
Evolution befindlichen Menschheit und
der jeweiligen Unvollständigkeit dieser
Evolution.

Marxismus ohne Atheismus?
Die «Vereinigte Sozialistische Partei
Kataloniens» (PSUC), die innerhalb der
KPS eine führende Rolle einnimmt,
plädierte jüngst in einem Dokument dafür,

den Marxismus als Wissenschaft
abzutrennen von der materialistischen
Philosophie. Durch den Eintritt von Christen
in Leitungsfunktionen der Partei könnten

überdies «bestimmte Strömungen,
die an der Gleichsetzung von Kommunismus

und Atheismus festhalten wollen,

überwunden werden». Denn «die
metaphysische Verbindung des Kommunismus

mit dem Atheismus» sei «eine
Einschränkung des ideologisch-politischen

Horizonts des Marxismus»7.

Mit dieser Standortbestimmung
gegenüber Religion und Kirche knüpft der
Eurokommunismus an Ergebnisse des

Dialogs an. Eine Erkenntnis gerade
spanischer und italienischer Partner war die
Feststellung, dass einerseits Marxismus
und Atheismus zwar vom Werden des

Marxismus an bis in die Gegenwart hinein

fast immer eine untrennbare Verbindung

eingegangen sind; dass andererseits
aber erstens diese Verbindung historisch
bedingt ist und zweitens der marxistische
Humanismus sich primär nicht gegen
Gott und Religion richtet. L. Lombardo-
Radice stellt fest, dass der wissenschaftliche

Sozialismus «eine 'laizistische'»
Lehre ist, aus. der «keine allgemeine
Philosophie» folgt und die deshalb «mit
mehreren Weltanschauungen verträglich»
ist. Daraus ergebe sich «die vollständige
Meinungsfreiheit, die 'Laizität' des Staates...

die Freiheit des Wissens und
Gewissens»8.

Der Atheismus des Neomarxismus hat
heute eher postulatorischen Charakter.
Dieser areligiöse Humanismus versteht
sich als «neues Credo des Menschenlebens».

Er lehnt «die Konzeption des
Endsinnes in Gott» ebenso ab «wie in
der Welt der Dinge» und glaubt vielmehr
«an die menschliche Vervollkommnung
des Menschen, den unendlichen Wuchs
des Lebens». Atheismus solcher Art ist
«enttheologisierter Glaube an den
Menschen, hauptsächlich an seine Vernunft»,
er ist Glaube «an die Lenkbarkeit der
Geschichte durch den Menschen»9.

114



Für die Theologie stellt sich hier die
Frage nach dem Verhältnis von Erlösung
und Emanzipation, die Frage, ob christlicher

Gottesglaube die menschliche
Selbstverwirklichung verhindert oder im
Gegenteil nicht erst grundlegend ermöglicht.

Was für ein Freiheitsbegriff steht
hinter der anthropologischen These,
nach welcher der Mensch nur dort zu seiner

Wahrhaftigkeit kommt, wo er sein
Dasein sich selbst verdankt? Vielleicht
vermag gerade der christliche Glaube
dieses doch abstrakt anmutende
Emanzipationsinteresse und den hier
durchschimmernden Fortschrittsfetischismus
aufmerksam zu machen auf unausweichliche

Aporien, die herrühren aus der un-
verdrängbaren Existenz von Leid, Schuld
und Tod.

Theorie-Praxis-Dialektik
Von besonderer Relevanz ist schliesslich
das Theorie-Praxis-Problem: die Frage
nach der Verwirklichung von Vernunft,
nach den Kriterien für Veränderung,
nach der Möglichkeit, Praxis an Idealen
zu orientieren. Im Neomarxismus und in
der Programmatik des Eurokommunismus

hat sich die Erkenntnis durchgesetzt,
dass geschichtliche Gesetzmässigkeit und
subjektive Aktivität dialektisch aufeinander

bezogen sind: Politischer Wille
kann nur dann erfolgreich in Praxis
umgesetzt werden, wenn entsprechende
Kräfte an der Basis vorhanden sind;
umgekehrt können sich diese nicht von selbst
verwirklichen, sondern bedürfen dazu
des aktiven Eingreifens der Menschen.
Die neomarxistische Dialektik will den
Menschen als das eigentliche Subjekt der
geschichtlichen Entwicklung bei seinem
Handeln sowohl vor Resignation schützen

als auch vor illusionärem Aktivismus

bewahren.
Diese Auffassung enthält gewisse

Parallelen zu der nach biblischer Erkenntnis
dialektischen geschichtlichen Stellung des

Menschen zwischem dem «Schon» des

geschehenen Christusereignisses und
dem «Noch nicht», dem eschatologi¬

schen Vorbehalt, unter dem die
Konsequenzen dieses Ereignisses stehen. Das
Christusgeschehen eröffnet dem
Menschen Freiheit von den Sachzwängen und
Eigengesetzlichkeiten der Strukturen:
diese werden relativiert als vorletzte
Gültigkeiten, die den Menschen zwar in
vielfältiger Weise bestimmen, die den
Menschen aber niemals endgültig definieren
(1. Mose, 1,28; 1. Kor. 3,22f.). Damit
sind Fatalismus und Resignation unmöglich

geworden, denn die Verantwortung
des Menschen für die Gestaltung der
Welt ist zurückgewonnen. Die im
Christusgeschehen begonnene Heilsgeschichte
steht allerdings noch unter dem
eschatologischen Vorbehalt, dass die Vollendung

nicht menschliches Werk ist,
sondern Gott sich den Zeitpunkt vorbehalten

hat, an dem er «alles in allem ist» (1.
Kor. 15,28).

Ähnlich wie der Marxist vom Standpunkt

der noch durchzusetzenden
geschichtlichen Praxis die Gegenwart in
kritischer Analyse verneint und den
Menschen und die Geschichte von den
noch ausstehenden Möglichkeiten her
beurteilt, so verneint der Christ von der
Antizipation des gelungenen Zukünftigen

her das Gegenwärtige (Rom. 12,lf).
Die Verheissung des neuen Menschen
und einer neuen Welt treibt den
Menschen in eine Differenz zu sich selbst und
zur Welt. Diese Differenz wird notwendig

wirksam im Handeln für das Humanum

und für die Welt, die der im
Christusgeschehen antizipierten neuen
Wirklichkeit von daher nicht nur
entsprechungsbedürftig sind, sondern auch
entsprechungsfähig werden.

Wenn sie durchgehalten wird, dann
bewährt die Dialektik zwischen «Schon»
und «Noch nicht» sowohl vor promethei-
scher Selbstüberschätzung als auch vor
resignativer Passivität. Es ist aber die
Frage, ob die Intention des Neomarxismus

durchgehalten werden kann, wenn
letztlich ausser dem Menschen kein
anderes historisches Subjekt existiert;
wenn der marxistische Transzendenzbe-

115



griff nicht mit einer Zukunft rechnet,
die ausserhalb menschlicher Möglichkeiten

liegt, sondern lediglich deren
Extrapolationen beinhaltet. Gewinnt der
Mensch mit seinem Änderungswillen
angesichts übermächtiger Verhältnisse
nicht tragische Züge? Muss nicht das
Scheitern des Menschen auf ihn als das
verantwortliche Subjekt zurückfallen
und in Resignation umschlagen? Oder in
den verzweifelten Versuch des Sisyphus,
die fehlende Verheissung des Gelingens
mit trotzigem Mut zu kompensieren?
Trost kann es da wohl nicht geben, wobei

Trost diametral zu unterscheiden ist
von Vertröstung: Während Vertröstung
ablenkt von menschlicher Initiative, gibt
Trost der menschlichen Initiative gerade
immer wieder neue Impulse und neue
Kraft.

In strenger Konsequenz dieser christo-
logisch bestimmten Geschichtlichkeit
müsste in einem erneuten, gerade an diesen

Punkten verheissungsvollen
Gespräch mit Neomarxismus und
Eurokommunismus eine Praxis gesucht
werden, die jeglichen Totalitarismus
verneint, die nicht das Leid angesichts
einer angestrebten besseren Zukunft
verdrängt, die den unverzichtbaren Eigenwert

des Individuums anerkennt und
dennoch die gesellschaftliche Verwirklichung

von Freiheit und Gerechtigkeit
anstrebt.

Ausblick
Die heftigen und widersprüchlichen
Reaktionen, die in der marxistischen
und in der christlichen Welt schon allein
die Idee eines Dialogs in unserem Sinne
immer noch hervorrufen, sind ein deutliches

Anzeichen für die dahintersteckende
unbestimmte Ahnung, dass wir mit

dem Beginn des Dialogs an einem ge¬

schichtlichen Wendepunkt stehen, dass
seine Annahme oder Verweigerung eine
historische Entscheidung bedeutet.
Vielleicht suchen die Reaktionäre in Ost und
West nur deshalb so geschäftig, diesen
Dialog zu hintertreiben, weil sie spüren,
dass sie die Zukunft längst verloren
haben. Tatsächlich drängten — nach
einem Wort von Marx — Gedanke und
Wirklichkeit wohl selten so zueinander
wie gegenwärtig: der Gedanke einer neuen

Welt, die zur Heimat von allen
Menschen wird, und die Wirklichkeit, die
sich sehnt und ausstreckt nach dieser
neuen Welt.

So mag denn der Dialog zur Zeit ein
wenig suspendiert sein — seine Partner
haben den längeren Atem: Mit E. Bloch
gesprochen harren sie ihres neuen «Kairos»,

denn auch der christlich-marxistische

Dialog entspringt dem «Geist der
Utopie», dem Geist der Utopie
allerdings, die ihren Grund und ihre realutopische

Zuversicht hat in dem Geist, der
«in alle Wahrheit führt» (Joh. 16,13).

1 M. Machovec, Atheismus und Christentum —
wechselseitige Herausforderung als Aufgabe, in:
Internationale Dialogzeitschrift, Freiburg 1968,
S. 39.

2 H. Vorgrimler, Zur Geschichte und Problematik
des Dialogs, in: H. Rolfes (Hg.), Marxismus-
Christentum, Mainz 1974, S. 257.

3 Zitiert nach Gonzola Arroyo SJ, Christus ins
ZK, in: Neues Forum, Wien, August/September
1977, S. 24.

4 A.a.O.
5 C. Luporini, in: H.J. Gorock, (Hg.), Partner

von morgen?, Stuttgart 1968, S. 22.
6 R. Kalivoda, Christentum als Vorläufer des

Marxismus, in: Neues Forum, Wien, Januar/
Februar 1968, S. 32.

7 Zitiert nach Gonzola Arroyo, a.a.O.
8 L. Lombardo-Radice, Öffnung im Marxismus,

in: Neues Forum, Wien 1967, S. 330.
9 J. Krejci, Ein neues Modell des wissenschaftlichen

Atheismus, in: Internationale Dialogzeitschrift,

Freiburg 1968, S. 205ff.

Wenn es mehr echte Christen gäbe, gäbe es mehr Kommunisten, nämlich christliche Kommunisten.

(Konrad Farner, Theologie des Kommunismus?, Frankfurt/M. 1969, S. 226)

116


	Zum Dialog zwischen Christentum und Marxismus : Versuch einer Standortbestimmung

