Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 3

Artikel: Ermutigung zur Solidaritat mit Zentralamerika : theologische
Erfahrungen aus El Salvador

Autor: Sobrino, Jon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jon Sobrino

Ermutigung zur Solidaritat mit Zentralamerika
Theologische Erfahrungen aus El Salvador

Liebe Briider und Schwestern aus der
Schweiz und aus andern Landern Euro-
pas!

Zuerst mochte ich Euch danken, dass
Ihr zu diesem Treffen gekommen seid,
um Eure Solidaritdt mit den Voélkern
Zentralamerikas auszudriicken. Ich
wurde gebeten, als Theologe zu Euch zu
sprechen. Aber erschreckt nicht, die
Theologie ist eine einfache Sache. Eine
Theologie, die nicht einfach ist, die man
nicht versteht, ist wahrscheinlich keine
gute Theologie.

Ich mochte ein wenig von meinen Er-
fahrungen erzdhlen, die ich mit vielen
Briidern und Schwestern Zentralameri-
kas teile, von Erfahrungen spiritueller
und religioser Art, von Erfahrungen des
Glaubens. In Einfachheit und Demut
konnen wir sagen, dass diese Erfahrun-
gen uns geschenkt wurden. In El Salva-
dor wurde uns etwas gegeben, das moch-
te ich mit Euch teilen.

Eine grosse Tragodie
und eine grosse Hoffnung

Es sind uns auf der einen Seite neue Au-
gen gegeben worden, um zu sehen, was
in El Salvador immer schon eine Realitét
‘war, aber was wir vorher nicht sahen.
Ich kam 1957 noch sehr jung nach El
Salvador. Es gab dort viele arme Leute,
die barfuss gingen, doch ich sah sie
nicht. Fiir mich waren es abergldubische
Christen, die wir Priester zum wahren
Glauben bekehren mussten.

Heute haben wir nun, so glaube ich,
diese neuen Augen bekommen. Und es
ist auch wichtig fiir die Europder und
die Menschen in den USA, dass wir die

68

Dinge sehen, wie sie wirklich sind. Sie
sind nicht so, wie wir sie gerne haben
mochten. Die Realitédt in El Salvador ist,
um es in zwei Worten zu sagen, eine
grosse Tragddie und eine grosse Hoff-
nung. Und das sind die realsten Dinge;
denn in der grossen Tragodie geht es um
den Tod und in der grossen Hoffnung
um das Leben.

Was den Tod in El Salvador betrifft,
will ich nicht wiederholen, was Ihr schon
wisst. Aber ich habe in diesen Stunden
Rechnungen angestellt — entschuldigt,
was ich nun sage, ist sehr tragisch —,
wie viele aufgestapelte Leichen in diesem
Saal Platz hitten. Ich kam auf etwa
dreitausend. Wir brauchten zwanzig
Séle wie diesen, alle voller Leichen vom
Boden bis an die Decke, von der hintern
bis zur vordern Wand, um all die Perso-
nen zu bergen, die in den letzten fiinf
Jahren in El Salvador ermordet wurden.
Es sind etwa sechzigtausend. Ihr wisst
auch um die drei- bis viertausend Ver-
schwundenen und um die Million Fliicht-
linge, die zwanzig Prozent der Bevolke-
rung ausmachen. Dreihundert von ihnen
leben im Keller einer Kirche. Sie haben
Angst hinauszugehen und haben die Tii-
ren abgeschlossen, so dass einige von ih-
nen seit einem oder zwei Jahren nicht
mehr draussen waren. In diesem Zu-
fluchtsort wurden Kinder geboren, die
weder das Licht der Sonne noch das
Licht des Mondes kennen.

Lange konnten wir mit Beispielen die-
ser Realitédt weiterfahren. Sieist tragisch,
doch in den Zeitungen der multinationa-
len Konzerne erstarrt sie zur Routine.
Vieles wire hinzuzufiigen, nicht zuletzt



die Intervention der USA. Auch von der
Haltung einiger Christen miisste man
sprechen, die von dieser Tragddie nichts
wissen wollen, und von jenen, die uns an
das Schriftzitat erinnern: «Wegen euch
wird der Name Gottes gelastert.» Eine
Tragodie...

Aber auf der andern Seite gibt es
Hoffnung. Ich sah nirgends mehr Hoff-
nung als in El Salvador. Die Leute leiden
schrecklich, und sie sehnen sich danach,
dass dieser Konflikt aufhort. Doch sie
sind Meister in der Hoffnung, Meister
im Sinn des Lebens — beides Eigen-
schaften, die man nicht hdufig sieht,
wenn man durch die Liander des Uber-
flusses reist. Je mehr Dinge die Men-
schen hier besitzen, um so weniger wis-
sen sie, was es heisst, Mann oder Frau zu
sein, was es heisst, in dieser Welt zu le-
ben.

So gibt es also Hoffnung in diesem
Volk: Hoffnung, dass man iiberleben
wird, Hoffnung, dass man nicht resig-
nieren muss in einem Leben, das in Frie-
denszeiten 4dusserst schwierig und in
Kriegszeiten zutiefst tragisch ist. Und
diese Leute sind kreativ. Wenn die Bau-
ern manchmal in der befreiten Zone un-
terwegs sind, wenn sie von einem Ort zu
einem andern wechseln miissen, dann le-
gen sie auf dem Weg einen Halt ein, um
sich im Lesen und Schreiben zu unter-
richten. Und weil sie natiirlich kein
Schulgebdude haben, setzen sie sich un-
ter einen Baum, benetzen die Erde und
schreiben mit einem Astchen den A, den
E, den I, den O und den U. Auch die
Stunden, in denen die Kinder wegen
militdrischer Operationen in Deckung
sind, werden genutzt, um ihnen das Le-
sen beizubringen. Dies ein Beispiel fiir
die Kreativitit des Volkes. Der Geist des
salvadorianischen Volkes ist nicht tot,
und das gibt uns eine grosse Hoffnung.

Glauben wir an den Gott des Lebens
oder an die Gotzen des Todes?

In dieser realen Situation ergeben sich
Fragen, die sich uns als Christen stellen,

ja, die sich zunachst uns einfach stellen,
weil wir Menschen sind. Die
fundamentalste Frage, auf die wir Chri-
sten antworten miissen, ist, so glaube
ich, die folgende: Wollen wir unser per-
sonliches Leben, unser Familienleben,
das Leben einer ganzen Gesellschaft so
gestalten, dass es dem Leben der Men-
schen zugute kommt, oder so, dass es
dem Tode dient? Und hier ergeben sich
die grossen theologischen Entscheidun-
gen. Ihr wisst, das Wort «Theologie»
kommt aus dem Griechischen und heisst
«Lehre von Gott». Um das geht es: Ist
Gott ein Gott des Lebens, ein Gott, der
wirklich das Leben der Menschen will,
der will, dass die Armen leben konnen,
oder ist er ein Gott des Todes?

In Europa, wo ich geboren bin und
wo ich viele Jahre studiert habe, scheint
die theologische Frage die zu sein:
«Glauben Sie an Gott oder sind Sie Athe-
ist?» Aber das ist nicht die fundamental-
ste Frage. Atheist ist derjenige, fiir den
es keinen Gott gibt. Gotter, die nicht
existieren, richten keinen Schaden an.
Es gibt sie einfach nicht. Die fundamen-
talste Frage ist die: «Glauben Sie an den
Gott des Lebens oder an die Idole, die
Gotzen des Todes?» Denn diese Gotter
existieren wirklich und sie bringen den
Tod. In unseren Landern hiessen sie und
heissen sie noch: der verabsolutierte, un-
menschliche, grausame Kapitalismus
und die Ideologie der Nationalen Sicher-
heit. Diese Gotter gibt es, und zu ihrem
Fortbestehen bringt man ihnen Opfer
dar. In Zentralamerika hat das Phano-
men des Atheismus keine grossere Be-
deutung. Die Frage lautet hier: Glauben
wir an den Gott des Lebens, oder dienen
wir den Gé6tzen?

Jetzt verstehen wir, was es heisst, dass
die Armen dieser Welt, die Armen von
Zentralamerika und El Salvador, dem
Tode nahe sind. Denn jetzt beginnen wir
die Realitdt unter den beiden fundamen-
talen Kategorien von Leben und Tod zu
sehen. Armut ist in El Salvador ja nichts
anderes als das, was die Menschen phy-

69



sisch dem Tode nahebringt, sei es dem
langsamen Tod als Folge ungerechter
Strukturen oder dem gewaltsamen Tod
der Repression. Und da beginnt man
auch ein wenig zu verstehen, was ich in
so vielen Jahren theologischen Studiums
nicht begriffen habe: An diese Armen,
an diese Minner und Frauen, die dem
Tode nahe sind, an diese und primér an
diese, richtet sich der Gott Jesu. Er sagt
ihnen: «Habt Hoffnung, es gibt eine gu-
te Nachricht fiir euch!» Und dann be-
ginnt man auch Antworten zu finden
auf die komplizierten theologischen
Fragen der Hermeneutik: Ist sie existen-
tial, transzendental, personalistisch, po-
litisch, revolutionar? Man begreift, dass
der hermeneutische Ort, von dem aus
wir zu verstehen beginnen, wer unser
Gott ist, die Welt der Armen ist.

Ich glaube, dass ich in der Welt der
Armen in aller Bescheidenheit und auch
mit Zittern Gott gefunden habe, in die-
ser erschiitternden Realitiat der Tragodie
und der Hoffnung. So lernt man, sich
im Leben als Christ zu bewegen, und al-
les wird ganz einfach zum Verstehen,
schwieriger zum Praktizieren. Wir ver-
stehen auch, was mit Inkarnation,
Menschwerdung gemeint ist. Dass Jesus
Mensch geworden ist, bedeutet, dass er
wirklich zu dieser Welt gehort. Es geht
um die Fleischwerdung in dieser realen
Welt, nicht in einer gedachten Welt, und
auch nicht nur in jener reichen Welt, die
in einigen Lindern existiert und die nur
fiinf Prozent der Menschheit ausmacht.
Sich inkarnieren heisst, zu dieser Ge-
schichte der Menschheit gehoren, in der
achtzig Prozent der Leute arm sind. Das
ist theologisch nicht sehr kompliziert
und die erste grosse Aufgabe, der wir
uns stellen sollten.

Barmherzigkeit kommt vor Ideologie
und Orthodoxie

In dieser Inkarnation, in dieser Welt der
Armen, inmitten dieser wortwortlich
gekreuzigten Volker sind wir um so ein-
fache Dinge gebeten, wie eine grosse

70

Barmherzigkeit und eine grosse Liebe zu
den Leuten. Die Ideologien kommen
spiater. Die sozialen, politischen und
theologischen Analysen kommen spiter.
Die Orthodoxie kommt spéater. Die erste
menschliche Reaktion vor dieser furcht-
baren Tragodie der Leute ist innige
Barmherzigkeit. Es ist das, was in den
Evangelien so oft von Jesus erwdhnt
wird und was in den theologischen Bii-
chern iiber Christus so wenig steht, weil
es so etwas Finfaches und Unkompli-
ziertes ist: das Empfinden tiefer Barm-
herzigkeit gegeniiber dem Leiden der
Leute.

Diese grosse Barmherzigkeit ist es
auch, die dazu fiihrt, Unterdriickung
anzuklagen, Stimme der Stimmlosen zu
sein, wie es Bischof Romero war, die
Wahrheit zu sagen in einer Welt, in der
die Wahrheit nicht existiert. Ihr konnt
Euch hier in Europa nicht vorstellen,
wie dort die Massenmedien sind. Ich sa-
ge nicht, dass es hier keine Manipulation
in den Medien gebe, aber dort rechnet
schon niemand mehr damit, dass sie die
Wahrheit sagen. Es ist die Liebe zu den
Armen, die Christen dazu treibt, die
Wabhrheit iitber die Armen zu sagen-und
die Verletzung ihrer Rechte anzuklagen.
Im Namen dieser grossen Barmherzig-
keit werden die Armen dieser Lander er-
mutigt, sich zu organisieren, zu einem
Volk zu werden, ihre politischen und ge-
werkschaftlichen Rechte einzufordern,
zu kampfen auf sozialer, politischer,
und manchmal in tragischer Weise auch
auf militdrischer Ebene.

Was ich betonen will, ist dies: Die
Wurzel von all diesen Engagements ist
nicht bloss in Ideologien zu suchen, die
aus andern Griinden notwendig sind; die
Wurzel liegt in dieser grossen Liebe zu
den Leuten, zu den Leuten El Salvadors,
Guatemalas, Honduras’ und Nicaraguas.

Verfolgung macht glaubwiirdig

Wenn man sich aber so einsetzt, dann
fuhrt das in seiner schrecklichen Konse-
quenz zur Verfolgung. Es ist das grosse



Drama der Geschichte, dass jene Perso-
nen und Gruppen, die sich vom Schmerz
der Armen wirklich bewegen lassen und
die ihnen sozial und politisch zu helfen
suchen, verfolgt werden. Ich weiss nicht,
ob Ihr an Prophezeiungen glaubt, aber
das, was Jesus gesagt hat — die Exege-
ten meinen zwar, es sei spater hinzuge-
kommen —, trifft immer wieder zu:
«Man wird euch verfolgen.» Und die
Verfolgung ist schrecklich. Man muss
ihre Konsequenzen erleben: wie viele
Tranen vergossen werden, wie viele Ar-
me und Héande sich aus der Arbeit zu-
riickziehen, wie die Arbeit von immer
weniger Kopfen und Hénden geleistet
wird.

Die Verfolgung hat christlich gesehen
aber auch eine grosse Bedeutung: Sie
macht den Glauben real. Ein verfolgtes
Volk ist in seinem Glauben tief verwur-
zelt, und verfolgte Christen und Kirchen
sind glaubwiirdig. Das Problem der
Christen ist ja nicht nur, ob sie die
Wahrheit haben oder nicht. Es gibt viele
Theologen und Apologeten, die immer
neu beweisen wollen, dass sie die Wahr-
heit haben. Das Problem ist, ob ihnen
geglaubt wird, auch wenn sie die Wahr-
heit haben. Die christliche Wahrheit ist
nicht einfach nur eine Wabhrheit,
sondern sie ist eine gute Nachricht. Und
wenn eine Wahrheit eine gute Nachricht
ist, muss sie glaubwiirdig sein, denn
man kann eine gute Nachricht nicht mit
einem traurigen Gesicht mitteilen. Man
muss zeigen, dass die christliche Wahr-
heit glaubwiirdig ist. Und die Verfol-
gung ist bis heute, gliicklicherweise
oder ungliicklicherweise, so glaube ich,
das beste Mittel, um den christlichen
Glauben und die Arbeit der Kirchen als
glaubwiirdig erfahren zu lassen.

Wihrend es Verfolgung gibt, gibt es
auch Auferstehung. Auferstehungen
gibt es in einem sehr tiefen und nicht
bloss iibertragenen Sinn in den Erfolgen
des Volkes, die nie total, aber manchmal
real sind, wie im Fall Nicaraguas. Es
gibt kleine Auferstehungen in den

salvadorianischen Fliichtlingslagern und
auch in jenen von Guatemala und in
dem, was in den Basisgemeinden von
Honduras geschieht. Es gibt Auferste-
hung, weil es Kreativitat gibt, weil die
Leute sich freier fiihlen, freier von
Angst, auch wenn diese immer anwesend
ist. Und es gibt Auferstehung, weil es in-
mitten dieser Verfolgung Freude gibt.
Das Leben wird nie langweilig. Der christ-
liche Glaube und die Theologie sind nicht
die Angelegenheit gelangweilter Leute.
Wenn wir Euch etwas garantieren kon-
nen in Zentralamerika, dann dies, dass
Ihr Euch nicht langweilen werdet.

All das bedeutet, dass Freude lebt,
dass man inmitten von so viel Tragddie,
von so viel Verfolgung, das gefunden
hat, wovon das Evangelium spricht: die
kostbare Perle, den verborgenen Schatz.

Die Armen als Ort des Evangeliums

Sicher ist nicht alles so, wie ich es jetzt
beschrieben habe, in den Kirchen Zen-
tralamerikas. Aber einiges davon ist so.
Endlich, nach vielen Jahren, ja Jahr-
hunderten hat das Evangelium von Jesus
Christus in El Salvador seinen Ort ge-
funden. Der Ort des Evangeliums, das
sind die Armen dieser Welt. Nicht wir
Theologen sind der Ort des Evangeliums.
Der Ort ist auch nicht dort, wo es politi-
sche oder religidse Macht gibt. Der Ort
des Evangeliums, das sind die Armen.
Das ist das Entscheidende, das sich er-
eignet hat. Und wenn so das Evangelium
seinen natiirlichen Ort gefunden hat,
dann ist es wie bei einer Pflanze: Es
kann wachsen. Wenn die Pflanze an ei-
nem ihr fremden Ort gesetzt wird,
wichst sie nicht. Auf dem ihr eigenen
Boden aber gedeiht sie und wird sie, wie
das Evangelium sagt, zu einem grossen
Baum, in dessen Aste die Vogel nisten.
Das Evangelium hat in den Armen
dieser Welt, in den Landern Zentralame-
rikas, in andern Landern Lateinameri-
kas, Afrikas und Asiens seinen Ort. Und
wenn es einmal dort ist, dann kdnnen
auch wir, die wir von Geburt aus nicht

71



arm sind, uns ihm n#dhern. Das ist fiir
mich das Grundlegendste. Im Fall El
Salvadors geschah ein grosses Wunder:
Heute kann man zugleich Salvadorianer
sein, Zentralamerikaner und Christ. Bis
vor kurzem hatte man den Eindruck,
dass ein Salvadorianer, der Christ sein
wollte, in irgend einer Form darauf
verzichten musste, Zentralamerikaner
zu sein. Er musste sich die Theologie an-
derswo holen, in Deutschland, Ziirich,
Rom oder in den USA. Jetzt ist das nicht
mehr so, wirklich nicht mehr. Selbst der
Bauer ist nicht nur Salvadorianer, einem
gekreuzigten Volk angehdrig, einem
Volk, das mit Hoffnung arbeitet und
kampft, sondern er ist auch Christ, und
er muss sich das Evangelium bei nieman-
dem mehr ausleihen.

Europier, gebt nicht auf, denn die Volker
Zentralamerikas werden nicht aufgeben!

Schliessen mochte ich mit etwas ganz
Personlichem. Was war fiir mich die
grosse Entdeckung in El Salvador? Ganz
einfach: Ich fing an zu verstehen, was es
bedeutet, ein Mensch zu sein in dieser
Welt und in dieser unserer Geschichte,
Mensch zu sein als Christ, und damit
auch etwas von der Wiirde wiederzuer-
langen, die wir an andern Orten viel-
leicht verlieren. Diese Wiirde besteht da-
rin, die tiefen Leiden der Menschen und
auch ihre tiefen Hoffnungen zu teilen,
mitzuerleben. Und darum gibt es viele
Leute, Priester, Christen, die El Salva-
dor nicht verlassen wollen, auch wenn
das Leben hart ist, einem Bomben ins
Haus geworfen werden oder dieses unter
Maschinengewehrfeuer genommen wird.
Sie haben etwas von so grossem Wert
gefunden — sie haben ndmlich wieder-
entdeckt, was es bedeutet, Mann oder
Frau zu sein in dieser Welt, — dassihnen
alles andere dagegen klein erscheint.
Und ich denke, dass Solidaritatsbewe-
gungen wie die Eure, die so neu, so mas-
siv und so tief sind, im Grunde dies sa-
gen wollen: In El Salvador oder in Siid-
afrika oder in Tansania, an Orten, die

14

Ihr nicht kennt, gibt es Méanner und
Frauen, die Ihr nicht kennt, die Euch
helfen, Menschen zu sein, in der Welt
von heute zu leben. Und so kommt es,
dass Ihr, obwohl Ihr schon iiber dreiein-
halb Stunden hier seid, ausharrt. Nicht
so sehr, um mich zu horen, denn das ist
von wenig Bedeutung, sondern weil Ihr
spiirt, dass es in El Salvador und anders-
wo eine Realitdat gibt, die Euch hilft,
Menschen, Christen zu sein.

Zum Schluss mochte ich Euch ganz
aufrichtig danken fiir die Solidaritat, die
Ihr unsern Volkern gebt, und mit einem
Bibelzitat aufhoren. Das ist typisch fur
Theologen. Es stammt aus dem Buche
des Propheten Micha, aus dem 6. Kapi-
tel. Der Prophet Micha sprach es in ei-
nem feierlichen Moment aus: «Es ist dir
gesagt worden, o Mensch, was Gott von
dir will: Dass du Recht und Gerechtig-
keit iibst und dass du in Demut schrei-
test mit Deinem Gott.» Warum lese ich
gerade diesen Text aus? Zum einen, weil
wir alle mitarbeiten missen, damit im-
mer mehr Recht und Gerechtigkeit herr-
schen. Zum andern gilt aber auch, dass
wir in Demut mit Gott schreiten sollen.
Die Entwicklungen der zentralamerika-
nischen Volker werden voraussichtlich
lange Prozesse sein. Die Solidaritat hat
viel von der Romantik verloren, dass wir
uns fiir eine Sache einsetzen, weil der
Triumph schon nahe ist. Und das, was
sie an Romantik verloren hat, sollte sie
zunehmen an Tiefe. Wir Christen miis-
sen demiitig mit Gott wandern. Dies be-
deutet in unserer historischen Situation:
Wir sollen demiitig mit unsern Voélkern
mitgehen und nicht vor ihnen aufgeben.
Ihr Européer, gebt nicht auf, denn die
zentralamerikanischen Volker werden
nicht aufgeben! So danke ich fiir Eure
Solidaritdt und bitte Euch im Namen
von so vielen Armen und Unterdriickten
in Zentralamerika und in der ganzen
Welt: Fasst immer mehr Mut zur Solida-
ritdt! Vielen Dank.



	Ermutigung zur Solidarität mit Zentralamerika : theologische Erfahrungen aus El Salvador

