
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 3

Artikel: Ermutigung zur Solidarität mit Zentralamerika : theologische
Erfahrungen aus El Salvador

Autor: Sobrino, Jon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jon Sobrino

Ermutigung zur Solidarität mit Zentralamerika
Theologische Erfahrungen aus El Salvador

Liebe Brüder und Schwestern aus der
Schweiz und aus andern Ländern Europas!

Zuerst möchte ich Euch danken, dass
Ihr zu diesem Treffen gekommen seid,
um Eure Solidarität mit den Völkern
Zentralamerikas auszudrücken. Ich
wurde gebeten, als Theologe zu Euch zu
sprechen. Aber erschreckt nicht, die
Theologie ist eine einfache Sache. Eine
Theologie, die nicht einfach ist, die man
nicht versteht, ist wahrscheinlich keine
gute Theologie.

Ich möchte ein wenig von meinen
Erfahrungen erzählen, die ich mit vielen
Brüdern und Schwestern Zentralamerikas

teile, von Erfahrungen spiritueller
und religiöser Art, von Erfahrungen des
Glaubens. In Einfachheit und Demut
können wir sagen, dass diese Erfahrungen

uns geschenkt wurden. In El Salvador

wurde uns etwas gegeben, das möchte
ich mit Euch teilen.

Eine grosse Tragödie
und eine grosse Hoffnung
Es sind uns auf der einen Seite neue Augen

gegeben worden, um zu sehen, was
in El Salvador immer schon eine Realität
war, aber was wir vorher nicht sahen.
Ich kam 1957 noch sehr jung nach El
Salvador. Es gab dort viele arme Leute,
die barfuss gingen, doch ich sah sie
nicht. Für mich waren es abergläubische
Christen, die wir Priester zum wahren
Glauben bekehren müssten.

Heute haben wir nun, so glaube ich,
diese neuen Augen bekommen. Und es
ist auch wichtig für die Europäer und
die Menschen in den USA, dass wir die

Dinge sehen, wie sie wirklich sind. Sie
sind nicht so, wie wir sie gerne haben
möchten. Die Realität in El Salvador ist,
um es in zwei Worten zu sagen, eine
grosse Tragödie und eine grosse Hoffnung.

Und das sind die realsten Dinge;
denn in der grossen Tragödie geht es um
den Tod und in der grossen Hoffnung
um das Leben.

Was den Tod in El Salvador betrifft,
will ich nicht wiederholen, was Ihr schon
wisst. Aber ich habe in diesen Stunden
Rechnungen angestellt — entschuldigt,
was ich nun sage, ist sehr tragisch —,
wie viele aufgestapelte Leichen in diesem
Saal Platz hätten. Ich kam auf etwa
dreitausend. Wir brauchten zwanzig
Säle wie diesen, alle voller Leichen vom
Boden bis an die Decke, von der hintern
bis zur vordem Wand, um all die Personen

zu bergen, die in den letzten fünf
Jahren in El Salvador ermordet wurden.
Es sind etwa sechzigtausend. Ihr wisst
auch um die drei- bis viertausend
Verschwundenen und um die Million Flüchtlinge,

die zwanzig Prozent der Bevölkerung

ausmachen. Dreihundert von ihnen
leben im Keller einer Kirche. Sie haben
Angst hinauszugehen und haben die Türen

abgeschlossen, so dass einige von
ihnen seit einem oder zwei Jahren nicht
mehr draussen waren. In diesem
Zufluchtsort wurden Kinder geboren, die
weder das Licht der Sonne noch das
Licht des Mondes kennen.

Lange könnten wir mit Beispielen dieser

Realität weiterfahren. Sie ist tragisch,
doch in den Zeitungen der multinationalen

Konzerne erstarrt sie zur Routine.
Vieles wäre hinzuzufügen, nicht zuletzt

68



die Intervention der USA. Auch von der
Haltung einiger Christen müsste man
sprechen, die von dieser Tragödie nichts
wissen wollen, und von jenen, die uns an
das Schriftzitat erinnern: «Wegen euch
wird der Name Gottes gelästert.» Eine
Tragödie...

Aber auf der andern Seite gibt es

Hoffnung. Ich sah nirgends mehr Hoffnung

als in El Salvador. Die Leute leiden
schrecklich, und sie sehnen sich danach,
dass dieser Konflikt aufhört. Doch sie
sind Meister in der Hoffnung, Meister
im Sinn des Lebens — beides
Eigenschaften, die man nicht häufig sieht,
wenn man durch die Länder des
Überflusses reist. Je mehr Dinge die
Menschen hier besitzen, um so weniger wissen

sie, was es heisst, Mann oder Frau zu
sein, was es heisst, in dieser Welt zu
leben.

So gibt es also Hoffnung in diesem
Volk: Hoffnung, dass man überleben
wird, Hoffnung, dass man nicht
resignieren muss in einem Leben, das in
Friedenszeiten äusserst schwierig und in
Kriegszeiten zutiefst tragisch ist. Und
diese Leute sind kreativ. Wenn die Bauern

manchmal in der befreiten Zone
unterwegs sind, wenn sie von einem Ort zu
einem andern wechseln müssen, dann
legen sie auf dem Weg einen Halt ein, um
sich im Lesen und Schreiben zu
unterrichten. Und weil sie natürlich kein
Schulgebäude haben, setzen sie sich unter

einen Baum, benetzen die Erde und
schreiben mit einem Ästchen den A, den
E, den I, den O und den U. Auch die
Stunden, in denen die Kinder wegen
militärischer Operationen in Deckung
sind, werden genutzt, um ihnen das Lesen

beizubringen. Dies ein Beispiel für
die Kreativität des Volkes. Der Geist des
salvadorianischen Volkes ist nicht tot,
und das gibt uns eine grosse Hoffnung.

Glauben wir an den Gott des Lebens
oder an die Götzen des Todes?
In dieser realen Situation ergeben sich
Fragen, die sich uns als Christen stellen,

ja, die sich zunächst uns einfach stellen,
weil wir Menschen sind. Die
fundamentalste Frage, auf die wir Christen

antworten müssen, ist, so glaube
ich, die folgende: Wollen wir unser
persönliches Leben, unser Familienleben,
das Leben einer ganzen Gesellschaft so
gestalten, dass es dem Leben der
Menschen zugute kommt, oder so, dass es
dem Tode dient? Und hier ergeben sich
die grossen theologischen Entscheidungen.

Ihr wisst, das Wort «Theologie»
kommt aus dem Griechischen und heisst
«Lehre von Gott». Um das geht es: Ist
Gott ein Gott des Lebens, ein Gott, der
wirklich das Leben der Menschen will,
der will, dass die Armen leben können,
oder ist er ein Gott des Todes?

In Europa, wo ich geboren bin und
wo ich viele Jahre studiert habe, scheint
die theologische Frage die zu sein:
«Glauben Sie an Gott oder sind Sie Atheist?»

Aber das ist nicht die fundamentalste
Frage. Atheist ist derjenige, für den

es keinen Gott gibt. Götter, die nicht
existieren, richten keinen Schaden an.
Es gibt sie einfach nicht. Die fundamentalste

Frage ist die: «Glauben Sie an den
Gott des Lebens oder an die Idole, die
Götzen des Todes?» Denn diese Götter
existieren wirklich und sie bringen den
Tod. In unseren Ländern hiessen sie und
heissen sie noch: der verabsolutierte,
unmenschliche, grausame Kapitalismus
und die Ideologie der Nationalen Sicherheit.

Diese Götter gibt es, und zu ihrem
Fortbestehen bringt man ihnen Opfer
dar. In Zentralamerika hat das Phänomen

des Atheismus keine grössere
Bedeutung. Die Frage lautet hier: Glauben
wir an den Gott des Lebens, oder dienen
wir den Götzen?

Jetzt verstehen wir, was es heisst, dass
die Armen dieser Welt, die Armen von
Zentralamerika und El Salvador, dem
Tode nahe sind. Denn jetzt beginnen wir
die Realität unter den beiden fundamentalen

Kategorien von Leben und Tod zu
sehen. Armut ist in El Salvador ja nichts
anderes als das, was die Menschen phy-

69



sisch dem Tode nahebringt, sei es dem
langsamen Tod als Folge ungerechter
Strukturen oder dem gewaltsamen Tod
der Repression. Und da beginnt man
auch ein wenig zu verstehen, was ich in
so vielen Jahren theologischen Studiums
nicht begriffen habe: An diese Armen,
an diese Männer und Frauen, die dem
Tode nahe sind, an diese und primär an
diese, richtet sich der Gott Jesu. Er sagt
ihnen: «Habt Hoffnung, es gibt eine gute

Nachricht für euch!» Und dann
beginnt man auch Antworten zu finden
auf die komplizierten theologischen
Fragen der Hermeneutik: Ist sie existential,

transzendental, personalistisch,
politisch, revolutionär? Man begreift, dass
der hermeneutische Ort, von dem aus
wir zu verstehen beginnen, wer unser
Gott ist, die Welt der Armen ist.

Ich glaube, dass ich in der Welt der
Armen in aller Bescheidenheit und auch
mit Zittern Gott gefunden habe, in dieser

erschütternden Realität der Tragödie
und der Hoffnung. So lernt man, sich
im Leben als Christ zu bewegen, und
alles wird ganz einfach zum Verstehen,
schwieriger zum Praktizieren. Wir
verstehen auch, was mit Inkarnation,
Menschwerdung gemeint ist. Dass Jesus
Mensch geworden ist, bedeutet, dass er
wirklich zu dieser Welt gehört. Es geht
um die Fleischwerdung in dieser realen
Welt, nicht in einer gedachten Welt, und
auch nicht nur in jener reichen Welt, die
in einigen Ländern existiert und die nur
fünf Prozent der Menschheit ausmacht.
Sich inkarnieren heisst, zu dieser
Geschichte der Menschheit gehören, in der
achtzig Prozent der Leute arm sind. Das
ist theologisch nicht sehr kompliziert
und die erste grosse Aufgabe, der wir
uns stellen sollten.

Barmherzigkeit kommt vor Ideologie
und Orthodoxie
In dieser Inkarnation, in dieser Welt der
Armen, inmitten dieser wortwörtlich
gekreuzigten Völker sind wir um so
einfache Dinge gebeten, wie eine grosse

Barmherzigkeit und eine grosse Liebe zu
den Leuten. Die Ideologien kommen
später. Die sozialen, politischen und
theologischen Analysen kommen später.
Die Orthodoxie kommt später. Die erste
menschliche Reaktion vor dieser furchtbaren

Tragödie der Leute ist innige
Barmherzigkeit. Es ist das, was in den
Evangelien so oft von Jesus erwähnt
wird und was in den theologischen
Büchern über Christus so wenig steht, weil
es so etwas Einfaches und Unkompliziertes

ist: das Empfinden tiefer
Barmherzigkeit gegenüber dem Leiden der
Leute.

Diese grosse Barmherzigkeit ist es

auch, die dazu führt, Unterdrückung
anzuklagen, Stimme der Stimmlosen zu
sein, wie es Bischof Romero war, die
Wahrheit zu sagen in einer Welt, in der
die Wahrheit nicht existiert. Ihr könnt
Euch hier in Europa nicht vorstellen,
wie dort die Massenmedien sind. Ich sage

nicht, dass es hier keine Manipulation
in den Medien gebe, aber dort rechnet
schon niemand mehr damit, dass sie die
Wahrheit sagen. Es ist die Liebe zu den
Armen, die Christen dazu treibt, die
Wahrheit über die Armen zu sagen-und
die Verletzung ihrer Rechte anzuklagen.
Im Namen dieser grossen Barmherzigkeit

werden die Armen dieser Länder
ermutigt, sich zu organisieren, zu einem
Volk zu werden, ihre politischen und
gewerkschaftlichen Rechte einzufordern,
zu kämpfen auf sozialer, politischer,
und manchmal in tragischer Weise auch
auf militärischer Ebene.

Was ich betonen will, ist dies: Die
Wurzel von all diesen Engagements ist
nicht bloss in Ideologien zu suchen, die
aus andern Gründen notwendig sind; die
Wurzel liegt in dieser grossen Liebe zu
den Leuten, zu den Leuten El Salvadors,
Guatemalas, Honduras' und Nicaraguas.

Verfolgung macht glaubwürdig
Wenn man sich aber so einsetzt, dann
führt das in seiner schrecklichen Konsequenz

zur Verfolgung. Es ist das grosse

70



Drama der Geschichte, dass jene Personen

und Gruppen, die sich vom Schmerz
der Armen wirklich bewegen lassen und
die ihnen sozial und politisch zu helfen
suchen, verfolgt werden. Ich weiss nicht,
ob Ihr an Prophezeiungen glaubt, aber
das, was Jesus gesagt hat — die Exege-
ten meinen zwar, es sei später
hinzugekommen —, trifft immer wieder zu:
«Man wird euch verfolgen.» Und die
Verfolgung ist schrecklich. Man muss
ihre Konsequenzen erleben: wie viele
Tränen vergossen werden, wie viele Arme

und Hände sich aus der Arbeit
zurückziehen, wie die Arbeit von immer
weniger Köpfen und Händen geleistet
wird.

Die Verfolgung hat christlich gesehen
aber auch eine grosse Bedeutung: Sie
macht den Glauben real. Ein verfolgtes
Volk ist in seinem Glauben tief verwurzelt,

und verfolgte Christen und Kirchen
sind glaubwürdig. Das Problem der
Christen ist ja nicht nur, ob sie die
Wahrheit haben oder nicht. Es gibt viele
Theologen und Apologeten, die immer
neu beweisen wollen, dass sie die Wahrheit

haben. Das Problem ist, ob ihnen
geglaubt wird, auch wenn sie die Wahrheit

haben. Die christliche Wahrheit ist
nicht einfach nur eine Wahrheit,
sondern sie ist eine gute Nachricht. Und
wenn eine Wahrheit eine gute Nachricht
ist, muss sie glaubwürdig sein, denn
man kann eine gute Nachricht nicht mit
einem traurigen Gesicht mitteilen. Man
muss zeigen, dass die christliche Wahrheit

glaubwürdig ist. Und die Verfolgung

ist bis heute, glücklicherweise
oder unglücklicherweise, so glaube ich,
das beste Mittel, um den christlichen
Glauben und die Arbeit der Kirchen als

glaubwürdig erfahren zu lassen.
Während es Verfolgung gibt, gibt es

auch Auferstehung. Auferstehungen
gibt es in einem sehr tiefen und nicht
bloss übertragenen Sinn in den Erfolgen
des Volkes, die nie total, aber manchmal
real sind, wie im Fall Nicaraguas. Es

gibt kleine Auferstehungen in den

salvadorianischen Flüchtlingslagern und
auch in jenen von Guatemala und in
dem, was in den Basisgemeinden von
Honduras geschieht. Es gibt Auferstehung,

weil es Kreativität gibt, weil die
Leute sich freier fühlen, freier von
Angst, auch wenn diese immer anwesend
ist. Und es gibt Auferstehung, weil es
inmitten dieser Verfolgung Freude gibt.
Das Leben wird nie langweilig. Der christliche

Glaube und die Theologie sind nicht
die Angelegenheit gelangweilter Leute.
Wenn wir Euch etwas garantieren können

in Zentralamerika, dann dies, dass
Ihr Euch nicht langweilen werdet.

All das bedeutet, dass Freude lebt,
dass man inmitten von so viel Tragödie,
von so viel Verfolgung, das gefunden
hat, wovon das Evangelium spricht: die
kostbare Perle, den verborgenen Schatz.

Die Armen als Ort des Evangeliums
Sicher ist nicht alles so, wie ich es jetzt
beschrieben habe, in den Kirchen
Zentralamerikas. Aber einiges davon ist so.
Endlich, nach vielen Jahren, ja
Jahrhunderten hat das Evangelium von Jesus
Christus in El Salvador seinen Ort
gefunden. Der Ort des Evangeliums, das
sind die Armen dieser Welt. Nicht wir
Theologen sind der Ort des Evangeliums.
Der Ort ist auch nicht dort, wo es politische

oder religiöse Macht gibt. Der Ort
des Evangeliums, das sind die Armen.
Das ist das Entscheidende, das sich
ereignet hat. Und wenn so das Evangelium
seinen natürlichen Ort gefunden hat,
dann ist es wie bei einer Pflanze: Es
kann wachsen. Wenn die Pflanze an
einem ihr fremden Ort gesetzt wird,
wächst sie nicht. Auf dem ihr eigenen
Boden aber gedeiht sie und wird sie, wie
das Evangelium sagt, zu einem grossen
Baum, in dessen Äste die Vögel nisten.

Das Evangelium hat in den Armen
dieser Welt, in den Ländern Zentralamerikas,

in andern Ländern Lateinamerikas,

Afrikas und Asiens seinen Ort. Und
wenn es einmal dort ist, dann können
auch wir, die wir von Geburt aus nicht

71



arm sind, uns ihm nähern. Das ist für
mich das Grundlegendste. Im Fall El
Salvadors geschah ein grosses Wunder:
Heute kann man zugleich Salvadorianer
sein, Zentralamerikaner und Christ. Bis
vor kurzem hatte man den Eindruck,
dass ein Salvadorianer, der Christ sein
wollte, in irgend einer Form darauf
verzichten müsste, Zentralamerikaner
zu sein. Er müsste sich die Theologie
anderswo holen, in Deutschland, Zürich,
Rom oder in den USA. Jetzt ist das nicht
mehr so, wirklich nicht mehr. Selbst der
Bauer ist nicht nur Salvadorianer, einem
gekreuzigten Volk angehörig, einem
Volk, das mit Hoffnung arbeitet und
kämpft, sondern er ist auch Christ, und
er muss sich das Evangelium bei niemandem

mehr ausleihen.

Europäer, gebt nicht auf, denn die Völker
Zentralamerikas werden nicht aufgeben!
Schliessen möchte ich mit etwas ganz
Persönlichem. Was war für mich die
grosse Entdeckung in El Salvador? Ganz
einfach: Ich fing an zu verstehen, was es

bedeutet, ein Mensch zu sein in dieser
Welt und in dieser unserer Geschichte,
Mensch zu sein als Christ, und damit
auch etwas von der Würde wiederzuerlangen,

die wir an andern Orten
vielleicht verlieren. Diese Würde besteht
darin, die tiefen Leiden der Menschen und
auch ihre tiefen Hoffnungen zu teilen,
mitzuerleben. Und darum gibt es viele
Leute, Priester, Christen, die El Salvador

nicht verlassen wollen, auch wenn
das Leben hart ist, einem Bomben ins
Haus geworfen werden oder dieses unter
Maschinengewehrfeuer genommen wird.
Sie haben etwas von so grossem Wert
gefunden — sie haben nämlich
wiederentdeckt, was es bedeutet, Mann oder
Frau zu sein in dieser Welt, — dass ihnen
alles andere dagegen klein erscheint.

Und ich denke, dass Solidaritätsbewegungen

wie die Eure, die so neu, so massiv

und so tief sind, im Grunde dies
sagen wollen: In El Salvador oder in
Südafrika oder in Tansania, an Orten, die

Ihr nicht kennt, gibt es Männer und
Frauen, die Ihr nicht kennt, die Euch
helfen, Menschen zu sein, in der Welt
von heute zu leben. Und so kommt es,
dass Ihr, obwohl Ihr schon über dreieinhalb

Stunden hier seid, ausharrt. Nicht
so sehr, um mich zu hören, denn das ist
von wenig Bedeutung, sondern weil Ihr
spürt, dass es in El Salvador und anderswo

eine Realität gibt, die Euch hilft,
Menschen, Christen zu sein.

Zum Schluss möchte ich Euch ganz
aufrichtig danken für die Solidarität, die
Ihr unsern Völkern gebt, und mit einem
Bibelzitat aufhören. Das ist typisch für
Theologen. Es stammt aus dem Buche
des Propheten Micha, aus dem 6. Kapitel.

Der Prophet Micha sprach es in
einem feierlichen Moment aus: «Es ist dir
gesagt worden, o Mensch, was Gott von
dir will: Dass du Recht und Gerechtigkeit

übst und dass du in Demut schreitest

mit Deinem Gott.» Warum lese ich
gerade diesen Text aus? Zum einen, weil
wir alle mitarbeiten müssen, damit
immer mehr Recht und Gerechtigkeit
herrschen. Zum andern gilt aber auch, dass
wir in Demut mit Gott schreiten sollen.
Die Entwicklungen der zentralamerikanischen

Völker werden voraussichtlich
lange Prozesse sein. Die Solidarität hat
viel von der Romantik verloren, dass wir
uns für eine Sache einsetzen, weil der
Triumph schon nahe ist. Und das, was
sie an Romantik verloren hat, sollte sie
zunehmen an Tiefe. Wir Christen müssen

demütig mit Gott wandern. Dies
bedeutet in unserer historischen Situation:
Wir sollen demütig mit unsern Völkern
mitgehen und nicht vor ihnen aufgeben.
Ihr Europäer, gebt nicht auf, denn die
zentralamerikanischen Völker werden
nicht aufgeben! So danke ich für Eure
Solidarität und bitte Euch im Namen
von so vielen Armen und Unterdrückten
in Zentralamerika und in der ganzen
Welt: Fasst immer mehr Mut zur Solidarität!

Vielen Dank.

72


	Ermutigung zur Solidarität mit Zentralamerika : theologische Erfahrungen aus El Salvador

