Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 2

Artikel: Vom kirchlichen Ghetto zum Reich Gottes
Autor: Harder, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143096

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Harder

Vom kirchlichen Ghetto zum Reich Gottes

Ich rede nicht so, als hitte ich das Ziel schon erreicht oder als wdre ich bereits voll-
kommen; aber ich strebe danach, ob ich es nicht auch erreiche oder ergreife, wie
Christus Jesus mich erreicht oder ergriffen, eingeholt hat. Briider, ich halte mich
nicht fiir einen, der am Ziel wire; nur vergesse ich das Zurtickliegende und wahrend
ich mich nach vorn strecke, strebe ich nach dem Ziel zu Ehren der hichsten Beru-

fung in Jesus dem Christus.

Das ist ein Text aus dem Paulusbrief an
die Christen in Philippi, der etwa in den
Jahren 63 oder 64 verfasst wurde. Diese
Gemeinde ist die erste in Europa. Der
Apostel schreibt aus dem Gefédngnis.
Der Ort ist ungewiss.

Uns interessiert, dass hier in einer Si-
tuation geschrieben wird, die sozusagen
symbolisch fiir die Geschichte der Ge-
meinde Christi ist: in Gefangenschaft
und doch frei, hinter Gittern und doch
unterwegs; darum haben wir Anlass, uns
als Adressaten des Briefschreibers anzu-
sehen. Mit dem Kommen Christi — so
will der Briefschreiber sagen — ist eine
Bewegung in der Welt entstanden. Gott
hat nach der fallenden Welt gegriffen
und hat sie im Grunde erschiittert, denn
im Menschen Jesus Christus hat er sein
Reich inmitten aller unserer Reiche er-
richtet, und damit ist er zum Erdenbe-
wohner und zum Zeitgenossen aller ge-
worden. Das ist ein neues Kapitel in der
Geschichte der Menschheit.

Seither kann nichts bleiben, wie es ist.
Gott verandert die Welt; aber er wandelt
und verwandelt nicht mit Programmen
und nicht durch Systeme, er verédndert
durch diesen Jesus, in dem er auf die
Wanderung, auf den Weg iiber die Erde
geht. Gott will seine Welt wiederhaben
und geht bis an die Enden, um auch den
letzten noch zu erreichen.

Philipper 3, 12-14

Seine ganze Vita war eine Wanderung:
er pilgert, er durchkreuzt Palastina; aber
dies Land und dies Volk sind ihm nicht
genug. Er heisst seine Leute mitgehen
und schickt sie durch die Dorfer und
Stadte: «Kommt mit — ich bin euer
Weg! Da, auf diesem Wege werden Blin-
de sehend, Taube horend und Arme
gliicklich.» So hat damals sein Reich be-
gonnen, und die auf ihn horten, liessen
sich mitnehmen oder einfach mitreissen.
Im Hintergrund dieser Einladung, auf
seinen Weg zu treten, stehen dann die
Volker im weltweiten Horizont. Gott
will durch die Welt, und die ihn horen,
machen sich gleich Jesus auf den Weg.

Damit ist dem Tempel gekiindigt, den
Israel zum religiosen Institut hat erstar-
ren lassen: Wo man das Heiligtum ge-
niesst, peinlich den Kult beachtet und
politische Hoffnung nur hat im Blick
auf die romische Besetzung, d.h. auf die
Befreiung und die Aufrichtung des Ko6-
nigtums Israel.

Ringsum herrscht im Handel und
Wandel, im Denken und im Verhalten
zur Umwelt die starre Reaktion, das
Festhalten am Uberlieferten. Man hat
Standpunkte — religitse und politische
— und Prinzipien; Jesus aber geht es um
Aktion. Die Nachfolger, die hier Leser
des Paulusbriefes sind, sollen das Ver-
gangene vergangen sein lassen — Paulus

33



nennt sich als Beispiel. Auch er kommt
von der Tradition her; sie ist ihm in je-
nem entscheidenden Erlebnis von Da-
maskus jedoch zerschlagen worden. Er
kennt das griechische Stadion — so
etwa ist es mit ihm geworden: Er steht
auf dem Startpunkt und weiss, dass er
nichts als dies Eine jetzt zu tun hat: lau-
fen — laufen — laufen!

Aber dieser Mann ist seither auch kein
Gottsucher mehr. Er sucht nicht, denn
er erkennt sich als einen Gesuchten und
Gefundenen. Er darf nach und mit dem
Menschen Jesus Christus wieder ganz
neu anfangen. Damit ist er — so sagt er
in unserem Text — noch kein Vollkom-
mener, kein Perfekter geworden. Und
doch, es fehlt ihm im Grunde nichts aus-
ser dem Einen, dass er auf diesem Wege
ein Ergriffener bleibt. Er ist noch langst
nicht am Ziel, wohl aber in der rechten
Richtung. Unterwegs ist er damals ein-
geholt worden; seither ist und bleibt er
unterwegs. Dabei hat er vieles aufgeben
miissen und koénnen; tiberhaupt ist fiir
ihn eine Umwertung aller Werte entstan-
den. Die gelernte und kultivierte From-
migkeit hat er fortan verloren. Sein
theologisches Wissen ist ihm fragwiirdig
geworden. Na, und was die Politik an-
geht, die hat ihn jetzt im Gefdngnis zu
ihrem Opfer gemacht.

Er hat nur noch ein Ziel: Das andere,
das auf ihn zukommende Reich. Eben,
unterwegs sieht alles anders aus:
Vermeintliche Wirklichkeiten gehen an
ihm voriiber ode entpuppen sich als
Trdaume. Die Realitdt und Aktivitiat Got-
tes hat sie alle wie die Sonne den Nebel
hinweggefegt. Von dieser Gegenwart des
hereingebrochenen und ihn mitreissen-
den Reiches ist Paulus — das ist sein
Wort — «ergriffen». Wie ihn der Ge-
kreuzigte und Auferstandene gepackt
hat, so greift er nun nach den anderen,
nach denen in Kleinasien und hier in
Philippi nach Europa, um ihnen die
Nachricht von dem Gekommenen und
Kommenden zuzurufen.

34

Das aber verursacht Unruhe ringsum,
denn es handelt sich um eine Revolution
ohnegleichen. Menschen wenden sich ab
von tausend Dingen und vor allem von
sich selbst. Sie schauen nicht mehr zu-
riick, ertragen ihre Wohnungen und Ge-
wohnheiten nicht mehr, wollen nirgends
mehr recht bleiben, denken nicht mehr
an ihre alten Go6tzen und lassen sich von
der alles bewegenden Hand der Barm-
herzigkeit lenken. Sie sind nicht mehr
gern in frommen und weltlichen Win-
keln, um ungestort in sich selbst dahin-
zuvegetieren. Sie sitzen oder hocken
nicht mehr — sie laufen. Sie stehen auf
und machen alle ihre geruhsamen Statio-
nen zu einem fortgesetzten Weg. Sie
glauben nicht langer an den Glauben —
sie glauben; sie lieben nicht langer die
Liebe — sie lieben; sie hoffen nicht auf
die Hoffnung — sie hoffen, d.h. sie war-
ten auf den Vollender, der am Ziel steht,
um alle Wege ins grosse Vaterhaus aller,
die Menschenantzlitz tragen, einmiinden
zu lassen. Wenn sie auch tausendmal
stolpern, sie bleiben nicht liegen. Die
Hand, die sie mitgerissen hat, hebt sie
auf und zieht sie immer wieder empor.
Und mehr: Dieser Christus selbst ist ja
der Weg. Dieser Weg aber fiihrt durch
das Grab der Auferstehung. Dieser Je-
sus, auf den Paulus sich beruft, begleitet
unsere Geschichte und will, dass das
nicht in und um uns herum allein ge-
schieht, sondern iiber die ganze Welt
geht. Darum kann und wird nichts blei-
ben, wie es ist, bis das Ende aller in die
Rettung verwandelt wird. Wer diesen
Aufbruch wagt, weiss auch: «Wohin ge-
hen wir? — Immer nach Hause» (Nova-
lis).

ES
Beim Bedenken dieses Textes wurde mir
der Aufbruch unserer religiés-sozialen
Viter neu bewusst. Als Student in Ko-
nigsberg, befangen von pietistischer
Frommigkeit, kam Ragaz’Buch iiber die
Blumhardts auf meinen Tisch. Ich las
und schwianzte sidmtliche Kollegs. Die
zurlickliegende Zeit mit ihren Aufgaben



und Verpflichtungen und vor allem mit
ihrer inneren Enge wurde vergessen —
ich hatte endlich Horizont.

Da gab es also Apostel und Prophe-
ten, die starre Formen und Formeln
quilender Frommigkeit zerbrachen, um
durch den Scherbenhaufen einen Weg
freizuschaufeln. «Jesus ist keine Presse,
sondern eine Hebekraft», solche Worte
versetzten in eine nie gekannte Freiheit.
Da gab es keine gepflegten Fassaden
mehr, hinter denen glanzvolle Reforma-
tions- und Gustav-Adolf-Feiern began-
gen wurden. Da war kein «Sonntags-
gott», der die Welt erlést und sich dann
nicht weiter um sie kiimmert. Da griffen
nie gekannte Hédnde nach uns, sodass
uns die religiose Innenarchitektur eigen-
siichtig und verwerflich vorkam. Diese
Mainner sprangen iiber gesellschaftliche
Z&une und iber kirchliche Mauern. Ihre
Strasse ging durch alles hindurch: Das
waren Wanderer vorbei an allen Statio-
nen.

So kamen wir dann zu den anderen,
den Ausserkirchlichen. Die sprachen
nicht von unserem «Dort», sondern von
einem «Hier», nicht vom «Himmely,
sondern von «dieser Erde», wo sie frei-
hédndig schaffen wollten. Sie konnten ja
nicht wissen, dass Gott sich ldangst zur
Welt gewandt hatte und damit die Welt
umkehren wollte. Wer die geruhsame
Beschaulichkeit im frommen Konventi-
kel nicht ertrug, wem die blosse «Recht-
fertigung» nicht genug war, und wer die
«Gerechtigkeit» meinte, machte sich auf
einen mithsamen Weg. Nichts stimmte
mehr: nicht das Ghetto der Kirchlich-
keit, nicht die dreiste Selbstrechtferti-
gung der anderen in der Welt. So wur-
den sie zu Grenzgingern zwischen den
Provinzen der reichen Frommen und der
armseligen Arbeiter.

Nein, sie hatten einander nicht viel
vorzuwerfen. Die sich Sozialisten nann-
ten und einstmals als Pazifisten be-
schimpft worden waren, kamen von ih-
rem Siindenfall des Jahres 1914 her, als
sie erst dem Panzerkreuzerbau und dann

dem Weltkrieg zugejubelt hatten. Wir
aber erkannten uns mit unserer religitsen
Introvertiertheit noch weitaus schuldi-
ger. Waren jene 1918 durch eine erbarm-
liche Ohnmacht gestraft worden, so
starrten wir beschamt auf die der Kirche
entlaufenen Habenichtse.

Aber auch wir wollten vergessen, was
hinter uns lag. Da blieb nur eins: Auf
den Weg zu treten, den der Bergprediger
gegangen war, ja, der er selbst war, und
dabei die Menschen am Wegrand aufzu-
rufen und mitzureissen: Gott, das ist
der, der es mit uns allen, auch mit euch,
hilt und von ganz unten seine Sache an-
fangt. Er will eine neue Gesellschaft und
eine neue Erde. Jede Bitte im Herrenge-
bet ist dafiir eine Zusage und eine Ga-
rantie.

Wir blieben nicht allein. Es fanden
sich andere, die in die Umwelt Unruhe
brachten: in der Partei wie in der Kirche.
Damit waren wir als «Ketzer» abgestem-
pelt; aber waren solche Abweichler denn
nicht immer wieder der Motor der Kir-
chengeschichte gewesen?

Besser als Riickschau und Kritik ange-
sichts eines so bescheidenen Anfangs ist
— gemadss unserem Text — der Blick auf
die Gegenwart, die begonnene Zukunft
ist.

Es hat sich rings um uns nicht viel ge-
dndert: Noch einmal sind wir auf der
deutschen Landstrasse zwischen satten
Kirchen und dem Kreuz beschwert ge-
nug. Uberall diese «christlichen» Riick-
falligkeiten, und dazu auch noch partei-
lich organisiert! Uns stdrt bei diesem
Abweg das Adjektiv «christlich», das
dem Neuen Testament absolut fremd ist
und vor dem unser Apostel ausdriick-
lich warnt (2. Thess. 3ff.): «Er wird sich
in den Tempel des Herrn setzen», um sei-
ne Allmacht vorzutduschen.

Wir erleben heute harte Riickschlége
in der Phantasie vom «christlichen
Abendland», das es niemals gegeben
hat. Wir erfahren Gewissenszwang, die
allgemeine Korruption als wirtschaftli-
che Methode von oben nach unten, ge-

35



lenkte Informationen und verlogene
Versprechen, die Feindbilder von ehe-
dem und das verlegene Votieren der Kir-
chen — alles, wie gehabt! Wer heute mit
den Wolfen heult, statt mit den Engeln
zu weinen, hat die Zeit verschlafen oder
ist auf einen Abweg geraten. Wer nicht
protestierend seine Hinde ausstreckt,
hat den Apostel missverstanden. Wer
sich beim moralistischen Palaver aufhal-
ten ldsst, bleibt auf dem Wege zum Ziel
stecken: Die Herrschaft Christi vertragt
sich mit keinem Kompromiss, der letzt-
lich in der Bedrohung und Vernichtung
unserer Welt und in der Verleugnung al-
ler drei Glaubensartikel, die wir Sonntag
fiir Sonntag bekennen, enden muss.

Das Evangelium kennt keine «Dop-
pelbeschliisse», sondern nur ein Entwe-
der-Oder. «Man muss das Elend mit
Hianden und Fiissen und nicht mit dem
Maul angreifen», sagt der alte Pestalozzi.
Wir haben zu demonstrieren, und — wo
n6tig — auch zu «lagern» wie Israel auf
seiner Wiistenwanderung. Es ist gar
nicht so weit bis nach Mutlangen! Jetzt
ist die Stunde, wo Gott wieder horbar
und sichtbar gemacht werden will.
Wenn wir schweigen, werden «die Stei-
ne», die Storenfriede der Friedensbewe-
gung, noch ganz anders schreien als bis-
her.

Der apostolische Lauf ist nicht nur ei-
ne innerliche «Erlosung», vielmehr ist er
eine Losung von allen Bindungen an die
Gewalt und die Vergewaltiger der zur
Freiheit berufenen Menschheit. Nur Ni-
hilisten mit der Parole «lieber tot als
rot» riskieren, die zweitausendjihrige

Geschichte Jesu auf unserer Welt auszu-
radieren. «Héande weg von der geliebten
Welt!»

Getrost, wir haben Prokura! Gerade
weil die Gnade heute teurer geworden ist
(Bonhoeffer). Die von den Déchern ver-
kiinden, was ihnen ins Ohr geraunt wor-
den ist, sind jene «Berufenen» unseres
Textes. Die Gemeinde Jesu, ob in Phi-
lippi oder in Tibingen, vertritt das
Reich des kommenden Herrn. Im diplo-
matischen Leben haben Botschafter und
Botschaften Exterritorialrecht. Fiir die
russische Botschaft in Bonn z.B. gilt das
Recht der Sowjetunion. Umgekehrt in
Moskau: Auf der Bolschaja Grusinskaja
steht das Botschaftsgebdude der Bun-
desrepublik; in ihm gilt, ungeachtet des
sowjetischen Staatsgebietes, unser west-
deutsches Recht. Wir sind Botschafter
auf fremder Erde und doch zu Hause,
und dahin laden wir ein.

Noch einmal Paulus: «Ich rede nicht
so, als hitte ich das Ziel schon erreicht,
oder als wire ich bereits vollkommen,
aber ich strebe danach, ob ich es nicht
doch erreiche, wie Christus Jesus mich
erreicht hat. Bruder, ich halte mich nicht
fur einen, der am Ziel wire, nur verges-
se ich das Zuriickliegende und wahrend
ich mich nach vorn strecke, strebe ich
nach dem Ziel zu Ehren der héchsten
Berufung in Jesus dem Christus.»
(Predigt aus Anlass der Tagung des Bun-
des der Religiosen Sozialisten Deutsch-
lands vom 9. Oktober 1983 in Tiibingen)

Jesus von Nazareth ist kein Wunderkind, kein religidses Genie, kein orientalischer Zauberer
oder gar ein Religionsstifter — Gott wird Mensch ... Das wirft alle religidsen Vorstellungen
um. Nicht der Mensch kommt in den Himmel — der Himmel ist auf die Erde gekommen, und
Gott wird in diesem Menschen unser Zeitgenosse. Er ist der Avantgardist Gottes; mit ihm ist
die ndchste und letzte Etappe der Entwicklung unserer Welt vorgezeichnet.

(Johannes Harder: Christoph Blumhardt, Ansprachen, Predigten, Reden, Briefe, Band 1,

Neukirchen-Vluyn 1978, S. 10-11)

36



	Vom kirchlichen Ghetto zum Reich Gottes

