
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 2

Artikel: Vom kirchlichen Ghetto zum Reich Gottes

Autor: Harder, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Harder

Vom kirchlichen Ghetto zum Reich Gottes

Ich rede nicht so, als hätte ich das Ziel schon erreicht oder als wäre ich bereits
vollkommen; aber ich strebe danach, ob ich es nicht auch erreiche oder ergreife, wie
Christus Jesus mich erreicht oder ergriffen, eingeholt hat. Brüder, ich halte mich
nicht für einen, der am Ziel wäre; nur vergesse ich das Zurückliegende und während
ich mich nach vorn strecke, strebe ich nach dem Ziel zu Ehren der höchsten Berufung

in Jesus dem Christus. Philipper 3, 12-14

Das ist ein Text aus dem Paulusbrief an
die Christen in Philippi, der etwa in den
Jahren 63 oder 64 verfasst wurde. Diese
Gemeinde ist die erste in Europa. Der
Apostel schreibt aus dem Gefängnis.
Der Ort ist ungewiss.

Uns interessiert, dass hier in einer
Situation geschrieben wird, die sozusagen
symbolisch für die Geschichte der
Gemeinde Christi ist: in Gefangenschaft
und doch frei, hinter Gittern und doch
unterwegs; darum haben wir Anlass, uns
als Adressaten des Briefschreibers
anzusehen. Mit dem Kommen Christi — so
will der Briefschreiber sagen — ist eine
Bewegung in der Welt entstanden. Gott
hat nach der fallenden Welt gegriffen
und hat sie im Grunde erschüttert, denn
im Menschen Jesus Christus hat er sein
Reich inmitten aller unserer Reiche
errichtet, und damit ist er zum Erdenbewohner

und zum Zeitgenossen aller
geworden. Das ist ein neues Kapitel in der
Geschichte der Menschheit.

Seither kann nichts bleiben, wie es ist.
Gott verändert die Welt; aber er wandelt
und verwandelt nicht mit Programmen
und nicht durch Systeme, er verändert
durch diesen Jesus, in dem er auf die
Wanderung, auf den Weg über die Erde
geht. Gott will seine Welt wiederhaben
und geht bis an die Enden, um auch den
letzten noch zu erreichen.

Seine ganze Vita war eine Wanderung:
er pilgert, er durchkreuzt Palästina; aber
dies Land und dies Volk sind ihm nicht
genug. Er heisst seine Leute mitgehen
und schickt sie durch die Dörfer und
Städte: «Kommt mit — ich bin euer
Weg! Da, auf diesem Wege werden Blinde

sehend, Taube hörend und Arme
glücklich.» So hat damals sein Reich
begonnen, und die auf ihn hörten, liessen
sich mitnehmen oder einfach mitreissen.
Im Hintergrund dieser Einladung, auf
seinen Weg zu treten, stehen dann die
Völker im weltweiten Horizont. Gott
will durch die Welt, und die ihn hören,
machen sich gleich Jesus auf den Weg.

Damit ist dem Tempel gekündigt, den
Israel zum religiösen Institut hat erstarren

lassen: Wo man das Heiligtum ge-
niesst, peinlich den Kult beachtet und
politische Hoffnung nur hat im Blick
auf die römische Besetzung, d.h. auf die
Befreiung und die Aufrichtung des
Königtums Israel.

Ringsum herrscht im Handel und
Wandel, im Denken und im Verhalten
zur Umwelt die starre Reaktion, das
Festhalten am Überlieferten. Man hat
Standpunkte — religiöse und politische
— und Prinzipien; Jesus aber geht es um
Aktion. Die Nachfolger, die hier Leser
des Paulusbriefes sind, sollen das
Vergangene vergangen sein lassen — Paulus

33



nennt sich als Beispiel. Auch er kommt
von der Tradition her; sie ist ihm in
jenem entscheidenden Erlebnis von
Damaskus jedoch zerschlagen worden. Er
kennt das griechische Stadion — so
etwa ist es mit ihm geworden: Er steht
auf dem Startpunkt und weiss, dass er
nichts als dies Eine jetzt zu tun hat: laufen

— laufen — laufen!

Aber dieser Mann ist seither auch kein
Gottsucher mehr. Er sucht nicht, denn
er erkennt sich als einen Gesuchten und
Gefundenen. Er darf nach und mit dem
Menschen Jesus Christus wieder ganz
neu anfangen. Damit ist er — so sagt er
in unserem Text — noch kein Vollkommener,

kein Perfekter geworden. Und
doch, es fehlt ihm im Grunde nichts ausser

dem Einen, dass er auf diesem Wege
ein Ergriffener bleibt. Er ist noch längst
nicht am Ziel, wohl aber in der rechten
Richtung. Unterwegs ist er damals
eingeholt worden; seither ist und bleibt er
unterwegs. Dabei hat er vieles aufgeben
müssen und können; überhaupt ist für
ihn eine Umwertung aller Werte entstanden.

Die gelernte und kultivierte
Frömmigkeit hat er fortan verloren. Sein
theologisches Wissen ist ihm fragwürdig
geworden. Na, und was die Politik
angeht, die hat ihn jetzt im Gefängnis zu
ihrem Opfer gemacht.

Er hat nur noch ein Ziel: Das andere,
das auf ihn zukommende Reich. Eben,
unterwegs sieht alles anders aus:
Vermeintliche Wirklichkeiten gehen an
ihm vorüber ode entpuppen sich als
Träume. Die Realität und Aktivität Gottes

hat sie alle wie die Sonne den Nebel
hinweggefegt. Von dieser Gegenwart des

hereingebrochenen und ihn mitreissenden
Reiches ist Paulus — das ist sein

Wort — «ergriffen». Wie ihn der
Gekreuzigte und Auferstandene gepackt
hat, so greift er nun nach den anderen,
nach denen in Kleinasien und hier in
Philippi nach Europa, um ihnen die
Nachricht von dem Gekommenen und
Kommenden zuzurufen.

Das aber verursacht Unruhe ringsum,
denn es handelt sich um eine Revolution
ohnegleichen. Menschen wenden sich ab
von tausend Dingen und vor allem von
sich selbst. Sie schauen nicht mehr
zurück, ertragen ihre Wohnungen und
Gewohnheiten nicht mehr, wollen nirgends
mehr recht bleiben, denken nicht mehr
an ihre alten Götzen und lassen sich von
der alles bewegenden Hand der
Barmherzigkeit lenken. Sie sind nicht mehr
gern in frommen und weltlichen Winkeln,

um ungestört in sich selbst
dahinzuvegetieren. Sie sitzen oder hocken
nicht mehr — sie laufen. Sie stehen auf
und machen alle ihre geruhsamen Stationen

zu einem fortgesetzten Weg. Sie
glauben nicht länger an den Glauben —
sie glauben; sie lieben nicht länger die
Liebe — sie lieben; sie hoffen nicht auf
die Hoffnung — sie hoffen, d.h. sie warten

auf den Vollender, der am Ziel steht,
um alle Wege ins grosse Vaterhaus aller,
die Menschenantzlitz tragen, einmünden
zu lassen. Wenn sie auch tausendmal
stolpern, sie bleiben nicht liegen. Die
Hand, die sie mitgerissen hat, hebt sie
auf und zieht sie immer wieder empor.
Und mehr: Dieser Christus selbst ist ja
der Weg. Dieser Weg aber führt durch
das Grab der Auferstehung. Dieser
Jesus, auf den Paulus sich beruft, begleitet
unsere Geschichte und will, dass das
nicht in und um uns herum allein
geschieht, sondern über die ganze Welt
geht. Darum kann und wird nichts bleiben,

wie es ist, bis das Ende aller in die
Rettung verwandelt wird. Wer diesen
Aufbruch wagt, weiss auch: «Wohin
gehen wir? — Immer nach Hause» (Novalis).

*
Beim Bedenken dieses Textes wurde mir
der Aufbruch unserer religiös-sozialen
Väter neu bewusst. Als Student in
Königsberg, befangen von pietistischer
Frömmigkeit, kam Ragaz'Buch über die
Blumhardts auf meinen Tisch. Ich las
und schwänzte sämtliche Kollegs. Die
zurückliegende Zeit mit ihren Aufgaben

34



und Verpflichtungen und vor allem mit
ihrer inneren Enge wurde vergessen —
ich hatte endlich Horizont.

Da gab es also Apostel und Propheten,

die starre Formen und Formeln
quälender Frömmigkeit zerbrachen, um
durch den Scherbenhaufen einen Weg
freizuschaufeln. «Jesus ist keine Presse,
sondern eine Hebekraft», solche Worte
versetzten in eine nie gekannte Freiheit.
Da gab es keine gepflegten Fassaden
mehr, hinter denen glanzvolle Reformations-

und Gustav-Adolf-Feiern begangen

wurden. Da war kein «Sonntagsgott»,

der die Welt erlöst und sich dann
nicht weiter um sie kümmert. Da griffen
nie gekannte Hände nach uns, sodass
uns die religiöse Innenarchitektur
eigensüchtig und verwerflich vorkam. Diese
Männer sprangen über gesellschaftliche
Zäune und über kirchliche Mauern. Ihre
Strasse ging durch alles hindurch: Das
waren Wanderer vorbei an allen Stationen.

So kamen wir dann zu den anderen,
den Ausserkirchlichen. Die sprachen
nicht von unserem «Dort», sondern von
einem «Hier», nicht vom «Himmel»,
sondern von «dieser Erde», wo sie
freihändig schaffen wollten. Sie konnten ja
nicht wissen, dass Gott sich längst zur
Welt gewandt hatte und damit die Welt
umkehren wollte. Wer die geruhsame
Beschaulichkeit im frommen Konventi-
kel nicht ertrug, wem die blosse
«Rechtfertigung» nicht genug war, und wer die
«Gerechtigkeit» meinte, machte sich auf
einen mühsamen Weg. Nichts stimmte
mehr: nicht das Ghetto der Kirchlichkeit,

nicht die dreiste Selbstrechtfertigung
der anderen in der Welt. So wurden

sie zu Grenzgängern zwischen den
Provinzen der reichen Frommen und der
armseligen Arbeiter.

Nein, sie hatten einander nicht viel
vorzuwerfen. Die sich Sozialisten nannten

und einstmals als Pazifisten
beschimpft worden waren, kamen von
ihrem Sündenfall des Jahres 1914 her, als
sie erst dem Panzerkreuzerbau und dann

dem Weltkrieg zugejubelt hatten. Wir
aber erkannten uns mit unserer religiösen
Introvertiertheit noch weitaus schuldiger.

Waren jene 1918 durch eine erbärmliche

Ohnmacht gestraft worden, so
starrten wir beschämt auf die der Kirche
entlaufenen Habenichtse.

Aber auch wir wollten vergessen, was
hinter uns lag. Da blieb nur eins: Auf
den Weg zu treten, den der Bergprediger
gegangen war, ja, der er selbst war, und
dabei die Menschen am Wegrand aufzurufen

und mitzureissen: Gott, das ist
der, der es mit uns allen, auch mit euch,
hält und von ganz unten seine Sache
anfängt. Er will eine neue Gesellschaft und
eine neue Erde. Jede Bitte im Herrengebet

ist dafür eine Zusage und eine
Garantie.

Wir blieben nicht allein. Es fanden
sich andere, die in die Umwelt Unruhe
brachten: in der Partei wie in der Kirche.
Damit waren wir als «Ketzer» abgestempelt;

aber waren solche Abweichler denn
nicht immer wieder der Motor der
Kirchengeschichte gewesen?

Besser als Rückschau und Kritik
angesichts eines so bescheidenen Anfangs ist
— gemäss unserem Text — der Blick auf
die Gegenwart, die begonnene Zukunft
ist.

Es hat sich rings um uns nicht viel
geändert: Noch einmal sind wir auf der
deutschen Landstrasse zwischen satten
Kirchen und dem Kreuz beschwert
genug. Überall diese «christlichen»
Rückfälligkeiten, und dazu auch noch parteilich

organisiert! Uns stört bei diesem
Abweg das Adjektiv «christlich», das
dem Neuen Testament absolut fremd ist
und vor dem unser Apostel ausdrücklich

warnt (2. Thess. 3ff.): «Er wird sich
in den Tempel des Herrn setzen», um seine

Allmacht vorzutäuschen.
Wir erleben heute harte Rückschläge

in der Phantasie vom «christlichen
Abendland», das es niemals gegeben
hat. Wir erfahren Gewissenszwang, die
allgemeine Korruption als wirtschaftliche

Methode von oben nach unten, ge-

35



lenkte Informationen und verlogene
Versprechen, die Feindbilder von
ehedem und das verlegene Votieren der
Kirchen — alles, wie gehabt! Wer heute mit
den Wölfen heult, statt mit den Engeln
zu weinen, hat die Zeit verschlafen oder
ist auf einen Abweg geraten. Wer nicht
protestierend seine Hände ausstreckt,
hat den Apostel missverstanden. Wer
sich beim moralistischen Palaver aufhalten

lässt, bleibt auf dem Wege zum Ziel
stecken: Die Herrschaft Christi verträgt
sich mit keinem Kompromiss, der letztlich

in der Bedrohung und Vernichtung
unserer Welt und in der Verleugnung
aller drei Glaubensartikel, die wir Sonntag
für Sonntag bekennen, enden muss.

Das Evangelium kennt keine
«Doppelbeschlüsse», sondern nur ein
Entweder-Oder. «Man muss das Elend mit
Händen und Füssen und nicht mit dem
Maul angreifen», sagt der alte Pestalozzi.
Wir haben zu demonstrieren, und — wo
nötig — auch zu «lagern» wie Israel auf
seiner Wüstenwanderung. Es ist gar
nicht so weit bis nach Mutlangen! Jetzt
ist die Stunde, wo Gott wieder hörbar
und sichtbar gemacht werden will.
Wenn wir schweigen, werden «die Steine»,

die Störenfriede der Friedensbewegung,

noch ganz anders schreien als
bisher.

Der apostolische Lauf ist nicht nur eine

innerliche «Erlösung», vielmehr ist er
eine Lösung von allen Bindungen an die
Gewalt und die Vergewaltiger der zur
Freiheit berufenen Menschheit. Nur
Nihilisten mit der Parole «lieber tot als
rot» riskieren, die zweitausendjährige

Geschichte Jesu auf unserer Welt
auszuradieren. «Hände weg von der geliebten
Welt!»

Getrost, wir haben Prokura! Gerade
weil die Gnade heute teurer geworden ist
(Bonhoeffer). Die von den Dächern
verkünden, was ihnen ins Ohr geraunt worden

ist, sind jene «Berufenen» unseres
Textes. Die Gemeinde Jesu, ob in
Philippi oder in Tübingen, vertritt das
Reich des kommenden Herrn. Im
diplomatischen Leben haben Botschafter und
Botschaften Exterritorialrecht. Für die
russische Botschaft in Bonn z.B. gilt das
Recht der Sowjetunion. Umgekehrt in
Moskau: Auf der Bolschaja Grusinskaja
steht das Botschaftsgebäude der
Bundesrepublik; in ihm gilt, ungeachtet des

sowjetischen Staatsgebietes, unser
westdeutsches Recht. Wir sind Botschafter
auf fremder Erde und doch zu Hause,
und dahin laden wir ein.

Noch einmal Paulus: «Ich rede nicht
so, als hätte ich das Ziel schon erreicht,
oder als wäre ich bereits vollkommen,
aber ich strebe danach, ob ich es nicht
doch erreiche, wie Christus Jesus mich
erreicht hat. Brüder, ich halte mich nicht
für einen, der am Ziel wäre, nur vergesse

ich das Zurückliegende und während
ich mich nach vorn strecke, strebe ich
nach dem Ziel zu Ehren der höchsten
Berufung in Jesus dem Christus.»
(Predigt aus Anlass der Tagung des Bundes

der Religiösen Sozialisten Deutschlands

vom 9. Oktober 1983 in Tübingen)

Jesus von Nazareth ist kein Wunderkind, kein religiöses Genie, kein orientalischer Zauberer
oder gar ein Religionsstifter — Gott wird Mensch Das wirft alle religiösen Vorstellungen
um. Nicht der Mensch kommt in den Himmel — der Himmel ist auf die Erde gekommen, und
Gott wird in diesem Menschen unser Zeitgenosse. Er ist der Avantgardist Gottes; mit ihm ist
die nächste und letzte Etappe der Entwicklung unserer Welt vorgezeichnet.

(Johannes Harder: Christoph Blumhardt, Ansprachen, Predigten, Reden, Briefe, Band 1,
Neukirchen-Vluyn 1978, S. 10-11)

36


	Vom kirchlichen Ghetto zum Reich Gottes

