Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 1

Artikel: Beten verandert uns

Autor: La Roche, Kathi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143091

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kathi LaRoche

Beten verindert uns

Und es begab sich, dass er an einem Ort betete; und als er aufgehort hatte, sagte
einer seiner Jiinger zu ihm: «Herr, lehre uns beten, wie auch Johannes seine Jiinger
gelehrt hat!»... Und er sprach zu ihnen: « Wer unter euch hdtte einen Freund und
ginge zu ihm um Mitternacht und sagte zu ihm.: ’Freund, leihe mir drei Brote, denn
ein Freund von mir ist auf der Reise zu mir gekommen, und ich habe ihm nichts vor-
zusetzen’; und jener wiirde von innen antworten und sagen: ’Mach mir keine Miihe!
Die Tiir ist schon verschlossen, und meine Kinder sind mit mir im Bett; ich kann
nicht aufstehen und dir geben.’ Ich sage euch: Wenn er auch nicht deswegen aufste-
hen und ihm geben wird, weil er sein Freund ist, so wird er doch um seiner Unver-

schamtheit willen aufstehen und ihm geben, so viel er bedarf. »

Wir wollen heute die Frage der Jiinger
Jesu nach dem Beten zu unserer eigenen
machen und miteinander die Antwort
Jesu zu verstehen versuchen.

Diese Antwort ist nicht die Antwort
der Theologen, die gescheite Abhand-
lungen schreiben iber das Gebet. Es ist
keine Antwort aus der Distanz des Be-
trachters. Es ist die Antwort eines, der
die Anfragenden teilhaben lidsst an sei-
ner Art des Betens (unmittelbar vor dem
Gleichnis vom bittenden Freund steht
namlich das Unser-Vater, wo Jesus sagt:
S o bete ich — betet so mit mir!). An-
schliessend zeigt er dann gleichnishaft,
was er tut..., nicht indem er seine Praxis
begriindet, sondern indem er seine Pra-
xis beschreibt. Darum erzihlt er eine Ge-
schichte. Die Geschichte von einem, der
bittet und auch bekommt, worum er bit-
tet.

Geschichten erzidhlen ist eine besonde-
re Form des Nachdenkens. Vielleicht die
dem, worum es im Glauben geht, adi-
quateste. Sie will nichts erkliren. Sie will
nichts beweisen. Sie will hineinnehmen
in eine Praxis.

Noch einmal: Die Geschichte, die Je-
sus erzdhlt, ist einfach. Es bittet einer

Lk.11,1-8

um etwas, was ihm fehlt, und er be-
kommt es. Ist es mit dem Beten tatsach-
lich so einfach?

Ich will Thnen eine andere Geschichte
erzdhlen, auch eine sehr einfache. Es
fehlt einem etwas, aber er bekommt es
nicht. Weil er nicht bittet. Die Geschich-
te stammt von Paul Watzlawick und
heisst
«Die Geschichte mit dem Hammer»:

Ein Mann will ein Bild aufhingen.
Den Nagel hat er, nicht aber den Ham-
mer. Der Nachbar hat einen. Also be-
schliesst unser Mann, hiniiberzugehen
und ihn auszuborgen. Doch da kommt
ihm ein Zweifel: «Was, wenn der Nach-
bar mir den Hammer nicht leihen will?
Gestern schon griisste er mich nur so
fliichtig. Vielleicht war er in Eile. Aber
vielleicht war die Eile nur vorgeschiitzt,
und er hat etwas gegen mich. Und was?
Ich habe ihm nichts angetan; der bildet
sich da etwas ein. Wenn jemand von mir
ein Werkzeug borgen wollte, ich gébe es
ihm sofort. Und warum er nicht? Wie
kann man einem Mitmenschen einen so
einfachen Gefallen abschlagen? Leute
wie dieser Kerl vergiften einem das Le-
ben. Und dann bildet er sich noch ein,

1



ich sei auf ihn angewiesen. Bloss weil er
einen Hammer hat. Jetzt reicht’s mir
wirklich.» — Und so stiirmt er hiniiber,
lautet, der Nachbar 6ffnet, doch bevor
er «Guten Tag» sagen kann, schreit ihn
unser Mann an: «Behalten Sie sich Thren
Hammer, Sie Riipel!»

Diese Geschichte beschreibt auch eine
Praxis, aber eine andere als die des Be-
tens. Eben die des «Nicht-Betens», des
«Um-nichts-Bittens». In beiden Ge-
schichten gibt es dhnliche Voraussetzun-
gen: Dem einen fehlt etwas, der andere
hat es. Doch in der Geschichte Jesu geht
der, dem etwas fehlt hin, und bittet den
anderen: «Hilf mir!»

Und in der Geschichte von Watzlawick
geht der, dem etwas fehlt, hin und sagt
zum andern: «Auf dich bin ich grad
auch nicht angewiesen!» Er versteckt
seinen Mangel. Er versteckt damit seine
Bediirftigkeit. Er will sich nicht verletz-
bar zeigen — mehr noch: Er geht gleich
schon selber zum Angriff liber, kriankt
den anderen und kompensiert damit,
was er nicht ertragen kann: angewiesen
und damit in Dankesschuld zu sein.

Die Geschichte vom bittenden Freund
ist Jesu Antwort auf die Frage der Jiin-
ger nach dem Beten. Demnach heisst be-
ten: dem, was einem fehlt, was man sich
wiinscht, was einen in eine Notlage
bringt, Sprache und  Ausdruck
verleihen. Es konkret beim Namen nen-
nen. Und: sich darum bemiihen.

Natiirlich ist der Gott, zu dem man
betet, nicht einfach vergleichbar einem
gutmiitigen Nachbarn oder einem All-
zweck-Kramer, bei dem man Bestellun-
gen aufgeben kann und dann bekommt,
was man verlangt. Trotzdem sagt die
Geschichte: Man soll bitten. Weiter
unten driickt es Jesus sogar noch deutli-
cher aus:

«Und ich sage auch: Bittet, so wird
euch gegeben werden; suchet, so werdet
ihr finden, klopfet an, so wird euch auf-
getan werden! Denn jeder, der bittet,
empfingt; und wer sucht, der findet;

2

und wer anklopft, dem wird aufgetan
werden» (Lk. 11, 9-10).

Das Gleichnis ist ja auch nicht ein
Gleichnis uiber Gott, es ist ein Gleichnis
vom Beten und von demjenigen, der be-
tet. Schauen wir ihn noch ein wenig ge-
nauer an. Es wére ja vorstellbar, dass er
in seiner Situation zu den unerwartet an-
kommenden Gésten gesagt hitte: «Ach,
liebe Freunde, hittet ihr euch doch an-
gemeldet, dann hétten wir ein Festessen
zubereitet. Jetzt ist halt nichts da.
Kommt ein andermal, ich kann euch
nicht bewirten.» Oder, dass er zu seiner
Frau gesagt hitte: «Da hast du es. Nie
keine Vorrate im Haus. Wiirdest du ein
bisschen weitsichtiger haushalten, dann
stiinden wir jetzt auch nicht so blamiert
da, wenn Gaste kommen. Jetzt sieh zu,
wie wir das Gesicht wahren!» Oder, dass
er zu sich selber gesagt hitte: «Unserei-
ner ist eh nur ein armer Schlucker. Die
glauben wohl, sie konnten auf lateini-
sche Zehrung gehn und sich bei mir
schadlos halten. So was miissen sie
schon bei feineren Leuten probieren. Ich
bin nicht in der Lage, Feste zu feiern.
Habe kaum fiir die eigene Familie genug
und kann das ja schliesslich auch nicht
dndern.» Aber all das tut unser Mann
nicht. Er entschuldigt sich nicht, be-
schuldigt niemand andern, beklagt nicht
seine eigene Situation... oder was immer
man sich noch einfallen lassen konnte,
um sich resigniert zuriickzulehnen und
sagen zu konnen: «So ist es eben, Amen.»

Resignieren tut man immer dann,
wenn man sich selber ohnméchtig fiihlt
und glaubt, dass es in der Macht anderer
stiinde oder gestanden haben konnte, ei-
nen nicht in diese Lage zu bringen, in
der man ist... dass andere aus irgendwel-
chen Trigheits-, Dummbheits-, Bosheits-
griinden oder Eigeninteressen nicht ge-
willt sind, an dieser Lage etwas zu in-
dern, wo man selber nichts dndern zu
koénnen meint — oder nichts dndern
will.

Es gibt Situationen, angesichts derer
man ohnméchtig ist und sagen muss:



«So ist es halt.» Aber diese sind selten,
vermutlich viel seltener als die jeweiligen
Anlasse, zu denen wir sagen: «Jetzt ist es
halt so.»

Wenn man zu schnell und zu oft sagt:
«So ist es eben», dann verlernt man mit
der Zeit, dass es auch anders sein konnte.
Und schlimmer noch: Man verlernt zu
wiinschen, dass es anders sein konnte.

Unser Mann im Gleichnis bittet noch
um das, was ihm fehlt. Er betet noch,
konnten wir sagen. Der Schluss liegt na-
he: Weil er noch nicht resigniert hat, we-
der an seiner eigenen Armut noch an der
Hartherzigkeit seiner Nachbarn, darum
kann er das noch. «Hitte er schon so viele
schlechte Erfahrungen gemacht, wie ich,
so viele Enttduschungen und abgeschla-
gene Wiinsche verwinden miissen, wie
ich... er hiitte es auch ldngst aufgegeben.»
So argumentieren wir ja meistens. Beten
ist eine Sache des Vertrauens. Wenn
einer dieses Vertrauen nicht hat, dann
kann er eben nicht beten. Wenn einem
nicht von klein auf ein tiefes Grundver-
trauen in die Welt und in die Menschen
eingepflanzt wurde von «optimalen El-
tern», dann ist man eben nie in der La-
ge, selber Vertrauen zu entwickeln und
zu glauben... und zu beten.

Das Gleichnis argumentiert aber nicht
so. Es argumentiert genau genommen
iiberhaupt nicht. Es sagt keineswegs:
«Du hast doch allen Grund anzuneh-
men, dass dein Nachbar dir entgegen-
kommt — er ist ja ein so liebenswiirdiger
Mensch und wird dir doch eine Bitte
nicht abschlagen k6énnen. Sei doch nicht
so misstrauisch.» Das Gleichnis ist nicht
persuasiv. Es weiss: Der Nachbar wird
sich ziemlich sicher gestort fiithlen, viel-
leicht sogar ungehalten reagieren. Es
geht also von ziemlich &hnlichen
Voraussetzungen aus wie die Geschichte
von Watzlawick. Und es behauptet viel-
leicht letztlich auch gar nicht so viel an-
deres als die Geschichte mit dem
Hammer. Es gehen ndmlich beide Ge-
schichten davon aus, dass es nicht fest-
gegebene Situationen sind, die eben die-

ses oder jenes Handeln moglich und
sinnvoll machen, sondern dass ein be-
stimmtes Handeln die gegebene Situa-
tion und die daran Beteiligten durchaus
zu verdndern vermag.

Wer bittet, sagt nicht: «So ist es eben.»
Er sagt: «So ist es, aber so soll es nicht
sein. Das und das muss anders werden.»
Wer bittet, lernt das Wiinschen wieder.
Und wer die kleinen Wiinsche wieder
lernt, der lernt auch die grossen Wiin-
sche wieder, die allen gemeinsamen.

Ich will Ihnen an dieser Stelle noch ei-
ne Geschichte erzihlen, in der es ums
Bitten und ums Wiinschen geht. Und die
zeigt, dass das Bitten eben das Wiin-
schen ermoglicht und nicht — nur —
umgekehrt. Es ist eine kleine Geschichte
aus jidischem Milieu, die Sigmund
Freud in seinem Buch iiber den Witz an-
fihrt:

«Ein Verarmter hat sich von einem
wohlhabenden Bekannten unter vielen
Beteuerungen seiner Notlage 25 Franken
geborgt. Am selben Tag noch trifft ihn
der Gonner im Restaurant vor einer
Schiissel Lachs mit Mayonnaise. Er
macht ihm Vorwiirfe: "Wie, Sie borgen
sich Geld von mir aus, und dann bestellen
Sie sich Lachs mit Mayonnaise. Dazu
haben Sie mein Geld gebraucht?’ ’Ich
verstehe Sie nicht’, "antwortet der Be-
schuldigte, ’wenn ich kein Geld habe,
k a n n ich nicht essen Lachs mit Mayon-
naise, wenn ich Geld habe, d a r f ich
nicht essen Lachs mit Mayonnaise. Also
wann soll ich eigentlich essen Lachs mit
Mayonnaise?’»

Wenn einer immer fragt: «Was kann
ich mir unter den gegebenen Bedingun-
gen denn iiberhaupt leisten?» wird er
eben nie mehr Lachs mit Mayonnaise es-
sen und sein Wunsch, es wieder einmal
tun zu konnen, wird sich mit der Zeit
hochstens noch Ausdruck verschaffen in
der Bitterkeit und Ablehnung derer, die
die Kosten nicht zu scheuen brauchen
und durchaus hie und da Lachs mit
Mayonnaise essen. Diese Bitterkeit dn-
dert aber die gegebene Situation keines-

3



wegs. Im Gegenteil, sie stabilisiert sie ge-
radezu, sie zementiert die dusseren Ver-
haltnisse, in denen die einen reich und
die andern arm sind, die einen méichtig
und die andern ohnmachtig, Opfer, die
sich nicht wehren konnen.

Da bittet einer den andern um Geld —
tragt seine Bediirftigkeit an ihn heran.
Er kann nicht auf die Grossherzigkeit
seiner Verwandten rechnen — herunter-
gekommene Angehoérige miissen ja in
Kauf nehmen, dass ihre Notlage in der
Familie Arger hervorruft. Er kann ei-
gentlich auch nicht auf sein Recht po-
chen... weitere Verwandte und, wie in
unserer Geschichte gar, blosse Bekannte
sind keineswegs unterstiitzungspflichtig.
Er kann sich eigentlich bloss vor den an-
dern hinstellen als reine Zumutung.
Aber Zumutungen losen meistens etwas
aus... auch in unserer Geschichte: Er be-
kommt, worum er sich bemiiht hat. Er
hat den anderen in Bewegung gebracht.
Mehr noch: Er hat auch bei sich etwas in
Bewegung gebracht. Auf einmal sind
wieder Wiinsche da. Wiinsche, die iiber
das hinausgehen, was man unbedingt
braucht zum Uberleben (denn das sind
ja im Grunde auch nicht Wiinsche, son-
dern einfach elementare Grundbediirf-
nisse!). Wiinsche, die etwas mit Lust am
Dasein zu tun haben.

Warum geht er nicht zu seinem Be-
kannten und sagt: «Ho6r mal, ich hitte
unheimlich Lust, mir mal wieder was
Gutes zu tun!» Nun, er miisste damit
rechnen, dass der andere sagt: «Mir wird
auch nichts geschenkt. Ich geb’ Dir doch
nicht Geld, damit Du umsonst kriegst,
wofiir ich mich mein Leben lang abracke-
re.» Und vielleicht ist ja auch in ihm sel-
ber eine Stimme, die sagt: «Das geht
doch nicht!» Aber kaum hat er, was er
dringend braucht, da spiirt er schon wie-
der: «Leben ist mehr als nur Uber-leben.
Meine Wiinsche gehen nach mehr!»

Beten heisst bitten. Das, was einem
fehlt, durchaus nach aussen tragen, als
Zumutung in den Raum stellen, vor an-
dere, vor Gott. Nicht weil es selbstver-

4

standlich ist, dass eine gewisse menschli-
che oder gottliche Gutherzigkeit da ist,
auf die ich zahlen kann. Auch nicht,
weil ich ein Recht einfordern kann, dass
meinen Anspriichen Gehor geschenkt
werden miisste. Aber weil damit die ge-
gebenen Situationen plétzlich wieder als
verdanderbare erscheinen und weil bei
mir selber dabei wieder eine Ahnung
wach wird, was das Leben lebenswert
macht: dass ich namlich nicht immer
fragen muss, was kann ich mir leisten,
was liegt noch drin, was steht mir noch
zu, was wird mich das kosten — sondern
weiss, dass das Beste mir nur geschenkt
werden kann. Ich darf bloss nicht ver-
gessen, es mir auch zu wiinschen.

Mit den Wiinschen geht man iiber das
Rechnen hinaus. Uber das hinaus, was
die gegebene Situation erlaubt und die
eigenen Moglichkeiten zulassen. Oder
anders gesagt: Beim Beten transzendiert
man sich selber. Und das ermoglicht Le-
ben. Eben jenes Leben, das man nur ge-
schenkt bekommen kann.

Beten verdndert uns. Wir lernen die
Welt als eine verdnderbare sehen. Ver-
anderbar durch uns, die Betenden. Und
wir lernen das Leben als ein Geschenk zu
sehen. Ein Geschenk von Gott. Nicht ein
Recht, das nur einigen zukommt, nicht
ein Besitz, den man mit allen Mitteln
verteidigen muss, nicht ein Gut, das man
sichern kann auf immer fragwiirdigere
Weise..., sondern ein Geschenk.

Jesus will uns mit seiner Geschichte
hineinnehmen in die Praxis des Betens
— als einer Form der Partizipation an
einem Leben, das uns transzendiert.

(Predigt vom 26. Juni 1983
in der Evangelischen
Hochschulgemeinde Ziirich)




	Beten verändert uns

