
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 78 (1984)

Heft: 1

Artikel: Beten verändert uns

Autor: La Roche, Käthi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Käthi LaRoche

Beten verändert uns

Und es begab sich, dass er an einem Ort betete; und als er aufgehört hatte, sagte
einer seiner Jünger zu ihm: «Herr, lehre uns beten, wie auch Johannes seine Jünger
gelehrt hat!»... Und er sprach zu ihnen: «Wer unter euch hätte einen Freund und
ginge zu ihm um Mitternacht und sagte zu ihm: 'Freund, leihe mir drei Brote, denn
ein Freund von mir ist aufder Reise zu mir gekommen, und ich habe ihm nichts
vorzusetzen '; und jener würde von innen antworten und sagen: 'Mach mir keine Mühe!
Die Tür ist schon verschlossen, und meine Kinder sind mit mir im Bett; ich kann
nicht aufstehen und dir geben. ' Ich sage euch: Wenn er auch nicht deswegen aufstehen

und ihm geben wird, weil er sein Freund ist, so wird er doch um seiner
Unverschämtheit willen aufstehen und ihm geben, so viel er bedarf. » Lk. 11,1 -8

Wir wollen heute die Frage der Jünger
Jesu nach dem Beten zu unserer eigenen
machen und miteinander die Antwort
Jesu zu verstehen versuchen.

Diese Antwort ist nicht die Antwort
der Theologen, die gescheite Abhandlungen

schreiben über das Gebet. Es ist
keine Antwort aus der Distanz des
Betrachters. Es ist die Antwort eines, der
die Anfragenden teilhaben lässt an seiner

Art des Betens (unmittelbar vor dem
Gleichnis vom bittenden Freund steht
nämlich das Unser-Vater, wo Jesus sagt:
S o bete ich — betet so mit mir!).
Anschliessend zeigt er dann gleichnishaft,
was er tut..., nicht indem er seine Praxis
begründet, sondern indem er seine Praxis

beschreibt. Darum erzählt er eine
Geschichte. Die Geschichte von einem, der
bittet und auch bekommt, worum er bittet.

Geschichten erzählen ist eine besondere
Form des Nachdenkens. Vielleicht die

dem, worum es im Glauben geht,
adäquateste. Sie will nichts erklären. Sie will
nichts beweisen. Sie will hineinnehmen
in eine Praxis.

Noch einmal: Die Geschichte, die
Jesus erzählt, ist einfach. Es bittet einer

um etwas, was ihm fehlt, und er
bekommt es. Ist es mit dem Beten tatsächlich

so einfach?
Ich will Ihnen eine andere Geschichte

erzählen, auch eine sehr einfache. Es
fehlt einem etwas, aber er bekommt es
nicht. Weil er nicht bittet. Die Geschichte

stammt von Paul Watzlawick und
heisst
«Die Geschichte mit dem Hammer»:

Ein Mann will ein Bild aufhängen.
Den Nagel hat er, nicht aber den Hammer.

Der Nachbar hat einen. Also be-
schliesst unser Mann, hinüberzugehen
und ihn auszuborgen. Doch da kommt
ihm ein Zweifel: «Was, wenn der Nachbar

mir den Hammer nicht leihen will?
Gestern schon grüsste er mich nur so
flüchtig. Vielleicht war er in Eile. Aber
vielleicht war die Eile nur vorgeschützt,
und er hat etwas gegen mich. Und was?
Ich habe ihm nichts angetan; der bildet
sich da etwas ein. Wenn jemand von mir
ein Werkzeug borgen wollte, ich gäbe es
ihm sofort. Und warum er nicht? Wie
kann man einem Mitmenschen einen so
einfachen Gefallen abschlagen? Leute
wie dieser Kerl vergiften einem das
Leben. Und dann bildet er sich noch ein,

1



ich sei auf ihn angewiesen. Bloss weil er
einen Hammer hat. Jetzt reicht's mir
wirklich.» — Und so stürmt er hinüber,
läutet, der Nachbar öffnet, doch bevor
er «Guten Tag» sagen kann, schreit ihn
unser Mann an: «Behalten Sie sich Ihren
Hammer, Sie Rüpel!»

Diese Geschichte beschreibt auch eine
Praxis, aber eine andere als die des Be-
tens. Eben die des «Nicht-Betens», des
«Um-nichts-Bittens». In beiden
Geschichten gibt es ähnliche Voraussetzungen:

Dem einen fehlt etwas, der andere
hat es. Doch in der Geschichte Jesu geht
der, dem etwas fehlt hin, und bittet den
anderen: «Hilf mir!»

Und in der Geschichte von Watzlawick
geht der, dem etwas fehlt, hin und sagt
zum andern: «Auf dich bin ich grad
auch nicht angewiesen!» Er versteckt
seinen Mangel. Er versteckt damit seine
Bedürftigkeit. Er will sich nicht verletzbar

zeigen — mehr noch: Er geht gleich
schon selber zum Angriff über, kränkt
den anderen und kompensiert damit,
was er nicht ertragen kann: angewiesen
und damit in Dankesschuld zu sein.

Die Geschichte vom bittenden Freund
ist Jesu Antwort auf die Frage der Jünger

nach dem Beten. Demnach heisst
beten: dem, was einem fehlt, was man sich
wünscht, was einen in eine Notlage
bringt, Sprache und Ausdruck
verleihen. Es konkret beim Namen nennen.

Und: sich darum bemühen.
Natürlich ist der Gott, zu dem man

betet, nicht einfach vergleichbar einem
gutmütigen Nachbarn oder einem
Allzweck-Krämer, bei dem man Bestellungen

aufgeben kann und dann bekommt,
was man verlangt. Trotzdem sagt die
Geschichte: Man soll bitten. Weiter
unten drückt es Jesus sogar noch deutlicher

aus:

«Und ich sage auch: Bittet, so wird
euch gegeben werden; suchet, so werdet
ihrfinden, klopfet an, so wird euch
aufgetan werden! Denn jeder, der bittet,
empfängt; und wer sucht, der findet;

und wer anklopft, dem wird aufgetan
werden» (Lk. 11, 9-10).

Das Gleichnis ist ja auch nicht ein
Gleichnis über Gott, es ist ein Gleichnis
vom Beten und von demjenigen, der
betet. Schauen wir ihn noch ein wenig
genauer an. Es wäre ja vorstellbar, dass er
in seiner Situation zu den unerwartet
ankommenden Gästen gesagt hätte: «Ach,
liebe Freunde, hättet ihr euch doch
angemeldet, dann hätten wir ein Festessen
zubereitet. Jetzt ist halt nichts da.
Kommt ein andermal, ich kann euch
nicht bewirten.» Oder, dass er zu seiner
Frau gesagt hätte: «Da hast du es. Nie
keine Vorräte im Haus. Würdest du ein
bisschen weitsichtiger haushalten, dann
stünden wir jetzt auch nicht so blamiert
da, wenn Gäste kommen. Jetzt sieh zu,
wie wir das Gesicht wahren!» Oder, dass

er zu sich selber gesagt hätte: «Unsereiner

ist eh nur ein armer Schlucker. Die
glauben wohl, sie könnten auf lateinische

Zehrung gehn und sich bei mir
schadlos halten. So was müssen sie
schon bei feineren Leuten probieren. Ich
bin nicht in der Lage, Feste zu feiern.
Habe kaum für die eigene Familie genug
und kann das ja schliesslich auch nicht
ändern.» Aber all das tut unser Mann
nicht. Er entschuldigt sich nicht,
beschuldigt niemand andern, beklagt nicht
seine eigene Situation... oder was immer
man sich noch einfallen lassen könnte,
um sich resigniert zurückzulehnen und
sagen zu können: «So ist es eben, Amen.»

Resignieren tut man immer dann,
wenn man sich selber ohnmächtig fühlt
und glaubt, dass es in der Macht anderer
stünde oder gestanden haben könnte,
einen nicht in diese Lage zu bringen, in
der man ist... dass andere aus irgendwelchen

Trägheits-, Dummheits-, Bosheitsgründen

oder Eigeninteressen nicht
gewillt sind, an dieser Lage etwas zu
ändern, wo man selber nichts ändern zu
können meint — oder nichts ändern
will.

Es gibt Situationen, angesichts derer
man ohnmächtig ist und sagen muss:



«So ist es halt.» Aber diese sind selten,
vermutlich viel seltener als die jeweiligen
Anlässe, zu denen wir sagen: «Jetzt ist es
halt so.»

Wenn man zu schnell und zu oft sagt:
«So ist es eben», dann verlernt man mit
der Zeit, dass es auch anders sein könnte.
Und schlimmer noch: Man verlernt zu
wünschen, dass es anders sein könnte.

Unser Mann im Gleichnis bittet noch
um das, was ihm fehlt. Er betet noch,
könnten wir sagen. Der Schluss liegt nahe:

Weil er noch nicht resigniert hat, weder

an seiner eigenen Armut noch an der
Hartherzigkeit seiner Nachbarn, darum
kann er das noch. «Hätte er schon so viele
schlechte Erfahrungen gemacht, wie ich,
so viele Enttäuschungen und abgeschlagene

Wünsche verwinden müssen, wie
ich... er hätte es auch längst aufgegeben.»
So argumentieren wir ja meistens. Beten
ist eine Sache des Vertrauens. Wenn
einer dieses Vertrauen nicht hat, dann
kann er eben nicht beten. Wenn einem
nicht von klein auf ein tiefes Grundvertrauen

in die Welt und in die Menschen
eingepflanzt wurde von «optimalen
Eltern», dann ist man eben nie in der Lage,

selber Vertrauen zu entwickeln und
zu glauben... und zu beten.

Das Gleichnis argumentiert aber nicht
so. Es argumentiert genau genommen
überhaupt nicht. Es sagt keineswegs:
«Du hast doch allen Grund anzunehmen,

dass dein Nachbar dir entgegenkommt

— er ist ja ein so liebenswürdiger
Mensch und wird dir doch eine Bitte
nicht abschlagen können. Sei doch nicht
so misstrauisch.» Das Gleichnis ist nicht
persuasiv. Es weiss: Der Nachbar wird
sich ziemlich sicher gestört fühlen,
vielleicht sogar ungehalten reagieren. Es
geht also von ziemlich ähnlichen
Voraussetzungen aus wie die Geschichte
von Watzlawick. Und es behauptet
vielleicht letztlich auch gar nicht so viel
anderes als die Geschichte mit dem
Hammer. Es gehen nämlich beide
Geschichten davon aus, dass es nicht
festgegebene Situationen sind, die eben die¬

ses oder jenes Handeln möglich und
sinnvoll machen, sondern dass ein
bestimmtes Handeln die gegebene Situation

und die daran Beteiligten durchaus
zu verändern vermag.

Wer bittet, sagt nicht: «So ist es eben.»
Er sagt: «So ist es, aber so soll es nicht
sein. Das und das muss anders werden.»
Wer bittet, lernt das Wünschen wieder.
Und wer die kleinen Wünsche wieder
lernt, der lernt auch die grossen Wünsche

wieder, die allen gemeinsamen.
Ich will Ihnen an dieser Stelle noch eine

Geschichte erzählen, in der es ums
Bitten und ums Wünschen geht. Und die
zeigt, dass das Bitten eben das Wünschen

ermöglicht und nicht — nur —
umgekehrt. Es ist eine kleine Geschichte
aus jüdischem Milieu, die Sigmund
Freud in seinem Buch über den Witz
anführt:

«Ein Verarmter hat sich von einem
wohlhabenden Bekannten unter vielen
Beteuerungen seiner Notlage 25 Franken
geborgt. Am selben Tag noch trifft ihn
der Gönner im Restaurant vor einer
Schüssel Lachs mit Mayonnaise. Er
macht ihm Vorwürfe: 'Wie, Sie borgen
sich Geld von mir aus, und dann bestellen
Sie sich Lachs mit Mayonnaise. Dazu
haben Sie mein Geld gebraucht?' 'Ich
verstehe Sie nicht', 'antwortet der
Beschuldigte, 'wenn ich kein Geld habe,
k a n n ich nicht essen Lachs mit Mayonnaise,

wenn ich Geld habe, d a r fich
nicht essen Lachs mit Mayonnaise. Also
wann soll ich eigentlich essen Lachs mit
Mayonnaise?'»

Wenn einer immer fragt: «Was kann
ich mir unter den gegebenen Bedingungen

denn überhaupt leisten?» wird er
eben nie mehr Lachs mit Mayonnaise
essen und sein Wunsch, es wieder einmal
tun zu können, wird sich mit der Zeit
höchstens noch Ausdruck verschaffen in
der Bitterkeit und Ablehnung derer, die
die Kosten nicht zu scheuen brauchen
und durchaus hie und da Lachs mit
Mayonnaise essen. Diese Bitterkeit
ändert aber die gegebene Situation keines-



wegs. Im Gegenteil, sie stabilisiert sie
geradezu, sie zementiert die äusseren
Verhältnisse, in denen die einen reich und
die andern arm sind, die einen mächtig
und die andern ohnmächtig, Opfer, die
sich nicht wehren können.

Da bittet einer den andern um Geld —
trägt seine Bedürftigkeit an ihn heran.
Er kann nicht auf die Grossherzigkeit
seiner Verwandten rechnen —
heruntergekommene Angehörige müssen ja in
Kauf nehmen, dass ihre Notlage in der
Familie Ärger hervorruft. Er kann
eigentlich auch nicht auf sein Recht
pochen... weitere Verwandte und, wie in
unserer Geschichte gar, blosse Bekannte
sind keineswegs unterstützungspflichtig.
Er kann sich eigentlich bloss vor den
andern hinstellen als reine Zumutung.
Aber Zumutungen lösen meistens etwas
aus... auch in unserer Geschichte: Er
bekommt, worum er sich bemüht hat. Er
hat den anderen in Bewegung gebracht.
Mehr noch: Er hat auch bei sich etwas in
Bewegung gebracht. Auf einmal sind
wieder Wünsche da. Wünsche, die über
das hinausgehen, was man unbedingt
braucht zum Überleben (denn das sind
ja im Grunde auch nicht Wünsche,
sondern einfach elementare Grundbedürfnisse!).

Wünsche, die etwas mit Lust am
Dasein zu tun haben.

Warum geht er nicht zu seinem
Bekannten und sagt: «Hör mal, ich hätte
unheimlich Lust, mir mal wieder was
Gutes zu tun!» Nun, er müsste damit
rechnen, dass der andere sagt: «Mir wird
auch nichts geschenkt. Ich geb' Dir doch
nicht Geld, damit Du umsonst kriegst,
wofür ich mich mein Leben lang abrackere.»

Und vielleicht ist ja auch in ihm selber

eine Stimme, die sagt: «Das geht
doch nicht!» Aber kaum hat er, was er
dringend braucht, da spürt er schon wieder:

«Leben ist mehr als nur Über-leben.
Meine Wünsche gehen nach mehr!»

Beten heisst bitten. Das, was einem
fehlt, durchaus nach aussen tragen, als

Zumutung in den Raum stellen, vor
andere, vor Gott. Nicht weil es selbstver¬

ständlich ist, dass eine gewisse menschliche

oder göttliche Gutherzigkeit da ist,
auf die ich zählen kann. Auch nicht,
weil ich ein Recht einfordern kann, dass
meinen Ansprüchen Gehör geschenkt
werden müsste. Aber weil damit die
gegebenen Situationen plötzlich wieder als
veränderbare erscheinen und weil bei
mir selber dabei wieder eine Ahnung
wach wird, was das Leben lebenswert
macht: dass ich nämlich nicht immer
fragen muss, was kann ich mir leisten,
was liegt noch drin, was steht mir noch
zu, was wird mich das kosten — sondern
weiss, dass das Beste mir nur geschenkt
werden kann. Ich darf bloss nicht
vergessen, es mir auch zu wünschen.

Mit den Wünschen geht man über das
Rechnen hinaus. Über das hinaus, was
die gegebene Situation erlaubt und die
eigenen Möglichkeiten zulassen. Oder
anders gesagt: Beim Beten transzendiert
man sich selber. Und das ermöglicht
Leben. Eben jenes Leben, das man nur
geschenkt bekommen kann.

Beten verändert uns. Wir lernen die
Welt als eine veränderbare sehen.
Veränderbar durch uns, die Betenden. Und
wir lernen das Leben als ein Geschenk zu
sehen. Ein Geschenk von Gott. Nicht ein
Recht, das nur einigen zukommt, nicht
ein Besitz, den man mit allen Mitteln
verteidigen muss, nicht ein Gut, das man
sichern kann auf immer fragwürdigere
Weise..., sondern ein Geschenk.

Jesus will uns mit seiner Geschichte
hineinnehmen in die Praxis des Betens
— als einer Form der Partizipation an
einem Leben, das uns transzendiert.

(Predigt vom 26. Juni 1983
in der Evangelischen

Hochschulgemeinde Zürich)


	Beten verändert uns

