
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 12

Artikel: Gedanken und Erfahrungen aus einem totgeglaubten Land : fünfeinhalb
Jahre Libanon

Autor: Jordi, Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luzius Jordi

Gedanken und Erfahrungen aus einem
totgeglaubten Land
Fünfeinhalb Jahre Libanon

Persönliche Vorbemerkungen
Ich habe als Kind während des Zweiten
Weltkrieges im Kanton Schaffhausen
gelebt. Von daher kommt meine tiefe
Abneigung gegen den Krieg, dessen
Wirkungen wir in diesem Grenzkanton
stärker als anderswo in der Schweiz
verspürten. Ein über die Grenze geflohener
deutscher Jude an unserem Familientisch

weckte ausserdem meine Sensibilität

für Flüchtende und Bedrängte,
bewirkte aber auch, dass ich später die
gängigen Klischees von den böswilligen
Arabern und dem bedrohten Kleinstaat
Israel übernahm. Noch später kam die
theologische Überhöhung durch das
Verständnis Israels als des exklusiven
BundesVolkes hinzu. Erst gegen Ende
meines Studiums, nach dem 67iger
Nahostkrieg, setzte ein Umdenken ein: Der
Hergang des Krieges und die offizielle
Meinung stimmten zu wenig überein.
Die Beschäftigung mit Fragen des Nahen

Ostens hat mich seither nicht mehr
losgelassen. Ich wollte den Dingen auf
den Grund gehen, vor allem nachdem
ich mich von der EKD (Evangelischen
Kirche in Deutschland) für beinahe
sechs Jahre an die deutschsprachige
Gemeinde in Beirut hatte wählen lassen.

Unsere Gemeinde war vielnational
und vielkonfessionell. Sie versuchte der
Gefahr, Fremdkörper zu bleiben,
dadurch zu entgehen, dass sie in aktiver
Solidarität über alle Konfessions-,
Religions- und Kulturgrenzen hinweg
Nothilfe- und Aufbaugelder vermittelte.
Ausserdem hatte ich die «Filialgemein¬

den» Damaskus monatlich und Bagdad
vierteljährlich zu besuchen. Mischehen,
alte Kirchen, den Islam, das Palästinenserproblem

u.a. lernte ich aus eigenster
Anschauung kennen. Die Horizonterweiterung,

aber auch die unbequeme
Konfrontation mit Neuem haben mich
in diesen fünfeinhalb Jahren Beirut
geprägt. Ich habe zwar nicht im Sinn, über
den Nahen Osten ein Buch zu schreiben
— ich fühle mich in keiner Weise als
Experte —, aber gelegentlich möchte ich
doch allzu simplen Vorstellungen und
offensichtlichen Vorurteilen über den
Nahen Osten entgegentreten. Ein
solcher Versuch der Klärung und Richtigstellung

soll auch dieser Artikel sein.

Ein Totgeglaubter lebt (noch)
Lange vor seiner jetzigen Agonie wurde
der Patient Libanon für tot erklärt.
Auch sein demokratisches System war
schon längst totgesagt. Ein Experte in
der Sache, Bassam Tibi, schreibt in
«Deutsch-arabische Beziehungen»
(München 1981): «Das konfessionelle
Pseudo-Parteiensystem Libanons ist eine

der wichtigen Ursachen für das Scheitern

der Demokratie dort.» Ich möchte
da etwas vorsichtiger sein. Auch wenn
momentan alles sehr düster aussieht und
an eine schnelle Genesung des Landes
nicht zu denken ist, so sind zur politischen

Situation des Libanon doch drei
Dinge zu bedenken:
— Wegen der Tatsache, dass der
Libanon keine Parteiendemokratie nach

355



westlichem Muster ist, sondern viel eher
eine lockere Assoziation von oligarchi-
schen Gruppen, Konfessionen undsozialen

Klassen, darf ihm die Demokratie
(ein eher diffuser und dehnbarer Begriff)
nicht einfach abgesprochen werden.
— Es gab praktisch keine Periode in der
kurzen Geschichte und während der
langen embryonalen Entstehungszeit des
Gebildes Libanon, in der nicht
Unruhen, Aufstände, Spannungen und
Massaker an der Tagesordnung waren.
Auch die unpolitische Vendetta geht
überall im Lande durch die Jahrhunderte

hindurch weiter. Die oft erwähnten
«Christenverfolgungen» der Jahre um
1860 waren nicht die ersten und nicht die
grössten Unruhen, die das Gebiet erschütterten,

und sie waren auch damals nicht
religiös, sondern sozial und politisch
bedingt.
— Aus vielen Tiefpunkten, Krisen und
Gräbern ist das lockere und labile Gebilde
«libanesischer Staat» jeweils in irgendeiner

Form wieder erstanden, wie ein
Phönix aus der Asche, der ja dem Namen
nach aus jener Gegend stammen muss.
Man darf daher auch heute annehmen,
dass die Zukunft noch manche libanesische

«Auferstehung» bringen wird.
Ich möchte diese Sicht durch einen

historischen Rückblick und eine Analyse
des Konflikts etwas untermauern.

Libanon als Sonderfall:
Ein Blick in seine Geschichte
Das in mehrere scharf voneinander
getrennte Kammern und Talschaften
gegliederte Land hatte seit jeher alle
möglichen Minderheiten und verfolgten
Volksgruppen aufgenommen. Allerdings
wurden diese nicht assimiliert wie Minderheiten

in andern orientalischen Ländern,
sondern in ihrer jeweiligen Eigenart
konserviert. Bis heute geht diese
Aufnahme von Minderheiten weiter. Neben
den Palästinensern wären hier die Armenier

und neuerdings die Kurden zu
erwähnen. Es ist nur natürlich, dass ein
solches Land Elemente wie Einheit,

Stabilität und zentrale Verwaltung nicht
kennt.

Als alteingesessen können im Grunde
nur diejenigen beiden Gruppen gelten,
die heutzutage politisch am wenigsten zu
sagen haben: die «griechisch»-orthodoxe
Gemeinschaft, die zwar im frühen Mittelalter

einmal byzantinisiert wurde, aber
im Grunde ihren vorkonstantinischen,
antiochenisch-orientalischen Charakter
beibehalten hat, und die sunnitischen
Moslems. Alle diese Gruppen verstehen
sich nicht ausschliesslich als
Glaubensgemeinschaften, sondern seit der Araberzeit

als politisch-soziale Einheiten
(arabisch: dhima) und seit den Türken gar
als Völkerschaften (türkisch: millet).
Selbst diejenige Gruppe, die sich heute
als Gralshüterin der Libanizität und
Nachfahrin der phönizischen Seefahrer
darstellt, die maronitische Gemeinschaft,
ist in der Frühzeit als verfolgte Mönchskirche

von aussen, nämlich von Syrien
her via Qadishatal, in die nördlichen
Berge Libanons eingewandert.

Es kommt hinzu, dass das Land seit
dem Altertum praktisch immer einen
oder mehrere politische Oberherren
kannte. Wir übergehen die vorarabische
Zeit und erwähnen nur die fränkischen
Kreuzfahrer, die im 12. Jahrhundert die
arabischen Omajaden und Abbasiden
ablösten. Ein Zwischenspiel gaben die
Ajubiden unter dem Kreuzfahrerbezwinger

Saladin. Am Ende des 13.
Jahrhunderts wurden die Kreuzfahrer durch
die ägyptischen Mamelucken zur Gänze
vertrieben. Während der Mameluckenherrschaft

suchte die drusische Volksund

Glaubensgemeinschaft in den
libanesischen Bergtälern Schutz. Sie ging
aus einer Abspaltung des schiitischen
Islam hervor, der seinerseits im frühen
Mittelalter aus dem Irak einzusickern
begann. Im 16. Jahrhundert wurde die
mameluckische Herrschaft durch die
osmanisch-türkische abgelöst, die ihre
Macht jedoch nur unter Mithilfe der
drusischen und maronitischen Gemeinschaften

halten konnte. Als Zeichen der

356



Dankbarkeit erhielten diese beiden
Gruppen 1516 von Sultan Salim die
begrenzte Autonomie. Das war die
Geburtsstunde des «kleinen Libanon».
Hier fing auch eine gewisse politische
Einheit zu wachsen an, nicht erst 1943:
die schon erwähnte lockere Assoziation
von Gemeinschaften und Feudalfamilien.

Man darf sagen, dass von der ersten
Hälfte des 16. Jahrhunderts bis zur Mitte
des 19. Jahrhunderts das Land in Grenzen
über sein politisches Geschick bestimmen
konnte, zumindest in der Form langwieriger,

von Kämpfen begleiteter Absprachen

unter den herrschenden
Feudalfamilien. Es entstand eine Form von
libanesischer «Palaverdemokratie», die
noch heute spielt. Bis 1841 vermochten
die libanesischen Emire dank einer
gemeinsamen Armee aus Drusen und
Maroniten die Autonomie und Einheit
des Landes zu wahren.

In jener Zeit entstanden auch die sechzehn

verschiedenen Einheiten des

Landes, die immer religiös, juristisch,
politisch, sozial und ethnisch zugleich zu
denken sind. Wir können sie Sekten oder
Clans oder Talschaften nennen, keine
derartige Bezeichnung stimmt ganz. Das
friedlich-unfriedliche Zusammenleben
dieser Gemeinschaften Hesse sich heute
mit Leichtigkeit regionalisieren oder
entflechten (man spricht gar von «Kantonali-
sierung»), wenn es nur bei einem
Nebeneinander geblieben wäre und sich daraus
im Laufe der Zeit nicht ein Durcheinander
von zwei und mehreren Gemeinschaften
pro Dorf und häufig gar ein soziales
Übereinander herausgebildet hätte.

Es ist hier auch das europäische
Missverständnis auszuräumen, als sei
während des Bürgerkriegs und in den
vergangenen sieben Jahren in all den
gemischten Dörfern gekämpft worden.
Tatsächlich war dies nur bei einem
kleineren Teil der Fall. Auch historisch
gilt vom Mittelalter bis heute die Regel,
dass während hundert Jahren libanesischen
Zusammenlebens im Durchschnitt zehn
Jahre Bürgerkrieg und neunzig Jahre ein

friedliches Nebeneinander herrschen.
Das Bewusstsein aller libanesischen oder
«Hbanisierten» Gruppen, auch der
armenischen, aber nur bedingt zutreffend
der palästinensischen, nimmt Rücksicht
auf die Interessenlage der benachbarten
Gruppe. Man vermeidet Exklusivrechte
und Privilegien, eine Tendenz, die sich
als «demokratisch» bezeichnen Hesse,
auch wenn innerhalb der einzelnen
Gruppe noch ein politischer Feudalismus
herrscht. Dieses «demokratische Bewusstsein»

der Libanesen reicht weiter
zurück, als der — nie schriftlich kodifizierte

— Nationalpakt von 1943. Es
reicht auch in tiefere Schichten als das
gemeinlibanesische nationale Bewusstsein,
das sich zu Anfang dieses Jahrhunderts
im Gegensatz zu fast allen andern Staaten

nur sehr rudimentär und oberflächlich
ausbildete.

Nun ist von westlicher Seite oft der
Einwand zu hören, eine Halbdemokratie
à la libanaise sei wertlos, wenn die
sozialen Strukturen noch feudal und das
Bewusstsein der Menschen noch
patriarchalisch geprägt seien. (Nur nebenbei:
Der Einwand müsste auch auf die
sogenannt säkularisierten Parteien
innerhalb der PLO zutreffen, wo ebenfalls,

von rechts bis links, sehr viel
Feudalismus und Patriarchalismus bis hin
zu Herrschaftsansprüchen von
Dorfschaften und Clans festzustellen ist!) Es

gilt hier umzulernen, zu differenzieren.
Ohnehin ist fraglich, ob der westlichen
Tradition entnommene Begriffe wie
«demokratisch», «feudal», «revolutionär»,
«links» und «rechts» im libanesischen
Kontext anwendbar sind. So war der
von Gaddhafi zum Verschwinden
gebrachte schiitische Sozialreformer
Moussa Sadr ein Multimillionär, und der
Führer der linken Koalition im Bürgerkrieg,

Kamal Jumblat, war Grossgrundbesitzer,

ebenso sein Sohn und Nachfolger
Walid sowie der jetzt auf der prosyrischen,

«linken» Seite stehende frühere
Staatspräsident Frangié.

357



Dass andererseits bei der «rechten»
Phalangepartei schon unter den Franzosen

eine Güterverteilung stattgefunden
hat und die Partei heute Cooperativen,
Krankenhäuser und Verteilzentren
unterhält, ja ein «sozialdemokratisch»
zu nennendes Parteiprogramm aufweist,
wäre in diesem Verwirrspiel ebenfalls zu
erwähnen. Das paradoxe soziale Elend des
Libanon besteht darin, dass die «rechte»,
«christliche» Seite in der Phraseologie
zwar konservativ bis gelegentlich
faschistoid daherkommt, in der sozialen
Struktur aber in vergleichbar fortschrittlichem

Gewand, während auf der «linken»
Seite proletarisierte Landarbeitermassen
von ihren eigenen Herren mit
sozialrevolutionärer Programmatik abgespiesen
werden. In den maronitischen
Bergdörfern, die wirtschaftlich nicht besser
gestellt sind als die drusischen oder
schiitischen, gibt es einen selbstbewussten,
landbesitzenden Kleinbauernstand, in den
übrigen Gebieten kaum. Die gängige
Vorstellung, als seien die paar
grundbesitzenden Clans alles reiche Christen,
entspricht nicht der Regel. Normalerweise

sind die Herren vom selben
«Stamm» wie die Knechte, wodurch sich
ihre enge Bindung erklärt. Auch was
Schulung, Strassenbau und die Organisation

des Zusammenlebens verschiedener
Gruppen betrifft, so schneidet der
maronitische «mittlere Norden» besser ab als
die umliegenden Randgebiete. Dies
natürlich auch dank der bis heute
weitergehenden westlichen, vornehmlich
französischen, und kirchlichen, insbesondere
katholischen Hilfe.

Die Analyse eines komplexen Konflikts
Die Darstellung des vielschichtigen, nun
schon bald neun Jahre währenden Konflikts

aus libanesischer Sicht enthüllt auf
zwei Ebenen je drei Konfliktherde, die
sich knäuelhaft miteinander verschlingen:
1. Konzentrieren wir uns zuerst auf die
rein innerlibanesische Ebene, so geht es

— übrigens nicht erst seit 1975, sondern
im Grunde genommen schon seit 1958

— um a) eine konfessionelle, b) eine
«nationale» und c) eine soziale
Auseinandersetzung.

a) Die konfessionelle Frage hängt mit
der demographischen Struktur des Landes
zusammen und von daher mit dem
Machtanteil, der den einzelnen
Volksgruppen zukommt. Auch hier taucht
wieder ein Paradox auf: Im Grunde sind
alle Gruppen von der Notwendigkeit einer
Volkszählung und einer Neuformulierung
des Nationalpakts von 1943 überzeugt,
aber zugleich scheuen sie sich, daraus die
notwendigen Konsequenzen zu ziehen.
Dies gilt auch für die zweitgrösste Gruppe

im Lande, die Sunniten, nicht aber
für die sozial gedrückteste der Schiiten,
die wissen, dass sie durch ihre Geburtenstärke

von der dritten zur grössten
Gruppe aufgerückt sind und damit von
einer Reform nur zu gewinnen hätten,
möglicherweise gar den Sitz des Staas-
präsidenten beanspruchen könnten.

b) Bei der «nationalen» Auseinandersetzung

geht es nicht einfach nur um die
Frage nach der Stellung der einzelnen
Parteien zu Israel, zu Syrien oder zu den
Palästinensern, sondern mehr noch um
das Problem der grundsätzlichen
«Transnationalität» aller Parteien. Jede
libanesische Partei kennt neben der
schwach ausgebildeten gesamtlibanesischen
Loyalität primär eine ausländische. Jede
Gruppe hat ihre äussere Schutzmacht
und ihren Geldgeber, sonst könnte man
sich die aufwendigen Milizen nicht
leisten. Es führte zu weit, hier die einzelnen

Allianzen aufzuzählen. Sie sind
zuweilen, etwa bei den in sich gespaltenen
Schiiten, nicht ohne Pikanterie und
Spannung. Auch im Falle der noch
vorherrschenden Phalange ist zwar keine
panarabische Note, dafür aber deutlich
eine prowestliche Orientierung
festzustellen, die historisch bis in die
Kreuzritterzeit zurückreicht. Und Reagan wie
Mitterrand sind beide noch so gerne
bereit (wohl kaum aus purem
Friedensengagement), in die angebotene Allianz

358



einzusteigen. Eine reine national-libanesische

Partei gibt es nicht.
c) Hinzu kommt die soziale

Auseinandersetzung: Innerhalb einer
weitgehend feudalen Struktur und eines
aggressiven Kapitalismus verlangen
einzelne Gruppen mehr soziale Rechte und
eine Änderung nicht nur des politischen,
sondern auch des sozio-ökonomischen
Systems. Leider ist eine überkonfessionelle,

säkulare Zusammenfassung all
dieser verschiedenen Kräfte im Libanon
(noch) nicht möglich.

2. Von den drei aussenpolitischen
Konfliktherden, die ins innerlibanesische
Kräftespiel hineinwirken, sollen die
beiden ersten hier als bekannt vorausgesetzt

und darum nur am Rande erwähnt
werden:

a) Der regionale Palästina-Israel-Kon-
flikt.

b) Der Grossmächtekonflikt USA-
UdSSR mit seiner zunehmenden Tendenz,
der atomaren und totalen Hochrüstung
in Europa ein konventionelles und
stellvertretendes Kräftemessen auf nahöstlichen

Nebenschauplätzen zur Seite zu
stellen, wohlverstanden mit dem Nebenzweck,

neue Waffensysteme auszuprobieren.

Der dritte Aussenkonflikt jedoch soll
hier kurz gestreift werden, weil er bei
uns zu Fehlurteilen geführt hat:

c) Der syrische Traum. Das politische
Leitbild eines den Libanon und Palästina
umfassenden Gross-Syrien ist im Bewusstsein

der einstigen Äramäer in diesem
Raum — eingeschlossen den Libanon, ja
eingeschlossen einige christliche
Gruppen — nie verschwunden, sondern
während der türkischen und französischen

Herrschafts-Intermezzis nur
unterdrückt worden. Die Region stellt
auch wirtschaftlich eine natürliche Einheit

dar (Ergänzung von Küste, Bergland

und Steppe), und Damaskus war
immer auch von der Levanteküste
abhängig. Syrien hat sich unter all den
vergangenen Regimes immer als regionale
Grossmacht verstanden, im Unterschied

etwa zu Jordanien. Von daher wird es

verständlich, dass Syrien sich mit der
neuen regionalen Grossmacht Israel auf
dem Boden Libanons misst und dass es
in dem Masse als Fürsprecher aller
Palästinenser auftritt, wie Arafats
Machtbasis in der PLO schwindet. Der
Libanon ist seit seinem Bestehen in
einem Vasallenverhältnis zu Damaskus
gestanden, sogar unter den Türken und
Franzosen, wobei der syrische Einfluss
auf die libanesische Politik im allgemeinen
mässigend und stabilisierend wirkte, mit
Ausnahme vielleicht der Jahre 1860/61
und des letzten Jahres.

Gelebter Glaube des Ostens
Ich möchte hier als Korrektur zur
gängigen Vielschreiberei über politisierten

Islam oder politisiertes Christentum
im Orient drei Geschichten erzählen, die
folgendes deutlich machen mögen:
— Der Osten hat seine ihm ganz eigene
Spiritualität, die sich von der westlichen
mehr unterscheidet als die orientalischchristliche

von der islamischen.
— Auch die Ostkirchen kennen das von
uns so oft vermisste «christliche Zeugnis»,
allerdings in einer politisch neutraleren
Form, als uns lieb ist. Auf der andern
Seite ist es auch nicht apolitisch zu
nennen. Die jahrhundertealte
Minderheitssituation unter Griechen, Persern,
Kreuzfahrern, Arabern, Mamelucken
und Türken haben diese Kirchen zu
Meistern im Taktieren und Paktieren
gemacht. Das ist kein Mangel an Mut oder
prophetischem Geist, kein Opportunismus,

sondern ein eigenes, ein authentisches

oder gar missionarisches Zeugnis.
Es besteht in der geschickten Wahrung
des Eigenlebens und der Präsenz durch
die Jahrhunderte hindurch. «Zeugnis
durch Präsenz» lautet denn auch eine
Devise des mittelöstlichen Kirchenrates in
Beirut. Unserer unscharfen Optik
entspringt es, wenn wir hierzulande meinen,
die maronitische Kirche würde als Kirche
zum Waffentragen aufrufen und ins
politische Geschehen eingreifen. Das

359



Gegenteil ist der Fall: Ihr Patriarch
Khoreiche und der mutige Bischof von
Tyrus, Joseph Khoury, haben eher
mässigend auf die Militanz der rechten
Parteien eingewirkt.

Nun zu den drei Geschichten:
1. Als 1981 die christliche Stadt Zahle

durch syrische Truppen belagert und
beschossen wurde, schleifte der
aufgewühlte Mob einen gefangenen Feind
zu Tode. Am nächsten Sonntagmorgen
rief der predigende melkitische Geistliche

die Gemeinde deswegen in scharfen
Worten zur Busse auf. Dass der Priester
die Stadt wegen Belästigungen zwei Tage
später verlassen müsste, ändert nichts an
seinem Mut und am Zeichencharakter
des Geschehnisses.

2. Eine schiitische Mutter von sechs
Kindern zwischen 6 und 18 Jahren
wartet im Sommer 1982 mit ihren
Kindern im Korridor eines Schulhauses
das Ende der israelischen Belagerung
Westbeiruts ab. («Altersheimsyndrom»
nannten wir das drei Monate dauernde
Warten und Bangen, während dem wir,
zur Untätigkeit verurteilt, unter Wasser-
und Brotmangel litten.) Ihr Mann hatte
sie zwei Jahre früher verlassen, und
schliesslich müsste sie vom Tode ihres
Ältesten und Ernährers der Familie
erfahren, der bei einer Bombenexplosion
sein Leben verlor. Nach lautstarkem
Trauern nach der Sitte der Tradition
geht sie schon am folgenden Tag in die
Häuser, um Böden zu putzen. Ich
kondoliere ihr und frage sie nach ihrem
Ergehen, worauf sie wie Hiob antwortet:
«Allah hat ihn zurückgenommen. Sein
Wille geschehe. Ich will ihn loben, dass

er mich noch am Leben lässt.» Die
Antwort war echt, orientalisch zwar, aber
nicht blind schicksalsergeben. Der
Orientale hat wohl die Fähigkeit behalten,
mit negativen Gotteserfahrungen zu leben,
die seinen Glauben an die Güte Allahs
nicht auslöschen. Vielleicht ist diese
Leidensfähigkeit sogar tragfähiger als unsere
kurzatmigen, leicht enttäuschbaren
Hoffnungen.

3. Unvergesslich bleibt mir das nächtliche

Gespräch mit dem jungen Mönch
Lahoud im orthodoxen Kloster Bala-
mant hoch über Tripoli. «Ich verstehe
Euren westlichen Hunger nach immer
mehr Gütern», sagte er. «Und ich weiss
auch, dass Jesus die Speisung der
Hungernden gewollt hat. Aber ich habe
einen viel tieferen Hunger nach
Erlösung, als Ihr ihn mit Eurem Aktivismus,
Euren Hilfsprogrammen und Eurer
missionarischen Wortpropaganda stillen
könnt... Ich ertrage die Unruhe im Kloster
nicht mehr... Die sechs Stunden Schlaf
pro Nacht nehmen mir zu viel Zeit vom
Gebet und von der Meditation weg. Dies
alles strengt mich stark an... In zwei
Wochen geht mein grösster Wunsch in
Erfüllung. Ich darf die Hingabe an
Christus ganz als Einsiedler dort oben in
den Bergen zu leben beginnen... »

Ist dies wirklich nur altorientalische
Weltflucht eines spinnigen Eremiten?
Der junge Mann besass westliche
Bildung, mit allen «Segnungen», die
dazugehören. Wäre seine Antwort nicht als
eine komplementär ergänzende zu der
unsrigen, westlichen zu hören? Müsste
sie nicht zumindest gleichwertig neben
die verheerenden Folgen einer gemanagten,

technischen Hilfe treten, die
Abhängigkeiten und kulturelle Entfremdung

erzeugt?

Auf der Suche
nach einem Schalom-Salaam

Die Zerrissenheit des Libanon mit dem
Bürgerkrieg der siebziger Jahre als
Ausdruck und Höhepunkt, die Expansion
Israels, dessen zunehmende Vormachtstellung,

der Golfkrieg, die politische
Erstarkung des Islam — all dies soll mit
Religion zu tun haben, wird gesagt. Und
zwar mit dem Judentum, dem Christentum

und dem Islam. Was man aber als
Kern zu finden meint, ist bereits verfaulte

Hülle: ein doktrinärer Konfessionalismus.
Vermeintlich richtige, reine Lehre,

die in Gefahr und darum mit allen Mitteln

zu verteidigen ist. Oder vermeint-

360



lieh richtiges Handeln, auch militärisches,

um den gefährdeten Bestand zu
schützen. Orthodoxie und Orthopraxie
in allen drei Religionen haben den
befreienden, menschenfreundlichen Kern
vertrieben: Den Schalom-Salaam Gottes,
der allen gilt, den Gedrückten und
Schwächsten aber zuerst.

Die gegenwärtige politische Entwicklung

im Nahen Osten lässt immer mehr
vergessen, dass es palästinensische
Christen, libanesische Juden und
jesusgläubige Moslems gibt. Christen, die
lieber leiden als zur Waffe zu greifen.
Juden, die auch in der äussern Diaspora
die wahre, nämlich innere Sammlung
um ihren Gott und seinen Willen erfahren,

weil dieser Gott selber nur immer in
der Zerstreuung, in steter Auswanderung
und im Exil da ist und vorausgeht. Und es

gibt schliesslich Moslems, die voller
Sehnsucht das Reich Gottes mit Jesus als
Herold und Messias erwarten. (Auch
das ist koranisch!)

Aber viel Raum für Hoffnung bleibt
nicht. Die vorherrschenden Theologien
sind solche des Verjagens, Siegens und
Ausräumens. Man strebt «reine
Lösungen» an, wahrscheinlich als Folge
des Eindringens westlichen «reinen
Denkens» in den Orient. Aber der
Schalom-Salaam Gottes ist nie «rein», kein
totes Skelett, sondern immer voller
Fleisch und Leben, gebaut aus den
Erdklumpen dieser unserer Erde. Hand in
Hand mit diesem Doktrinarismus geht
auch die zunehmende Tendenz der
Absonderung der verschiedenen Gruppen

voneinander, in einem Gebiet, in dem
während Jahrhunderten verschiedene
Religionen, Kulturen und
Völkerschaften friedlich-schiedlich zusammengelebt

haben.
Während der Belagerung Westbeiruts

im Sommer 1982 versuchten wir, die vier
Hauptverantwortlichen und die etwa
zwanzig schutzsuchenden Dauergäste, ein
kleines Protestzeichen des Schalom-
Salaam zu setzen. Wir nannten unser
Haus «Deir es Salaam» (Friedenskloster),

nahmen allen besuchenden Milizionären
die Waffen ab (später auch den amerikanischen

Marines) und lasen vor jeder
Mahlzeit ein Gedicht für den Frieden
oder gegen den Krieg. Die gemischte
Notgemeinschaft entwickelte sich in der Zeit
der Wassernot und der Bombennächte
zu einer Art gegenseitiger Hilfsgemeinschaft,

die ich in der Intensität einer
sakramentalen, urchristlichen Gemeinschaft
erleben durfte.

Aber nicht vom Sommer 1982 und
nicht vom Nahostkonflikt sollte ja hier
die Rede sein, sondern vom Libanon.
Auch er gehört in vielerlei Hinsicht zum
«heiligen Land». Jesus hat in seinem
Süden mit einer heidnischen Frau intensiv

die Frage erörtert, ob der Schalom
exklusiv von den Juden und zu den Juden
käme. Eine «reine Theologie» würde dies

bejahen, zusammen mit denjenigen, die
meinen, den Schalom mit der Waffe
herbeizwingen zu müssen. Vom
Schalom Gottes, wie er im Koran, im
Alten und im Neuen Testament bezeugt
wird, haben wir alle zu lernen. Er verhilft
uns zur freiwilligen Infragestellung der
eigenen Positionen und Interessen zugunsten

derjenigen des andern, des Schwachen.

Diesen Schalom erhoffen wir alle,
zusammen mit den verschiedenen
libanesischen Gruppen, zusammen mit
Juden und Moslems. Dieser Schalom-
Salaam kennt weder Sieger noch Besiegte,
sondern nur Erlöste. Er gilt ausnahmslos

allen, und ist nicht ausschliesslich «für
Galiläa» bestimmt, sondern geht aus
von dort im Manne, der für ihn ans Kreuz
müsste. Der Zielpunkt dieses Shalom-
Salaam liegt weit vorn, zum Beispiel im
wiedervereinigten Jerusalem. Er könnte
auch den auseinanderstrebenden
libanesischen Kräften wieder die nötige Mitte
und gemeinsame Ausrichtung geben.

361


	Gedanken und Erfahrungen aus einem totgeglaubten Land : fünfeinhalb Jahre Libanon

