
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 12

Artikel: Die Erde ist des Herrn! : Er kam in sein Eigentum ; und die Seinen
nahmen ihn nicht auf (Johannes 1, 11)

Autor: Guggisberg, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Guggisberg

Die Erde ist des Herrn!
Er kam in sein Eigentum; und die Seinen nahmen ihn nicht auf. Johannes 1,11

Er kam. Gott kam. Er nahm menschliche

Gestalt an. Er wurde zum
Flüchtlingskind. Er war ein unwillkommener
Gast. Durch die Hintertüre wurde er
wieder abgeschoben. Kaum dreissigjährig

starb der, in dem Gott als Fremdling
in diese Welt kam.

Dieser bekannten Version der
Weihnachtsgeschichte stellt das
Johannesevangelium eine ganz andere gegenüber.

Er kam. Richtig. Doch: Er kam in sein
Eigentum! Mit der Geburt von Jesus
erhebt Gott den Anspruch, Eigentümer
dieser Welt zu sein. Er greift ein ganz
heisses Eisen auf. Er rüttelt an einem der
Eckpfeiler unserer weltlichen Ordnung.
Besonders unsere freie, demokratische
Ordnung stützt sich ja auf das Grundrecht

des Privateigentums. Tritt Gott
mit diesem Anspruch — der Eigentümer
dieser Erde zu sein — etwa in Konkurrenz

zu all den Verbänden, in denen sich
Hauseigentümer und freie Unternehmer
zusammengeschlossen haben? Ist das
etwa der Grund, weshalb sich der Nachsatz

anschliesst: «Und die Seinen nahmen

ihn nicht auf»?
Lassen wir uns überraschen. Gott

kommt von unten. Er kommt von der
Erde her, die sein Eigentum ist. Die Erde
gehört nicht niemandem. Sie darf darum
nicht als Freibeute den Mächtigen, Starken

und Reichen anheimfallen. Noch
gehört die Erde einfach der Menschheit, so
dass jedes Eigentum des Einzelnen
annulliert werden müsste, um im Kollektiv
verwaltet zu werden. Die Welt gehört
Gott. Darum hat man schon früh in der
kirchlichen Tradition am vierten Advent

den 24. Psalm als geeignete Lesung
empfunden:

«Die Erde ist des Herrn und was
darinnen ist, der Erdboden und was darauf
wohnt. Machet die Tore weit und die
Türen in der Welt hoch, dass der König
der Ehren einziehe!»

Wir versuchen diese Weihnachtsbotschaft

etwas konkreter zu erfassen. Was
beansprucht Gott, wenn es von ihm
heisst: «Er kam in sein Eigentum»?

Zum einen redet dieser Satz uns Christen

ins Gewissen, die wir von unserer
christlichen Tradition her ein so diffuses
Verhältnis zur «Heimat» und zu
materiellen Werten haben. Das Christentum
schwankt seit jeher zwischen einer
merkwürdigen asketischen Weltflucht und
einer verheerenden Blut- und Bodentheologie;

zwischen dem Glauben, wir seien
auf dieser Erde als Gläubige fremde Pil-
grime, heimatlose Gäste, die keine Bleibe

hätten, und der Vorstellung, Gott habe

jedem Volk die ihm eigene Hautfarbe,
den ihm zustehenden Fleck Erde,

und das ihm vorherbestimmte Schicksal
auferlegt. Die Weihnachtsbotschaft
entmythologisiert sowohl das eine wie das
andere. Gott nimmt in einem Juden
menschliche Gestalt an. Er gebraucht als
seine Sprache die Verheissungen, die auf
dem Davidshause ruhen. Doch er
sprengt all die damit verbundenen
Vorstellungen. Er weitet diese Sprache aus.
Sie wird zum Zeichen der Hoffnung für
alle Menschen. Dabei wird nichts
verachtet, nichts weggeworfen, nichts mit
dem Bann eines Fluches belegt. Warum
sollte nicht jeder Mensch eine Heimat

345



haben dürfen? Warum sollte nicht jeder
ein Stück Land bewirtschaften können?
Warum sollte nicht jeder mit etwas Stolz
seine eigene Muttersprache pflegen?
Alles, was uns mit der Erde verbindet,
verbindet uns ja mit Gottes Eigentum.

Hoffentlich wird uns jetzt etwas
unheimlich zumute. Denn damit deckt
Weihnachten zu unserer Überraschung
auf, dass wir die Gottesfrage noch lange
nicht erschöpfend behandelt haben,
wenn wir uns darauf besinnen, ob wir
den Glauben an Gott vernachlässigt
oder verkehrt haben. Wer die echte
Gottesbeziehung verliert, verliert damit
auch das «natürliche», das «gottgegebene»

Verhältnis zur Erde, zur Natur, zur
eigenen Leiblichkeit. Wie sind wir doch
belastet mit der griechischen Vorstellung,

die im Christentum verheerende
Folgen bis in unsere Zeit nach sich zog,
dass der Leib mit seinen Bedürfnissen,
den irdischen Gelüsten und archaischen
Trieben, der Kerker der Seele sei. Gott
kam in sein Eigentum. Er nahm menschliche

Gestalt an. Wir feiern nicht
zufälligerweise am Weihnachtstag die Geburt
des Kindes, das die Mutterbrust sucht,
einen schützenden Vater braucht. Warum

haben wir auch nur ein so gebrochenes
Verhältnis zu den Natürlichkeiten

des Lebens?
Wir sind aber auch belastet mit der

nationalistischen Verzerrung des
Heimatbegriffes. Gott kam in sein Eigentum.

Ausgerechnet in einem Land, in
dem zu jener.Zeit patriotische Gruppen
um die nationale Unabhängigkeit Israels
kämpften. Jesus wird zwar allerhand zu
den Mitteln sagen, mit denen wir für
unsere Sache kämpfen dürfen. Doch
nirgendwo stellt er grundsätzlich das
Bedürfnis in Frage, irgendwo beheimatet
zu sein. «Die Erde ist des Herrn. » Sie ist
unser irdisches, zeitlich begrenztes und
darum vorläufiges Zuhause. Hier will er
bei uns wohnen! Er wartet nicht erst am
Ende des Lebens auf uns. Er ist nicht
nur auf unsere Seele aus. Er macht in
seinem Kommen diese Erde zu seiner

und zu unserer Wohnstätte. Ist es nicht
eigenartig, dass das Evangelium gerade
dieses belastete Wort «Eigentum» im
positiven Sinn aufgreift, dass es gerade
dieses heisse Eisen anfasst?

Jahr für Jahr treffe ich im «Weissen
Wind» mit einem ehemaligen
Schulkameraden zusammen, der jeweils in dieser
Festzeit von Australien hergereist
kommt, um seine Mutter und Geschwister

zu besuchen. Weil er unter anderem
auch Liegenschaften zu verwalten hat,
weiss er recht gut Bescheid über die
Eigentumsverhältnisse in den westlichen
Ländern. Als wir im vergangenen Jahi
mit ihm über die Jugendunruhen sprachen

und über unsere Wohlstandsprobleme,

erzählte er uns, in welch
eigentümlichen Licht ihm seine Heimat aus
der Ferne erscheine. Auch wenn wir zu
den reichsten Ländern zählten, gehörten
wir doch in einer Beziehung zu den ärmsten

unter den Industrienationen. In
keinem anderen Land seien die Mietzinse
derart hoch und nirgendwo besässen im
Verhältnis zur Bevölkerungszahl so
wenige ein eigenes Haus oder eine
Eigentumswohnung. Besteht nicht ein tiefer
Zusammenhang zwischen dem politischen

und auch dem kirchlichen
Desinteresse und unseren Wohnverhältnissen?

Ist es nicht eigenartig, dass
ausgerechnet die biblische Botschaft auf diese
Zusammenhänge aufmerksam macht?
Wer in der heute geforderten Mobilität
nirgendwo mehr verwurzelt lebt, keine
Heimat mehr hat, kein wirkliches
Zuhause, der fühlt sich auch weniger
verantwortlich für die Gestaltung seiner
Umgebung. Gott kam in sein Eigentum.
Er will, dass wir auf dieser Erde
heimisch werden. Wir sollen sie, mit ihm
zusammen, bebauen, bepflanzen,
beschützen und bewahren.

Zum zweiten unterstreicht die
Weihnachtsbotschaft: Zum Bebauen und
Beschützen seiner Erde hat uns Gott Jesu
Wort geschenkt. Die Bergpredigt enthält
darum nicht weltfremde Anweisungen
zu einem Verhalten, das sich vielleicht

346



auf dem Mond, aber ganz sicher nicht
auf dieser Erde verwirklichen Hesse. Der
Anspruch, dass Gott bei uns wohnt,
setzt zugleich die zentralen Themen auf
die Traktandenliste, die wir als Christen
zu vertreten haben: die Gebote
uneingeschränkter Liebe, den Verzicht auf
Gewalt, unsere Verantwortung für die
Armen. «Er kam in sein Eigentum». Er
trägt mit uns die Anfechtungen und
Leiden, die wir zu spüren bekommen, wenn
wir Zeichen seiner «neuen Gerechtigkeit»

setzen.
Damit kommen wir zum dritten und

letzten, zum Nachsatz: «Und die Seinen
nahmen ihn nicht auf». Annulliert diese

Aussage nicht das Vorausgegangene und
bisher Gesagte? Weihnachten — ein
Fehlschlag? Das Unternehmen in Jesus

von Nazareth — leider gescheitert? Sieht
die Welt so aus, dass man daraus schliessen

könnte, der Erlöser sei gekommen?
«Und die Seinen nahmen ihn nicht auf».
Hier wird nicht nur jene Kritik laut, die
heute fast ein wenig zum guten Ton
gehört, die Kritik an der Art, wie wir
Weihnachten feiern. Schwerer ins Gewicht
fällt jener weit verbreitete Zweifel am
Christusgeschehen überhaupt. Die
Engelsbotschaft «Friede auf Erden»
empfinden nicht wenige als beissenden Hohn
angesichts der gespannten Weltlage, «ein
Wohlgefallen unter den Menschen» als
einen Witz. Und nicht einmal als einen
guten. Religion — auch die christliche:
Opium fürs Volk.

Diese Kritik greift das Johannesevangelium

auf. Schon die ersten Christen
fühlten sich dieser Anfechtung ausgesetzt.

Weihnachten macht den tiefen
Riss sichtbar, der nicht nur die Welt,
sondern auch jeden Einzelnen durchzieht.

Wie kann ich das als Geschenk
und Lehen empfangen und Gott danken,

was ich im Alltag möglichst klug
vermarkte und woraus ich einen
möglichst grossen Profit zu schlagen versuche?

«Er kam in Sein Eigentum». In
Weihnachten kam das grosse DU Gottes
als das «fleischgewordene Wort» in un¬

sere Welt. Doch das «natürliche»
Verhältnis zwischen Mensch und Gott,
zwischen Ich und Du stellte sich nicht
automatisch her. Es klappte nicht wie von
selbst. «Und die Seinen nahmen ihn
nicht auf.» Martin Buber hat in den
Zwanziger-Jahren diesen Begriff von
der personalen Ich-Du-Beziehung
geprägt. Er wies zugleich darauf hin, auf
welche Weise wir uns der Begegnung mit
einem Du verschliessen. Wir machen aus
unserem Gegenüber ein ES, sei dieses
Gegenüber nun ein Mitmensch, ein Teil
der Natur oder Gottes Wort, in dem uns
die Wahrheit begegnet. Zum ES geworden,

wird alles, selbst die Religion, zur
verkäuflichen Ware, die sich nach Angebot

und Nachfrage zu richten hat. So ist
es auch Weihnachten ergangen, Jesus
und seiner Botschaft. Die Nachfrage
war gering. Sein Wort erregte Ärgernis.
So müsste er sterben. Von Weihnachten
führt ein dornenvoller, aber schnurgerader

Weg zum Kreuz.
Gegen unseren Willen hat Gott den

Gekreuzigten auferweckt. Er ist in
seinem Eigentum geblieben. Von Ostern her
gesehen bedeutet darum Weihnachten:
Man kann dieses Ereignis nicht als
ungeschehen erklären. Der Friede Gottes ist
da. Wenn nicht als der willkommene, so
halt als der unbequeme. Die Welt wird
ihn nicht mehr loswerden. Die
Menschwerdung von Gottes Wort des Friedens,
der Gerechtigkeit und der Versöhnung
ist ein Faktum. Es spricht uns unvermittelt

an: Du stehst im Frieden, du bist
gerechtfertigt, du bist versöhnt. Versachliche

diese Botschaft, verdränge sie,
relativiere sie — dennoch ist sie in die Welt
eingebrochen.

Das Engelwort «Friede auf Erden»
war nicht bloss ein frommer Wunsch,
auch nicht die Proklamation einer Idee,
sondern die Mitteilung eines eingetretenen

Ereignisses. Geburtsanzeige. Er
kam. Gott kam in sein Eigentum.

(Predigt vom 20. Dezember 1981 in der
Fraumünster Kirche Zürich)

347


	Die Erde ist des Herrn! : Er kam in sein Eigentum ; und die Seinen nahmen ihn nicht auf (Johannes 1, 11)

