
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 11

Artikel: Prüfung oder Tatbeweis des Gewissens? : Ethisch-theologische
Überlegungen zur Gewissensproblematik bei der
Militärdienstverweigerung

Autor: Koch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Koch

Prüfung oder Tatbeweis des Gewissens?

Ethisch-theologische Überlegungen zur Gewissensproblematik bei der Militärdienstverweigerung

Was ist ein Gewissensentscheid? Wie
kann er geprüft werden? Oder genügt
der Tatbeweis? Ist das Gewissen
überhaupt justiziabel? Diese Fragen umkreisen

die Problematik, die den folgenden
ethisch-theologischen Überlegungen
aufgegeben ist. Sie soll dadurch aufgeschlüsselt

werden, dass erstens nach jenem
Verständnis von Gewissen und
Gewissensentscheid gefragt wird, das der
gegenwärtigen militärgerichtlichen Praxis
zugrundeliegt, dass zweitens Grundzüge
eines anthropologisch-theologischen
Verständnisses des Gewissens entwickelt
werden und dass drittens daraus
sozialethische Konsequenzen für eine sinnvolle

Lösung der Problematik der
Militärdienstverweigerung aufgezeigt werden.

1. Unhaltbares Verständnis des Gewissens
in der gegenwärtigen militärgerichtlichen
Praxis

Lassen Sie mich gleich beginnen, wo sich
die gestellten Fragen am akutesten
aufdrängen: in dem militärgerichtlichen
Umgang mit dem Gewissen von
Militärdienstverweigerern, die, wenn sie Glück
haben, als «Gewissenstäter» eingestuft
werden und dann mit einer kleinen Strafe

davonkommen.

1.1. Unterscheidung zwischen Gewissensgründen

und rationalen Gründen?
Vor einigen Jahren hatte ich in einem
militärgerichtlichen Ermittlungsverfahren

gegen einen Militärdienstverweigerer,
der damals noch Theologiestudent

war, als Zeuge auszusagen. Vom
Untersuchungsrichter zunächst danach be¬

fragt, ob der betreffende Angeklagte
den Militärdienst aus Gewissensgründen
oder aus rationalen Gründen verweigert
habe, gab ich diese Frage sogleich an
den Untersuchungsrichter zurück mit
der Gegenfrage, ob und wie er mir diesen

für mich völlig unplausiblen Unterschied

zwischen Gewissensgründen und
rationalen Gründen erklären könne.
Sichtlich erbost erwiderte mir der
Untersuchungsrichter, ich sei doch Theologe
und sollte deshalb diesen Unterschied
besser erklären können als er. Auf meine
Antwort hin, dass mir diese Unterscheidung

gerade als Theologe nicht einleuchte,
versuchte er dann doch eine Antwort.

Diese lautete, Militärdienstverweigerung
aus Gewissensgründen beziehe sich auf
Menschen, die aus einer radikalisierten
und fanatisierten Religiosität heraus in
eine schwere Gewissensnot gerieten und
deshalb durch die Militärdienstleistung
ihr persönliches Seelenheil bedroht
sähen, während Militärdienstverweigerung
aus rationalen Gründen auf diejenigen
Menschen zutreffe, die den Militärdienst
aus politischen Überlegungen heraus
verweigerten. Da ich mich mit dieser
Auskunft nicht zufrieden geben konnte,
bat ich um Erlaubnis, auch einmal dem
Untersuchungsrichter Fragen zu stellen:
Ob er mit gutem Gewissen Offizier sei,
ob er sich auch ab und zu überlege,
warum er als Offizier Militärdienst leiste
und ob es bei diesen Überlegungen rational

oder emotional zugehe. Da mir der
Untersuchungsrichter alle diese Fragen
positiv beantwortete, versuchte ich ihm
zu zeigen, dass sich offenbar rationale

317



Überlegungen und Gewissensgründe nicht
ausschliessen würden. Darauf gab mir der
Untersuchungsrichter die lakonische
Antwort, dass selbstverständlich rationale
Überlegungen und Gewissensgründe
zusammenfielen bei einem Menschen, der
Miltärdienst leiste, dass sie aber prinzipiell
unterschieden werden müssten bei einem
Menschen, der den Militärdienst verweigere,

weil der letztere immer ein rational
defektes Gewissen habe.

1.2. Unterscheidung zwischen Ethik
undPolitik?
Diese Auskünfte des Untersuchungsrichters

sind vielsagend und tiefblickend
für die Beurteilung und Einschätzung
des menschlichen Gewissens in der
gegenwärtigen militärgerichtlichen Praxis.
Umgekehrt sind sie natürlich auch
vielsagend für das Verständnis von
Vernunft und Politik, das hinter solchen
Unterscheidungskünsten steht. Denn
wenn grundsätzlich zwischen Gewissensgründen

und Vernunftgründen
unterschieden wird, dann ist mit dieser
Unterscheidung offenbar vorausgesetzt, dass
derjenige, der unter Berufung auf sein
Gewissen den Militärdienst verweigert,
ein unvernünftiger Mensch ist, und dass
dieser Logik entsprechend offenbar nur
ein unvernünftiger Mensch in einen
schweren Gewissenskonflikt geraten
kann. Nur — die Kehrseite der Medaille
muss dann offenbar lauten, dass derjenige,

der sein Handeln, sei es nun die
Militärdienstverweigerung oder die
Militärdienstleistung, vernünftig orientiert,
gewissenlos entscheidet. Und wenn
grundsätzlich einzelne Motive für die
Militärdienstverweigerung voneinander
unterschieden werden, nämlich religiöse,

ethische und politische, dann ist
damit offenbar vorausgesetzt, dass religiösen

und ethischen Überzeugungen von
vorneherein eine politische Dimension
abgesprochen werden muss, weil Religion

und Ethik offenbar nichts mit Politik

zu tun haben. Umgekehrt ist damit
freilich auch vorausgesetzt, dass politi¬

sche Überzeugungen überhaupt nicht
auf Gewissensentscheidungen beruhen,
sondern sich nur auf Opportunitäts-
gründe abstützen und folglich
grundsätzlich der ethischen Basis entbehren,
was um so schwerer wiegt, wenn
ausgerechnet Politiker diese Ansicht vertreten.

1.3. Unterscheidbarkeit und Überprüfbarkeit

von Gewissensgründen
Diese Rückschlüsse aus den Auskünften
des Untersuchungsrichters auf die sie

tragenden Voraussetzungen legen eine
völlig unhaltbare Konzeption des
menschlichen Gewissens offen. Diese
stellt aber nicht bloss eine Entgleisung
eines einzelnen Untersuchungsrichters
dar, sondern sie entspricht durchgehend
der Grundlinie des gegenwärtig in
Geltung stehenden Militärstrafgesetzbuches:

Gemäss Art. 81 MStG wird nur
einem Täter, der aus religiösen oder
ethischen Gründen in schwerer Gewissensnot

handelt, die Strafmilderung
zuerkannt, wobei diese darin besteht, dass
die auszufällende Strafe auf höchstens
sechs Monate beschränkt wird und
zudem nur auf Haft erkannt werden kann.
Folglich besteht das eigentliche Problem
der gegenwärtigen militärgerichtlichen
Praxis des Umgangs mit dem menschlichen

Gewissen im Prinzip der
Unterscheidbarkeit von verschiedenen Motiven.

Damit aber gibt die gegenwärtige
militärgerichtliche Praxis einer
ethischtheologischen Besinnung die grundsätzliche

Frage auf, ob und wieweit in der
Gewissensentscheidung eines Menschen
einzelne Motive überhaupt voneinander
unterschieden werden können und ob und
inwiefern eine Aufteilung des Gewissens in
religiöse, ethische und politische Motive
sinnvoll und durchführbar ist.

Neben der Problematik des Prinzips
der Unterscheidbarkeit von verschiedenen

Motiven erweist sich die Problematik
des Prinzips der Überprüfbarkeit von

Gewissensgründen und Gewissensentscheidungen

als ebenso gravierend.

318



Denn die gegenwärtige Praxis zeigt, dass

jedes richterliche Urteil über das Gewissen

eines Menschen notgedrungen
subjektiv ist und bleibt. Dies gilt insbesondere

hinsichtlich der Fragen, wann ein
bestimmtes Motiv für das persönliche
Handeln eines Militärdienstverweigerers
ausschlaggebend wird und wann ein
Gewissenskonflikt, in welchem ein
Militärdienstverweigerer steht, als Handeln in
schwerer Gewissensnot erkannt werden
kann. Die damit drohende Gefahr von
subjektiver Willkür in einem solchen
Gewissensprüfungsverfahren wird
zudem noch verstärkt durch das beinahe
vollständige Fehlen von objektiven
Tatbeständen und von konkreten Beweisen.
Ferner hängt die Gewissensbeurteilung
zu einem grossen Teil vom Auftreten,
von der Ausdrucks- und
Argumentationsfähigkeit des Militärdienstverweigerers

ab, da die Gewissensprüfer
notgedrungen auf die eigenen Erklärungen
des Militärdienstverweigerers abstellen
müssen, um dessen innere Einstellung
und Gewissensüberzeugung zu beurteilen.

Von daher gibt die militärgerichtliche
Praxis einer theologisch-ethischen

Besinnung die grundsätzliche Frage auf,
ob und inwieweit ein menschlicher
Gewissensentscheid überprüft werden kann
und ob die Prüfung des menschlichen
Gewissens überhaupt in die Kompetenz
staatlicher Organe gehören darf.

2. Anthropologisch-theologische
Grundzüge des Gewissens

Wie die gegenwärtige militärgerichtliche
Praxis zeigt, sind die Prinzipien der
Unterscheidbarkeit und der Überprüfbarkeit

von Gewissensgründen nur in einem
höchst beschränkten Masse durchführbar.

Deshalb ist grundsätzlicher anzusetzen

und zu fragen: Lässt sich das
menschliche Gewissen überhaupt aufteilen

und nach inhaltlichen Motiven
unterscheiden? Lässt sich das menschliche
Gewissen von einer fremden Instanz
überhaupt überprüfen? Und was ist in
einer anthropologisch wie theologisch

sinnvollen Optik überhaupt unter
Gewissen zu verstehen?1

Gegenüber einer vermeintlichen
Teilbarkeit des Menschen in Gewissen und
Vernunft und gegenüber einer ebenso
vermeintlichen Unterscheidbarkeit von
einzelnen Motiven einer Gewissensüberzeugung

gilt es zunächst, eine umfassende
und globale Sicht des menschlichen

Gewissens zu entfalten. Dabei ist davon
auszugehen, dass die spezifische Würde
des Menschen darin liegt, dass er ein
ethikfähiges und ethikbedürftiges Wesen

ist, das ethisch entscheiden und handeln

kann. Genau diese ethisch qualifizierte

Person des Menschen ist aber das,
was die philosophische und theologische
Tradition mit Recht «Gewissen» nennt.
Das Gewissen ist somit nicht ein Teilbereich

i m Menschen, sondern eine
Grunddimension des Menschen. Das
Gewissen ist kein definierbarer und
ausgrenzbarer «Teil» des Menschen,
sondern der Mensch als ganzer und als
solcher ist Gewissen (Gerhard Ebeling)2,
weil und insofern er ethisch entscheidet
und ethisch handelt. Das Gewissen
betrifft den ganzen Menschen als Person,
weil und insofern er zu einer ethischen
Stellungnahme aufgerufen ist. Diese
Bestimmung des menschlichen Gewissens
lässt sich in einer religiös-christlichen
Sicht noch vertiefen, und zwar dahingehend,

dass der Mensch dasjenige Wesen
ist, das in einer letzten Verantwortung
von Gott gerufen ist, mit seinem ganzen
Leben vor Gott steht und von ihm zur
Rechenschaft gezogen wird. Religiös ist
das menschliche Gewissen also nicht,
insofern es sich allein auf den in der
neuzeitlichen Gesellschaft ausdifferenzierten

und privatisierten Teilbereich der
Religion bezieht, sondern vielmehr insofern

der Mensch sich als ethisches Wesen
vor Gott vollzieht und verantwortet.

Diese gewiss noch allgemeine Bestimmung

des Wesens des menschlichen
Gewissens entlässt aus sich heraus bereits
elementare Konsequenzen, die nun im
Blick auf die Problematik der Gewis-

319



sensprüfung beim militärgerichtlichen
Umgang mit Militärdienstverweigerern
konkretisiert werden sollen. Dabei sind
es vor allem die vier folgenden
Wesenseigenschaften des menschlichen Gewissens,

die im Vordergrund der Aufmerksamkeit

zu stehen haben:

2.1. Rational-irrationaler Charakter
des Gewissens

Wenn das menschliche Gewissen diejenige
Dimension des Menschen kennzeichnet,

mit welcher der Mensch in einer
letzten personalen Verantwortung zu
einer ethischen Stellungnahme herausgerufen

ist, dann lässt sich das Gewissen
nie rein objektiv bestimmen oder gar
prüfen, dann gehört vielmehr eine
unverzichtbare Subjekthaftigkeit zu
seinen Bestimmungsgründen. Das Gewissen

zeichnet sich aus durch eine im
konkreten Vollzug unaufhebbare Spannung
von Objektivität und Subjektivität, und
es ist insofern ein rational-irrationales
Phänomen der menschlichen Existenz.
Daraus folgt sowohl die Forderung nach
rationaler Ausweisbarkeit eines
Gewissensurteils als auch die Forderung nach
Anerkennung einer letzten und im tiefsten

Sinne unausweisbaren Subjekthaftigkeit

eines Gewissensentscheides.
Die erste Forderung nach rationaler

Ausweisbarkeit eines Gewissensurteils
gründet dabei im elementaren Sachverhalt,

dass sich jedes verantwortbare
Gewissensurteil auf eine Orientierung an
objektiven Normen und Grundwerten
abstützen muss, weil das menschliche
Gewissen in sich selbst allein letztlich
orientierungslos bleibt. Von dieser
Forderung nach auch rationalem Ausweis
einer Gewissensentscheidung her verbietet

es sich deshalb, zwischen rationalen
Motiven und Gewissensgründen zu
unterscheiden. Vielmehr erheben
Gewissensgründe aus ihrer eigenen Logik heraus

den Anspruch auf argumentative
Ausweisbarkeit. Insofern verrät das der
gegenwärtigen militärgerichtlichen Praxis

zugrundeliegende «Dogma» der Un¬

terscheidbarkeit von Gewissensgründen
und rationalen Überlegungen ein völlig
diffuses Verständnis von Gewissen,
welches im menschlichen Gewissen nichts
anderes zu erblicken vermag als eine
irrationale und letztlich nicht einsehbar zu
machende Spontanhandlung, obwohl
dieselbe militärgerichtliche Praxis sich
auf der anderen Seite anheischig macht,
genau diese Gewissensentscheidung
rational überprüfen zu können. Gerade
diese ärgerliche Paradoxie der
militärgerichtlichen Praxis zeigt aber, wie wenig
sie sowohl der Vernünftigkeit des Gewissens

als auch der Gewissenhaftigkeit der
Vernunft Rechnung trägt und wie wenig
sie erst recht das Gewissen als personale
Identität des Menschen respektiert.

Noch mehr verbietet es sich von der
prinzipiellen Forderung nach auch
rationalem Ausweis einer Gewissensentscheidung

her, politische Motivationen und
Argumentationen aus dem Gewissensbereich

des Menschen prinzipiell
auszuklammern. Vielmehr ist die Unterscheidung

zwischen Gewissensgründen und
politischen Gründen nicht nur theologisch,

sondern auch und erst recht
politisch völlig unhaltbar. Denn geht man
von jenem Verständnis des Friedens aus,
welches theologisch allein verantwortbar
ist3, welches auch dem offiziellen Konzept

schweizerischer Sicherheitspolitik
zugrundeliegt4 und welches Frieden
erfasst als den Inbegriff der politischen
Aufgabe schlechthin, dann ist die
Militärdienstverweigerung aus Gewissensgründen

nicht nur politisch argumentations

würdig, sondern politisch geradezu

argumentations/?///cMg. Umgekehrt
entlarvt damit aber der prinzipielle
Ausschluss der politisch motivierten
Militärdienstverweigerung in der gegenwärtigen
militärgerichtlichen Praxis, wie sehr diese

selbst dem offiziellen Konzept der
schweizerischen Sicherheitspolitik
hinterherhinkt, wie wenig sie sich von
einem umfassenden Friedensbegriff leiten
lässt und wie sehr sie noch immer
eindimensional die politische Friedensaufga-

320



be mit militärischer Verteidigung allein
identifiziert.

2.2. Kollusionscharakter des Gewissens

So sehr man auf der einen Seite der
Forderung nach auch rationalem Ausweis
eines Gewissensurteils zustimmen muss,
so wenig kann man auf der anderen Seite

die Beweispflicht hinsichtlich einer
echten Gewissensentscheidung allein auf
denjenigen abschieben, der eine von der
Allgemeinheit abweichende
Gewissensentscheidung vertritt. Zwar bleibt die
Vernünftigkeit eines Gewissensentscheides

stets unabdingbar, weil sie die
elementare Voraussetzung dafür darstellt,
dass die gefällte Gewissensentscheidung
als sittlich verpflichtende bezeichnet
werden kann. Gerade deshalb aber
übersteigt jede Gewissensentscheidung
immer auch den rein theoretischen und
logisch-rationalen Beweis und Ausweis.
Denn als existentielle Äusserung der
ethisch qualifizierten Person des
Menschen ist die Gewissensentscheidung
nicht nur eine Angelegenheit des
analysierbaren Verstandes, sondern auch eine
Angelegenheit des letztlich nicht mehr
genau analysierbaren Wertnehmens des

Menschen. Als solche vollzieht sie sich
bereits im Räume menschlicher Freiheit
und Un-be-ding-theit, die nie adäquat
auf ihre ding-haften und insofern be-
ding-ten Gründe aufgeschlüsselt werden
kann, und sie verdient deshalb mit Recht
den Ehrennamen einer personalen
Entscheidung und Zustimmung. Jede
Gewissensentscheidung besitzt ihren eigenen

ethischen Wert und trägt etwas von
jenem menschlichen Wagnis an sich,
welches auch und gerade für den christlichen

Glaubensakt eigentümlich ist.
Jeder Gewissensentscheidung haftet somit
eine letzte und unausweisbare Subjekt-
haftigkeit an, welche rein rational und
argumentativ weder aufgerechnet noch
geprüft werden kann.

Diesem Kollusionscharakter des
menschlichen Gewissens, der auf die
Kon-Lusion, auf das Zusammenspiel al¬

ler Motivstränge in einer Gewissensentscheidung,

abstellt5, widerspricht eine
quantitative Anhäufung von mehr oder
weniger gut ausgewiesenen Gewissensgründen

zu einer Gewissensentscheidung,

die nachträglich wiederum auf ihre

einzelnen Stränge analysiert und zerlegt

werden könnte. Denn dieses Vorhaben,

das dem gegenwärtigen
militärgerichtlichen Gewissensprüfungsverfahren
zugrundeliegt, vermag einem Gewissensentscheid

nie gerecht zu werden: Wie die
Tragfähigkeit und Zugkraft einer Kette
stets von ihrem schwächsten Glied
abhängt, so besteht auch bei einer rein
quantitativen Anhäufung von rationalen
Gründen die Tendenz, dieser
Gewissensentscheidung nur jene Stringenz zuzubilligen,

die dem schwächsten Argument in
der Kette der einzelnen Beweisglieder
zukommt.

Demgegenüber verlangt die Kollu-
sionsstruktur des menschlichen Gewissens

die Respektierung des Zusammenspiels

und insofern eine echte
Zusammenschau der einzelnen Motive und
Gründe, bei welcher das Ganze eines
Gewissensentscheides unendlich mehr ist
als bloss die Summe seiner einzelnen
Teile und Glieder. Wie bei einem Kabel,
welches aus einer Anzahl von einzelnen
Drähten angefertigt ist, von denen jeder
für sich genommen schwach sein mag
und ohne besondere Tragkraft bleibt, alle

Drähte zusammengenommen aber die
Stärke einer Eisenstange besitzen, so
verhält es sich auch bei einer
Gewissensentscheidung: Die einzelnen Teilbeweise
und rationalen Ausweise können mehr
oder weniger tragfähig sein, dennoch
enthält die Gewissensentscheidung für
denjenigen, der sie fällt, eine derartige
Evidenz, dass sie mit der Stärke einer
Eisenstange durchaus zu vergleichen ist.

Dieser Kollusionsstruktur des
menschlichen Gewissens wird damit
aber ein Verfahren in keinerlei Weise
gerecht, das allein auf einer Gewissensprüfung

und Gewissensrichterei basiert, die
aus ihrer eigenen Logik heraus die Evi-

321



denz einer Gewissensentscheidung in ihre

einzelnen Motive auseinander-sezie-
ren muss. An dieser Stelle liegt deshalb
die eigentliche Problematik des der
gegenwärtigen militärgerichtlichen Praxis
zugrundeliegenden Prinzips der
Überprüfbarkeit des menschlichen Gewissens.

Sie ist gezwungen, den Gewissensentscheid

eines Militärdienstverweigerers
auf seine einzelnen Motivationsstränge

hin auseinanderzudividieren.
Dabei wird dem Gewissensentscheid mit
grosser Regelmässigkeit allein diejenige
Evidenz attestiert, welche das schwächste

Glied der Argumentation des
Militärdienstverweigerers rational erbringt.
Dieses Prüfungsverfahren gleicht damit
nicht nur dem sisyphushaften Versuch,
den fliessenden Strom eines Flusses auf
das Wasser der einzelnen Zuflussbäche
zu destillieren, sondern es wird damit
auch und erst recht dem Zusammenspiel
und der kollusionären Evidenz einer
menschlichen Gewissensentscheidung in
keiner Weise gerecht.

2.3. Kollisionscharakter des Gewissens
Das gegenwärtige militärgerichtliche
Verfahren wird aber auch einem weiteren

Grundzug des menschlichen Gewissens

nicht gerecht, nämlich seinem
Kollisionscharakter. Denn für eine adäquate
Bestimmung des menschlichen Gewissens

ist es schlechthin entscheidend, dass
dieses die ethische Stellungnahme eines
Menschen in einem Konflikt von verschiedenen

ethischen Normen und dementsprechend

von verschiedenen ethischen
Ansprüchen darstellt. Das Gewissen des
Menschen meldet sich vornehmlich im
Konflikt, und zwar so sehr, dass es ohne
die Erfahrung von Normenkonflikten
letztlich überhaupt keine Gewissenserfahrung

gäbe. Insofern hat das
menschliche Gewissen einen elementar kolli-
sionären Charakter.

Die Beachtung dieses Kollisionscharakters

des Gewissens ist von fundamentaler

Bedeutung für die Problematik der
Militärdienstverweigerung, und zwar

vor allem deshalb, weil die gegenwärtige
Rechtspraxis völlig einseitig nur bei
demjenigen einen Gewissenskonflikt
annimmt, der den Militärdienst verweigert,
bei demjenigen hingegen, der seinen
Militärdienst leistet, nicht im geringsten
davon ausgeht, dass auch er in einem schweren

Gewissenskonflikt steht und stehen
muss. Damit aber verrät die militärgerichtliche

Praxis ein recht abstraktes und
völlig weltfremdes Verständnis des
Gewissens, das jenseits der realen geschichtlichen

politischen Konflikte in der reinen
Innerlichkeit des Menschen angesetzt
wird, aber gerade deshalb natürlich
höchst politische Konsequenzen hat,
wenn nun auch nicht politisch-bewusst,
sondern politisch-unbewusst und damit
erst recht ideologieverdächtig.

Bedenkt man genauer, was bei der
Problematik der Militärdienstverweigerung

letztlich auf dem Spiel steht, erhärtet

sich die Wahrheit des kollisionären
Charakters des Gewissens, und zwar
deshalb, weil man über ein letztlich un-
überwindbares Gewissensdilemma nicht
hinauskommt, sowohl bei demjenigen,
der seinen Militärdienst verweigert, als
auch bei demjenigen, der den Militärdienst

leistet. Beide stehen hinsichtlich
dieser Problematik in einer schweren
Gewissensnot, weil sie in einem elementaren

Konflikt von ethischen Ansprüchen

einen mit ihrem persönlichen
Gewissen zu verantwortenden ethischen
Kompromiss finden müssen6.

Auf der einen Seite vermag der
Militärdienstverweigerer mit seiner Verweigerung

einstweilen erst ein Zeichen zu
setzen für einen politischen Zustand, der
mit aller politischer Anstrengung erreicht
werden muss, der aber gegenwärtig noch
nicht besteht, und er muss deshalb mit
dem Widerspruch leben, dass es
möglicherweise gerade die von ihm verweigerte
Militärdienstleistung ist, die eine friedliche

Konfliktregelung und die Herstellung

des von ihm in seinem Gewissensentscheid

bereits vorweggenommenen
politischen Zustandes ermöglichen könn-

322



te. Auf der anderen Seite beteiligt sich
der Militärdienstleistende an der
Aufrechterhaltung und am Ausbau
militärischer Gewalt, die in sich stets
problematisch und gefährlich bleibt, und er
muss deshalb den Widerspruch
aushalten, dass er einüben und zu tun bereit
sein muss, von dem er zutiefst wünscht
und verlangt, es nie tun zu müssen, dass
es also möglicherweise gerade die von
ihm verweigerte Gewaltlosigkeit ist, die
eine friedliche Konfliktregelung ermöglichen

könnte.
Angesichts dieses bleibenden

Gewissensdilemmas ist christliche Friedensethik

gezwungen, der in der gegenwärtigen

militärgerichtlichen Praxis zum
Ausdruck kommenden weltfremd-illusionären

Konzeption des menschlichen
Gewissens zu widersprechen und sowohl
das Zeugnis der Gewaltlosigkeit als auch
dasjenige bewaffneter Verteidigung als
heute noch christliche Möglichkeiten
anzuerkennen, wie dies exemplarisch von
der Synode 72 der Diözese Basel
hervorgehoben worden ist. Nach ihr müssen
sowohl die Entscheidung für den
Militärdienst wie auch jene für den gewaltlosen

Weg als gleichberechtigte Entscheidungen

eines Christen betrachtet werden,
nämlich als «Haltungen, welche der
Christ gemäss seinem Glauben als
Gewissenspflicht erfahren kann»7.

2.4. Tatbeweischarakter des Gewissens

Nimmt man den kollisionären Charakter
des menschlichen Gewissens ernst,

dann stehen sowohl der Militärdienstverweigerer

als auch der Militärdienstleistende

in einem letztlich unüberwindba-
ren Gewissenskonflikt, den beide auf ihre

Weise optimal und maximal auszutragen

haben. Beide können ihn aber letztlich

allein bestehen in ihrem konkreten
Beweis durch die Tat: Für den
Militärdienstverweigerer besteht der Tatbeweis
in seinem forcierten Einsatz für die
Förderung des Friedens in einem zu
errichtenden Zivildienst, wobei hervorzuheben

ist, dass in dieser grundsätzlichen

Sicht sein Tatbeweis bereits in der
Leistung des Zivildienstes an sich besteht
und nicht erst in seiner anderthalbfachen

Dauer. Aber auch der
Militärdienstleistende kann seine im Konflikt
gereifte Gewissensentscheidung nicht
anders zum Ausdruck bringen und
bewähren als durch den konkreten Tatbeweis,

der für ihn in seinem militärischen
Einsatz für die Sicherung des Friedens
besteht.

Um einen Tatbeweis handelt es sich
somit bei beiden Gewissensentscheidungen.

Und deshalb führen alle bisherigen
Überlegungen zu einem letzten Grundzug

des menschlichen Gewissens, nämlich

zu seinem Tatbeweischarakter.
Gegenüber der in der leidigen Institution
der Gewissensprüfung und Gewissens-
richterei vorausgesetzten äusserst dürftigen

Konzeption des menschlichen
Gewissens vermag denn auch nur die
Anerkennung des Tatbeweises der Komplexität

des menschlichen Gewissens gerecht
zu werden und zwar vor allem aus zwei
Gründen:

Der Tatbeweis ist erstens die einzig
sinnvolle Alternative zum Prinzip der
Unterscheidbarkeit von einzelnen Motiven,

die zu einer Gewissensentscheidung
führen. Denn Gewissensfragen können
weder gegenständlich noch im Hinblick
auf Gründe und Motive irgendwie
begrenzbar sein. Inhaltliche Unterscheidungen

werden der Unbe-ding-theit des

menschlichen Gewissens nur in ungenügendem

Masse gerecht. Und deshalb ist
jegliche Aufteilung des Gewissens, auch
und vor allem die Unterscheidung von
religiösen, ethischen und politischen
Motiven für die Gewissensentscheidung
höchst fragwürdig. Vielmehr können alle

Motive zu einem echten Gewissenskonflikt

führen. Und eine ethische
Entscheidung, die die Identität und Integrität

der menschlichen Person betrifft,
kann letztlich nur durch den konkreten
Tatbeweis glaubwürdig werden.

Der Tatbeweis ist zweitens aber auch
die sinnvollste Alternative zum Prinzip

323



der Überprüfbarkeit des menschlichen
Gewissens. Denn die Unbedingtheit der
Gewissensbeanspruchung und der
Gewissensbindung ist nie bis ins letzte
begründbar und deshalb auch nicht
überprüfbar. Eine Gewissensentscheidung
kann vielmehr nur bezeugt, über die
allgemeine Glaubhaftigkeit eines
Menschen erfasst und nur durch einen
konkreten Tatbeweis bewährt werden. Mit
Recht betont deshalb das ausgezeichnete
Dossier von Iustitia et Pax: «Für andere
erkennbar wird die Einheit einer
Gewissensentscheidung letztlich nur durch die
Bereitschaft zur Konsequenz, durch den
Erweis der Glaubwürdigkeit des
Gewissensentscheids durch entsprechende
Taten»8, also durch den Tatbeweis.

Aus all diesen Überlegungen ergibt
sich die grundlegende These, dass in
ethisch-theologischer Sicht der Tatbeweis
sich als sinnvollste Bewährung der
Glaubwürdigkeit eines menschlichen
Gewissenskonfliktes erweist. Von daher
gilt es nun aber, in einem dritten Schritt
weiter zu fragen danach, wie sich dieser
grundsätzliche Tatbeweischarakter des
menschlichen Gewissens zur realpolitischen

Frage der Lösung des Problems
der Militärdienstverweigerung verhält.
Dieser Problematik wenden sich die
abschliessenden Überlegungen zum
Verhältnis von Ethik und Recht zu.

3. Justiziabilität des Gewissens
und die Problematik
der Militärdienstverweigerung
Spätestens seit dem Zweiten Vatikanischen

Konzil erhebt, das Lehramt der
.katholischen Kirche die zunehmend
deutlichere Forderung nach Anerkennung

des Rechtes auf Militärdienstverweigerung

und nach Errichtung eines
Zivildienstes oder, wie Papst Paul VI.
lieber sagte, eines «Sozialdienstes».
Zumindest werden in den einschlägigen
kirchenamtlichen Dokumenten die
Entscheidung für den Militärdienst wie jene
für den gewaltlosen Weg als gleichberechtigte

Entscheidungen betrachtet.

Aufgrund dieser eindeutig positiv-for-
dernden Stellungnahme des kirchlichen
Lehramtes zur Wünschbarkeit und
Notwendigkeit eines Zivildienstes kann es

für einen (katholischen) Christen
überhaupt keine Frage mehr sein, wie er sich
zu diesem Postulat einstellen soll. Diese
Frage kann nicht in die Meinungsbeliebigkeit

des einzelnen fallen, sondern sie

betrifft, weil sie die Menschenrechte und
Menschenwürde berührt, unmittelbar eine

Frage seines christlichen Glaubens
selbst.

Von dieser grundsätzlichen Glaubensfrage

ist aber die realpolitische Frage zu
unterscheiden, ob die Initiative «für
einen echten Zivildienst auf der Grundlage

des Tatbeweises» diesem anvisierten
Ziel bestmöglich dient. Und in dieser
politisch-pragmatischen Ermessensfrage
können auch Christen besten Gewissens
verschiedener Meinung sein, vorausgesetzt

allerdings, dass sie ihre Entscheidung

aufgrund einer umsichtigen Abwägung

aller auf dem Spiele stehenden Güter

und Werte einsichtig begründen.
Hier ist nicht der Ort, auf Detailfragen
der Initiative einzugehen. Vielmehr soll
abschliessend nur auf drei grundsätzliche

Probleme hingewisen werden, die
deshalb auch einer grundsätzlichen
Antwort bedürfen:

3.1. Gewissensfreiheit und staatliche
Prüfung des Gewissens

An erster Stelle geht es um die
staatstheoretische und staatspolitische Frage,
ob ein demokratischer Rechtsstaat, der
sich programmatisch als weltanschaulich-neutral

versteht, überhaupt in der
Lage ist und aus seiner eigenen Logik
heraus überhaupt das Recht hat,
menschliche Gewissen zu prüfen. Wie
sehr hier ein fundamentales Problem
vorliegt, das an die Wurzel unseres
rechtsstaatlichen Demokratieverständnisses

rührt, zeigt nicht zuletzt die
Äusserung von Generalstabschef Jörg Zum-
stein, dass er sich daran stosse, «dass wir
bisher nicht darum herum gekommen

324



sind, auf eine Ausleuchtung des Gewissens

zu verzichten». Denn: «Wo sich der
Staat anschickt, das Gewissen
auszuleuchten — und es würde keinen Deut
besser, wenn Lügendetektoren zum Einsatz

kämen! — dann nimmt der Staat
totalitäre (sie!) Züge an. Das ist für uns alle

unbehaglich und in höchstem Masse
unerfreulich».9

In der Tat muss in ethischer Sicht dieses

Unbehagen hinsichtlich der
gegenwärtigen Regelung des Problems der
Militärdienstverweigerung darin bestehen,
dass das menschliche Gewissen letztlich
nicht justiziabel ist, und zwar nicht nur
deshalb, weil mit juristischen Mitteln
lediglich äussere Beweistatsachen
festgestellt werden können, nicht hingegen
die Gewissensentscheidung eines
Menschen selbst, sondern auch und vor
allem deshalb, weil die Beurteilung des
menschlichen Gewissens aufgrund
rechtsstaatlicher Prinzipien prinzipiell
nicht in der Zuständigkeit des Staates
liegen darf. Vielmehr gilt für einen
demokratischen Rechtsstaat, dessen
Grundachse der Schutz der Menschenwürde

ist, das Prinzip der Gewissensfreiheit
des Menschen bis in die politischen

Konsequenzen hinein.

Jedenfalls dürfen in einem demokratischen

Rechtsstaat die Menschenrechte
und der Schutz der Menschenwürde nie
einer Ideologie der nationalen Sicherheit
geopfert werden. Deshalb muss an die
Stelle der in der gegenwärtigen Institution

der Gewissensrichterei zum
Ausdruck kommenden staatlichen Verwaltung

des Gewissens der Militärdienstverweigerer

die Respektierung des
Tatbeweises als der einzig sinnvollen
Bewährung der Glaubwürdigkeit einer
Gewissensentscheidung treten, sollen die
Militärdienstverweigerer aus Gewissensgründen

in der Schweiz nicht weiterhin
als «gewaltlose politische Gefangene»
gelten müssen, wie dies die Schweizer
Sektion von Amnesty International mit
Recht betont.10

3.2 Unverletzhchkeit der Gewissensfreiheit

und Sicherheit des Staates

Das Dilemma zwischen Menschenrechtsschutz

und staatlichem Sicherheitsdenken
wiederholt sich in der verfassungsrechtlichen

Frage, in welchem Verhältnis
zueinander die Unverletzlichkeit der

Glaubens- und Gewissensfreiheit Art.
49, Abs. 1 BV) und die allgemeine
Wehrpflicht (Art. 18, Abs 1 BV) stehen sollten.

Die Praxis in der Schweiz beantwortet
diese Frage bekanntlich dahingehend,

dass sich — anders als beispielsweise bei
der Frage der Eidesleistung — kein Bürger

auf die Glaubens- und Gewissensfreiheit

berufen könne, um sich dadurch
der Wehrpflicht zu entziehen. Während
nämlich bei der Eidesleistung der ethische

Grundsatz, dass der Staat dem
einzelnen niemals zumuten darf, etwas zu
tun, was er nicht verantworten kann,
weil dieser Zwang gegen das Gewissen ein
Zwang zur Sünde wäre, berücksichtigt
worden ist, hat er bislang bei der Frage
der Militärdienstverweigerung noch keine

Beachtung gefunden.

Demgegenüber ist jedoch das in der
katholischen Soziallehre heute stärker
betonte, fundamentalere Kriterium in
Anschlag zu bringen, dass jeder echte
Frieden auf der unverletzbaren Würde
des Menschen gegründet sein muss und
deshalb in direktem Bezug steht zur
Achtung der Menschenrechte. Als
Minimalkriterium für die Verteidigungswürdigkeit

eines Staatswesens hat deshalb
die Achtung der Menschenrechte und
Menschenwürde zu gelten. Das ist von
Papst Johannes Paul II. in seiner
Ansprache vor der Vollversammlung der
Vereinten Nationen in New York pointiert

dahingehend ausgesprochen worden,

«dass jede Bedrohung der
Menschenrechte, sei es im Bereich der
materiellen, sei es im Bereich der geistigen
Werte, gleich gefährlich für den Frieden

ist, weil dieser sich immer auf den
Menschen in seiner Ganzheit bezieht».11
Dass dieses Kriterium auch politikfähig

325



sein kann, zeigt das Urteil des Deutschen
Verfassungsgerichtes vom 13. April
1978, welches erklärte, das «Grundrecht
der Kriegsdienstverweigerung» dürfe
nicht eingeschränkt werden, und zwar
selbst dann nicht, wenn es um die
«Sicherung der staatlichen Existenz»
gehe.12 Deshalb wäre es ein wichtiger,
vordringlicher Schritt auf den Frieden
im eigenen Land hin, wenn die Schweiz
sich zur Einführung eines auf die Förderung

des Friedens ausgerichteten
Zivildienstes auf der Grundlage des Tatbeweises

entscheiden würde.

3.3. Friedensförderung und Zivildienst
Die Einführung eines zivilen Friedensdienstes

stellt in ethischer Sicht die
schon längst überfällige Bewährungsprobe

der Glaubwürdigkeit unserer
bewaffneten Landesverteidigung und letztlich

auch unserer Friedenspolitik
überhaupt dar. Denn erst die rechtliche
Ermöglichung eines zivilen Friedensdienstes

würde es gleichsam unter «Tatbeweis»

stellen, dass die Schweiz ihre
Friedenspolitik nicht weiter eindimensional
mit militärischer Landesverteidigung im
Sinne der Sicherung des Friedens
identifizieren, sondern wirklich als umfassende

Friedenspolitik im Sinne der Förderung

des Friedens bewähren will. Und
dies wird sich daran entscheiden, ob sie
weiterhin an ihrem rein negativen
Friedensbegriff im Sinne passiver
Friedenssicherung («Si vis pacem, para bellum»
— Wenn du den Frieden willst, rüste auf
den Krieg hin) festhält, oder ob sie mit
der Einführung des Zivildienstes sich für
einen positiven Friedensbegriff, für
welchen im Sinne einer aktiven Friedensförderung

(«Si vis pacem, para pacem» —
Wenn du den Frieden willst, bereite den
Frieden vor) die Zuordnung von Frieden
und Gerechtigkeit charakteristisch ist,
entscheidet und deshalb vom rein
militärischen Begriff der «Wehrpflicht» zum
erweiterten Begriff der «Dienstpflicht»
überzugehen bereit ist, wie dies bereits
die «Arbeitsgruppe Wahlen» in ihrem

Schlussbericht vorgeschlagen hat.13

Damit fände nämlich auch ein auf die
aktive Friedensförderung ausgerichteter
Zivildienst seinen rechtlichen Platz in
der schweizerischen Sicherheits- und
Friedenspolitik. Dies gilt um so mehr,
als die Errichtung eines der Förderung
des Friedens dienenden Zivildienstes
gerade wegen der staatlichen Doppelverpflichtung

zur Sicherung und Förderung
des Friedens selbst dann ein dringendes
sozialethisches Postulat darstellte, wenn
es das Problem der Militärdienstverweigerung

gar nicht gäbe.
Aus diesen in den sozialethischen

Bereich ausgeweiteten Überlegungen ergibt
sich somit das abschliessende Urteil,
dass die Errichtung eines Zivildienstes
auf der Grundlage des Tatbeweises eine
unverzichtbare Voraussetzung darstellt
für die Errichtung einer grösseren
Glaubwürdigkeit der schweizerischen
Sicherheitspolitik, und zwar in einem
umfassenderen Sinne als die auf bundesrätlichen

Vorschlag vorgenommene
Einführung eines «waffenlosen Militärdienstes»,

und zwar deshalb, weil dieser
erstens für integrale Militärdienstverweigerer

untauglich ist, und weil ihm zweitens

dasselbe Gewissensprüfungsverfahren
wie bei den Militärdienstverweigerer-Prozessen

zugrundeliegt. Oder sollte
es etwa der schweizerischen Friedenspolitik

zu mehr Glaubwürdigkeit verhelfen,

dass die Schweiz mit ihrer rigorosen
Handhabung der Gewissensfreiheit für
Militärdienstverweigerer in Westeuropa
allein dasteht und damit bei der Behebung

von Menschenrechtsverletzungen
das unerfreuliche Schlusslicht bildet!?

1 Zur Thematik des Gewissens vgl. vor allem J.
Blühdorn (Hrsg.), Das Gewissen in der Diskussion,

Darmstadt 1976; Evangelisches Kirchenamt

für die Bundeswehr (Hrsg.), Gewissen im
Dialog, Gütersloh 1980; J. Fuchs (Hrsg.), Das
Gewissen, Düsseldorf 1979; H. Holzhey (Hrsg),
Gewissen? Basel-Stuttgart 1975; L. Honnefel-
der, Praktische Vernunft und Gewissen, in:
Handbuch der christlichen Ethik III, Freiburg
i.Br.-Gütersloh 1982, S. 19-43; D. Mieth, Gewis-

326



sen, in: Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft 12, Freiburg i.Br. 1981, S. 137-184.

2 Vgl. G. Ebeling, Theologische Erwägungen über
das Gewissen, in: Wort und Glaube I, Tübingen

1960, S. 429-446.
3 Vgl. T. Rendtorff, Ethik II, Stuttgart 1981,

bes. S. 143-154: Frieden als politische Aufgabe
im Umgang mit Konflikten. Vgl. auch die
Denkschrift der Evangelischen Kirche in
Deutschland «Frieden wahren, fördern und
erneuern», Gütersloh 1981.

4 Bericht des Bundesrates an die Bundesversammlung

über die Sicherheitspolitik der
Schweiz vom 27. Juni 1973.

5 Der Begriff der Kollusion ist hier von der
Individual- und Gruppenpsychologie entlehnt.
Vgl. J. Willi, Die Zweierbeziehung, Reinbek
bei Hamburg 1975.

6 Zur ethischen Relevanz des Kompromisses vgl.
vor allem H.-J. Wilting, Der Kompromiss als
theologisches und als ethisches Problem,
Düsseldorf 1975.

7 Weltweites Christsein: Die Verantwortung der
Kirche in der Schweiz für Frieden, Entwicklung
und Mission, Ziff. 5.5.10.

8 Schweizerische Nationalkommission Iustitia et

Pax (Hrsg.), Militärdienst—Militärdienstverweigerung—Zivildienst,

Bern 1981, S. 43.
9 J. Zumstein, Kirche und Landesverteidigung,

in: Der Feldprediger. Mitteilungsblatt der
Gesellschaft der Feldprediger der schweizerischen
Armee, Juni 1983, S. 6.

10 Amnesty International, Schweizer Sektion
(Hrsg.), Zivildienstbüchlein. Militärdienstverweigerung

in der Schweiz, Bern 1983.
11 Dienst am Frieden. Verlautbarungen des

apostolischen Stuhles, Bonn o.J., S. 225.
12 Zit. bei E.J. Nagel, Wehrdienst—Zivildienst,

Köln 1978, S. 13.
13 Arbeitsgruppe für die Vorbereitung einer

Totalrevision der Bundesverfassung. Schlussbericht

der Arbeitsgruppe, Bern 1973.

Rosmarie Kurz

Ein feministisches Nein zur Gesamtverteidigung

Im letzten Heft haben die «Frauen für den Frieden» unsere Leserinnen und Leser
dazu aufgerufen, sich an der Vernehmlassung zum sog. Meyer-Bericht «Die Mitwirkung

der Frau in der Gesamtverteidigung» zu beteiligen (S. 31 lf). Rosmarie Kurz
begründet im folgenden Referat nochmals das grundsätzliche Nein gegenüber allen
Versuchen, unter dem Scheinargument einer Gleichberechtigung der Geschlechter
auch die Frau zu militarisieren. Die Vernehmlassung läuft nur noch bis Ende Jahr.
Bilden wir eine Ablehnungsfront, die den geplanten Einbezug der Frau in die
Gesamtverteidigung als «politisch unmöglich» erscheinen lässt! W. Sp.

Liebe Frauen
Ich gehöre zu jenen Frauen, die jeden
obligatorischen oder verstärkten Einbezug

der Frauen in die Gesamtverteidigung

ablehnen. Ich werde in der Folge
nicht im einzelnen auf den Meyer-Bericht
eingehen, sondern versuchen, dieses Nein
grundsätzlich zu begründen.

Es ist ein feministisches Nein. Es ist
aber auch ein grundsätzliches Nein an
ein Sicherheitssystem, das die Gefahr
der Massenvernichtung verkennt — oder
falsche Gefahren beschwört und damit
die wirklichen übersieht.

Ich bin aber froh, dass der Meyer-Bericht
in die Vernehmlassung ging, und

ich hoffe, dass sich viele Frauen und
Frauengruppen an der Vernehmlassung
beteiligen — sich mit den Vorschlägen
und der Ideologie der Gesamtverteidigung

beschäftigen. Es ist ja vorläufig
noch immer nicht selbstverständlich,
dass wir Frauen uns zutrauen, eigene
Überlegungen zu Armee, Rüstungsfragen

und Sicherheitspolitik einzubringen.
Das ist auch nicht gefragt. Nicht wir,
sondern Männer bestimmen, welche Be-

327


	Prüfung oder Tatbeweis des Gewissens? : Ethisch-theologische Überlegungen zur Gewissensproblematik bei der Militärdienstverweigerung

