
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 10

Artikel: Mystik und Widerstand : Vortrag vom 9. Juni 1983 in der Kirche zu
Predigern, Zürich

Autor: Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothée Solle

Mystik und Widerstand
Vortrag vom 9. Juni 1983 in der Kirche zu Predigern, Zürich

Liebe Freundinnen und Freunde!
Ich möchte mit einem Wort von Jakob
Böhme, einem Mystiker des 17.
Jahrhunderts, beginnen. Jakob Böhme sagt:
«Gott ist das Nichts, das alles werden
will.» Ich möchte beginnen mit einem
sehr breiten Begriff von Mystik, d.h. mit
einem Begriff, der nicht auf auserwählte
einzelne abzielt, die sogenannte mystische

Erfahrungen haben, sondern mit
einem Verständnis von Mystik, das davon
ausgeht, dass wir alle Mystiker sind.

«Gott ist das Nichts, das alles werden
will.» Ich will diesen Satz jetzt gar nicht
erklären, ich möchte Sie einfach bitten,
ihn anzuhören, ihn in sich aufzunehmen,
ihn in Sie selber sinken zu lassen.

Erkenntnis Gottes aus der Erfahrung

Es gibt eine klassische Definition der
Mystik, eine Definition aus dem Mittelalter,

die sagt: Mystik ist die Erkenntnis
Gottes aus der Erfahrung, cognitio Dei
experimentalis. Gemeint ist damit eine
Erkenntnis Gottes, die nicht auf dem
ordentlichen Weg, wie man sich das im
Mittelalter vorstellte, nämlich durch
Prediger, Lehrer, das Wort, die zugehörige

Institution, vermittelt war, sondern
auf dem ausserordentlichen Weg oder
dem unordentlichen Weg, durch die
Erfahrung. Die Kirche, obwohl sie oft
ungeheuer borniert auf den ordentlichen
Weg starrte und ihn zu verteidigen
suchte, hat immerhin anerkannt und
begriffen, dass es zu allen Zeiten
Menschen gegeben hat, die nicht auf dem
ordentlichen Weg Gott erkannten,
sondern auf dem ausserordentlichen

Weg oder dem experimentellen Weg.
Dieses Kriterium des Experimentellen,
des Sich-Gott-Aussetzens, Sich-Gott-
Öffnens, ist immer dagewesen und hat
sich gegen diejenigen gewendet, die jede
Gotteserfahrung auf den ordentlichen
Weg beschränken wollten: auf die
Vermittlung durch offenbarte Bücher und
eine eigens dafür installierte Gruppe von
Leuten, nämlich die Hierarchie, die
Priester, die Lehrer, die Weisheit
Besitzenden, allzumal Männer, natürlich.

Existentielle Erfahrung des Einsseins
mit dem grossen Ganzen

Das erste Kriterium der Mystik besteht
darin, dass sie eine existentielle Erfahrung

ist. Sie ist nichts, was Du von
andern abgucken kannst. Sie ist nichts,
was Du als gesichert haben kannst, wenn
Du es nicht selber, an irgendeiner Stelle
Deines Lebens erfährst. Das meinen wir
mit dem Wort «existentiell»: Es geht
mich und mein Leben und meine
Existenz an. Diese Erfahrung Gottes und
diese Gewissheit Gottes bedeuten ein
existentielles Erfasstwerden.

Ich war einmal auf einer Tagung über
die Gottesfrage, und da wurden wir alle
vom Redner nach einer kurzen Einleitung

hinausgeschickt; jede und jeder
sollten in die Natur gehen oder auch zu
Hause bleiben und ein Buch lesen,
jedenfalls sollten jeder und jede allein
sein und sehen, ob sie nicht etwas
mitbringen könnten für alle, das diese
existentielle Erfahrung, dass Gott mit uns
ist, wiedergeben würde. Ein verträumter
junger Mann kam zurück und sagte, er

282



sei auf einem Weg gegangen, da wäre eine
Pfütze gewesen, eine Pfütze mit dreckigem

Wasser, schlammig, und sie habe
nichts gespiegelt. Er beschrieb die Pfütze
so gründlich, wie nur Mystiker und Poeten

es tun. Und er hat die Pfütze bewegt.
Er hat in der Pfütze etwas gesehen: Die
Pfütze war der Spiegel Gottes.

Ich möchte Sie eigentlich bitten, in Ihr
eigenes Leben, vor allem in Ihre eigene
Kindheit zurückzudenken und sich zu
erinnern, wann Sie einmal einem Vogel
zugehört, ein Blatt tanzen gesehen,
vielleicht in eine Pfütze geschaut haben. Sie
kann unter vielen Gestalten auftreten,
aber es gibt sie, diese experimentelle
Erfahrung: Wir sind nicht allein, wir
sind nicht nur wir, wir sind in einem
Zusammenhang mit dem grossen Ganzen,

das wir in unserer Tradition «Gott»
nennen.

Ich möchte noch eine andere
Geschichte erzählen. Ich habe bei einem
Seminar in New York die Studenten
gebeten, doch etwas über ihre religiöse
Erfahrung zu sagen. Peinliches Schweigen,

peinliche Verlegenheit, so ähnlich
wie ich es mir vorstelle, wenn ich meine
Grossmutter über ihre Sexualität befragt
hätte. Schliesslich meldete sich eine
junge Frau, sie wolle zum nächsten Mal
etwas sagen. Und sie hat dann in der
nächsten Sitzung etwas sehr Schönes
gesagt. Sie hat einfach narrativ, wie wir
das nennen, also erzählend und nicht
dogmatisch, etwas aus ihrem Leben
berichtet. Nämlich dass sie als junges Mädchen

mit zwölf in so einer ungeheuren
Lesephase war und immer in der Nacht
mit der Taschenlampe im Bett gelesen
hat: Tolstoi, Dostojewski, Hemming-
way und vieles andere. Und einmal ist
sie in der Nacht, nachdem sie lange gelesen

hatte und immer noch nicht schlafen
konnte, aus ihrem Haus im Mittelwesten
Amerikas hinausgegangen, um sich die
Sterne anzuschauen. Die Sterne waren
nahe. Dabei hatte sie ein Gefühl, wie sie

sagte, von Unzerstörbarkeit und absoluter

Stärke im Sinn von Einssein mit

dem, was die Welt ist, von Zusammengehörigkeit.

Wenn ich mystische Ausdrücke
gebrauchen wollte, dann würde ich mit
den Indern sagen: Brahman ist Atman.
Das grosse All rings um uns herum ist
auch das, was hier atmend in mir ist.
Brahman, das Ganze, ist Atman. Das
hat diese junge Frau im Mittelwesten
Amerikas so erlebt. Dann fügte sie hinzu,
sie hätte diese Erfahrung später noch
einmal gemacht, dieselbe Erfahrung der
Ganzheit, der Ungeteiltheit, des Einsseins

mit allem, was lebt. Das sei während

einer Demonstration gegen den
Vietnamkrieg gewesen, als sie etwa
lOO'OOO Menschen waren. Sie habe
plötzlich genau dasselbe Gefühl
empfunden: Ich gehöre zu dem Ganzen des
Lebens.

Wir haben eine tiefere Verbindung
zum Leben als diejenigen, die ein Interesse

daran haben, das Leben
auszulöschen. Wir gehören zum Leben, wir
gehören zu Gott. Es hat mich sehr
bewegt, wie diese junge Frau diese beiden
Erfahrungen miteinander verbinden
konnte, die einsame, jugendliche des
gestirnten Himmels über mir und die
andere des Zusammengehörens, des
Kampfes, des Weitergehens im Kampf.

Das Ablegen der Gottesbilder
«Gott ist das Nichts, das alles werden
will.» Das bedeutet, dass Gott, wenn er
alles werden will, oder wenn sie alles
werden will, ein Stück Leere braucht,
ein Zunichtesein, und dass die Dinge
dieser Welt uns die Gotteserfahrung
verstellen. Solange wir keine Beziehung
zum Nichts haben, solange werden wir
das, was Gott in uns sein kann, nicht
finden.

Alle grossen Mystiker haben vom
Nichts gesprochen und haben das Nichts
gekannt. Es ist Banalität und Naivität
anzunehmen, Gott wäre so handgreiflich
da, wie unsere pfäffischen Theologen es
sich vorstellen. Als brauchte man keinen
Atheismus, um überhaupt Gottes an-

283



sichtig zu werden. Als könnte man
sozusagen den Atheismus umgehen, in einer
naiven Gottesbemächtigung, als sei Gott
ganz von selbst so möglich und da. Ich
glaube, die Mehrzahl der Menschen in
unserem Jahrhundert wissen, dass das
nicht möglich ist, dass es eine Lüge ist,
dass die Naivität der Kindheit allein
nicht ausreicht, dass wir in «das Nichts,
das alles werden will», hineingehen und
selber dieses Nichts mit uns tragen
müssen, wenn wir überhaupt wissen
wollen, worum es sich handelt.

Es gibt in der mystischen Literatur
den Begriff der Entleerung oder der Ver-
nichtigung oder des Weggebens oder
Aufgebens von alldem. Jeder oder jede,
die schon meditiert hat, weiss, wovon
ich rede: vom Weggeben der Fülle der
Dinge, der Fülle der Eindrücke, der
Bilder, vom Bilderlos-Werden, wie Meister

Eckhart das nennt, vom
Eigenschaftslos-Werden, wie auch wieder
Eckhart sagt, indem wir immer mehr
von den Bildern und dem Überkommenen
und der Tradition und diesem alten
Mann mit dem weissen Bart weggeben,
weil sie uns im Weg stehen, weil sie uns
überhaupt nicht helfen bei der
wirklichen Erfahrung, weil sie im Gegenteil
die Erfahrung unmöglich machen und
sie für die Mehrzahl der Menschen
zerstören.

«Gott ist das Nichts, das alles werden
will.» Wenn wir immer schon so ein kleines,

so ein gemässigtes, so ein mittleres
Etwas haben, das innerhalb der
klerikalen Tradition «Gott» genannt wird,
dann haben wir etwas, das Gott eher
verstellt, als dass es uns öffnet für Gott.
Das Ablegen der Gottesbilder ist essentiell

notwendig. Es ist notwendig, wenn
ich einen Augenblick daran denke, dass
ein Mann wie Ronald Reagan oder Caspar
Weinberger oder ein anderer von der
grossen Todeskompanie, die über uns
herrscht, das Wort «Gott» gebraucht,
als wäre das mein Gott, als wäre das
unser Gott und als hätten wir irgend
etwas miteinander gemein. Diese stin¬

kende Lüge über Gott, als könnte man
von Gott reden und den nuklearen
Holocaust vorbereiten. Als könnte man
von Gott reden und den Hass gegen den
Kommunismus predigen. Als könnte
man von Gott reden ohne Gerechtigkeit
und Liebe. Als könnte man irgendeine
Art von Gott erfinden, eine Art
Gottesideologie, ein Opium des Volkes, wie
Karl Marx gesagt hat, ein Opium der
Mittelklasse im weissen Amerika, ein
Opium der Mittelklasse in den Nato-
Völkern, eine Lüge, die mit dem Gott in
der Erfahrung, die ich zu beschreiben
versuche, nichts zu tun hat.

« Wir sind die neue Energie»
Ich möchte noch etwas mehr über die
Entleerung, über das Nichts sagen, in
das wir hineingehen, wann immer wir
uns Gott aussetzen. Es geht dabei um die
Vernichtigung, das Ablegen der
Lebenstechniken, die wir uns angewöhnt
haben, um uns voneinander fernzuhalten,
um das Ablegen der Kleider, die uns
unterscheidbar machen und sozialen
Rang geben, um das Ablegen alles
dessen, was wir gelernt haben. Es geht um
ein Neu-werden, ein Anders-sein, ein
Verwundbar-sein, um ein Ablegen der
Waffen, mit denen wir uns psychisch
verteidigen, so wie wir uns militaristisch
hinter ihnen verstecken. Wir sollten die
Kraft des Lebens nicht mehr blockieren,
die Mauern, die dieser Kraft im Wege
stehen, abreissen und für die Fülle des
Lebens einstehen.

Ich denke an das Lied einer
amerikanischen Liedermacherin, in dem es

heisst: «Wir sind die neue Energie». Es
ist ein Lied gegen die Atomenergie. Das
stärkste Argument gegen die Atomenergie

ist nicht so sehr, was sie alles gegen
uns macht und wie sie uns mit Leukämie
und sonstigen Übeln verseucht, sondern
das stärkste Argument ist einfach: «Wir
sind die neue Energie», und diejenigen,
die ständig uns einreden wollen, dass wir
ohne weitere technische Energie, ohne
Todesenergie nicht leben können, lügen,

284



weil sie gar nicht wissen, was wirklich
Energie und Stärke und Power ist. «Wir
sind die neue Energie.»

Die mystische Wurzel des Widerstandes
gegen den eskalierenden Militarismus
Die tiefste Tiefe des gegenwärtigen
Widerstandes gegen das herrschende
System in Europa ist eine mystische Erfahrung.

Die Menschen wissen oder ahnen
oder fühlen ganz genau, dass sie selber
mehr Energien haben, als ihnen die
Technokraten weismachen wollen, dass
da andere Energien da sind, in den
Menschen selbst da sind, wenn wir nur die
Mauern zerstören, die unsere eigenen
Energien fesseln. Wir stehen für die
Fülle des Lebens und gegen die permanente

TötungsVorbereitung, gegen die
permanente Vorbereitung auf die
endgültige Endlösung, um das Nazi-Wort
zu gebrauchen.

Parteinahmefür die Fülle des Lebens
aus dem Glauben an die Gottfähigkeit
der Menschen

Wir leben in der Tat in einer Zeit, in der
eine Art freundlicher Faschismus,
repräsentiert in Führungspersönlichkeiten wie
Ronald Reagan, über uns herrscht und
die ganze Welt auf ein einziges
Konzentrationslager vorbereitet. Das ist jedenfalls

das Bild, das ich immer wieder vor
mir sehe. Man kann in einem kleinen
Land wie etwa Westdeutschland nicht so
viele Bomben haben, wie die amerikanische

Regierung es wünscht, ohne
zugleich die gesamte demokratische Struktur

eines solchen Landes zunichte zu
machen. Man muss soviele Aufpasser
haben gegen alle die Verrückten, die
Terroristen, die Verräter, die Subversiven,

um sie in Schach zu halten, dass
im Grunde jeder Bürger, wenn er auch
nur ganz glücklich lächelt, verdächtig
ist. Jeder muss überwacht werden, einen
Ausweis mit sich führen, datengespeichert

sein. Die gesamte technologische
Vorbereitung auf diese Art von grossem
KZ läuft zur Zeit.

Wie können wir einstehen für die
Fülle des Lebens, für das gute Leben? Es
ist mein Interesse, das, was wir Mystik
nennen, zu demokratisieren. Mystik ist
nicht die Erfahrung erlesener einzelner.
Es ist nicht nur eine Elite, die daran teilhat.

Die grossen Mystiker am Ende des
Mittelalters nahmen alle Partei für die
Frauen, für die Bauern, für die
Ungebildeten, für die Nicht-lesen-Könnenden,
für diejenigen, die eine existentielle,
experimentelle Erfahrung Gottes aufzubieten

hatten gegenüber einer Erfahrung,
die nur von oben vermittelt und durch
eine Hierarchie geprägt und verstellt
war. Sie haben daran geglaubt, dass die
Menschen gottfähig sind, dass die
Menschen der Wahrheit ansichtig werden
können, dass die Wahrheit den
Menschen zumutbar ist und dass die Liebe
lernbar ist.

Ich habe in einem Gespräch mit einer
Freundin von mir, einer Studentin in
Amerika, die Quäkerin ist, etwas
erfahren, das die Quäker denken. Das hat
mir sehr gut gefallen, weil es eine ganz
demokratische Form von Mystik ist, wie
ich sie suche. Sie sagte, innerhalb der
Quäker-Religion gebe es den Ausdruck
«that of God in you». Wir dürfen
tatsächlich von der Annahme ausgehen,
dass in jedem Menschen «dieses von
Gott» irgendwie drin ist. Wir müssen
versuchen, die Mauern, die «dieses von
Gott» umzingeln, abzutragen und unsere
eigenen Augen zu öffnen, damit wir
«dieses von Gott» im andern Menschen
erkennen und sehen. Und das ist eine
mystische Tätigkeit, nämlich der Glaube
an «dieses von Gott» in jedem, an das
innere Licht in uns, in jedem Menschen
hier auf Erden, so verstellt, so verdunkelt,

so zerstört es auch sein mag.

Der Gott des Militarismus und
die Evangelisierung aus den Slums der
Dritten Welt

In der Welt, in der wir leben, sind wir
von Formen des psychischen Elends
umgeben, die den Hungerformen der Slums

285



in der Dritten Welt entsprechen. Ich
meine in der Tat, dass in einer
Wirtschaftsordnung, die dafür sorgt, dass
die Armen ärmer werden und die
Reichen reicher werden, die Reichen, zu
denen wir gehören, nicht unbeschädigt
leben. Wir wissen das alle, und ich brauche

das nur nochmals zu wiederholen,
mit den Zahlen, die mir so im Kopf sind.
Die niedrigste Schätzung, die ich Ihnen
mitteilen kann, ist die, dass 15'000
Menschen jeden Tag fallen in diesem Krieg
der Reichen gegen die Armen, das
heisst, dass sie an Hunger und den andern
heilbaren Krankheiten sterben.

Die Ursache dieses Elends ist ganz
furchtbar leicht festzustellen: weil wir
die Bombe über alles fürchten — und
lieben, weil unser Gott in der Ersten
Welt der Militarismus ist, der massive,
militante, sich ständig ausbreitende,
eskalierende, seit 1979 in der neuen
amerikanischen Strategie einen ungeheuren
Aufschwung nehmende Militarismus.

Die Wahrheit über unsere Welt ist
nicht verständlich, wenn wir nur auf
unsere Welt sehen. Wir müssen auf die
Dritte Welt sehen und verstehen, was
dort vor sich geht. Wir müssen, wie
Oscar Romero es ausgedrückt hat, uns
von den Armen evangelisieren lassen.
Das ist eine Art umgekehrter Mission.
Nicht wir aus Westeuropa bringen das
Licht zu diesen armen, unerleuchteten
Heiden, sondern umgekehrt: Es sind die
Armen in den Ländern der Dritten Welt,
die uns evangelisieren, die uns erklären,
was das Evangelium ist. Von ihnen habe
ich mehr gelernt als von irgend jemandem

aus Tübingen oder Oxford oder
einer der andern Hochstätten der
abendländischen Theologie. Nicht da kommt
die Weisheit her und die Erkenntnis und
das Licht; das Licht kommt aus den
Slums.

Das ist das wichtigste religiöse Ereignis

in Europa im ausgehenden
Jahrhundert: dass wir uns von den Armen
evangelisieren lassen, dass wir hören,
was sie zu sagen haben, dass wir unsere

Weisheit hintanstellen, weil sie so viel
Kolonialismus und Militarismus enthält
und diese Situation, in der wir uns jetzt
befinden, heraufbeschworen hat, dass wir
nein sagen zu dieser Situation und dem
zuhören, was die Armen uns lehren.

Vom gewalttätigen Wohlstand zur
psychischen Verelendung
In unserer Welt beobachten wir eine
Sinnleere, eine Apathie und eine
Unfähigkeit zu leiden und zu fühlen, eine
Depressivität, die in unseren Metropolen
ebenso herrscht wie im Rom der alten
Zeit, der Pax Romana, in die Jesus Christus

hineingeboren wurde. Da ist nämlich

ein Friede, der auf Geld und Gewalt
aufgebaut ist und der dazu da ist, Geld
und Gewalt zu sichern, der nicht wirklich

die Menschen erfüllen kann, sondern
sie in die tiefsten psychischen Schwierigkeiten

noch und noch stürzt. Die
Menschen empfinden den Wohlstand, der
durch Ausbeutung aufrechterhalten
wird, und die Unterlassung der
Hilfeleistung als eine der elementarsten
Menschenrechtsverletzungen, die wir täglich
begehen. Die Menschen empfinden das
als gewalttätig. Unser System ist auf
Gewalt aufgebaut, betet Gewalt an. Aber
diese Gewalt schlägt zurück auf die Psyche

der einzelnen mit der Logik des
Verdrängten, das wiederkommt und sich
rächt.

Der sowjetische Schriftsteller
Konstantin Simonov hat während des
Vietnamkriegs den schönen Satz geprägt:
«Es gibt kein fremdes Leid». Es gibt in
der Tat eine Verbundenheit der
Menschen untereinander, die jedes Leid, das
einem andern Mitglied der menschlichen
Familie angetan wird, auch zu meinem
macht. Es gibt eine grosse menschheitliche

Tradition, die genau das empfindet:
dass der Schmerz, das Leid, die
Zerstörung, die einem andern Menschen
angetan werden, auch mich angehen.
Weil du leidest, darum geht es mich etwas
an, darum kann ich meine Augen nicht
davor verschliessen, darum kann ich

286



nicht so weiterleben wie bisher, es sei

denn, ich erkranke psychisch an dieser
grossen Verdrängung.

«Es gibt kein fremdes Leid.» Ich habe
diesen Satz zuerst mehr im Sinne der
Mitleidstradition, wie sie in Russland
seit vielen Jahrhunderten herrscht,
verstanden: Das Leid meiner Schwester und
das Leid meines Bruders sind mein Leid.
Aber er lässt sich tatsächlich noch tiefer
im Sinne Freuds verstehen: Das von mir
nicht zur Kenntnis genommene, von mir
verdrängte Leid kehrt hinter meinem
Rücken wieder und besetzt mich und
zerstört mich. Das materielle Elend der
Dritten Welt schlägt sich psychologisch
in der Ersten Welt nieder. Das materielle
Elend derer, die wir ausbeuten und
zerstören, kommt von hinten über uns
herein und macht die Sensibelsten von
uns krank und psychisch unfähig, in
dieser Welt weiter zu funktionieren.

Das Verschwinden anderer, als ein
neues Menschenrechtsverbrechen, das in
den letzten fünfzehn Jahren entwickelt
worden ist, etwa in Lateinamerika,
dieses Verschwinden anderer, das wir
dulden, macht uns selber verschwinden.
Plötzlich sind wir weg, wir sind gar nicht
mehr da. Dass andere abgeholt werden,
nachts aus ihren Wohnungen geholt
werden und verschwinden, während wir
dazu nichts sagen und weitere Handelsverträge

mit denen abschliessen, die
genau das betreiben, weil die Geschäfte
weitergehen müssen und die Menschenrechte

überhaupt keinen Rang haben
angesichts der Realität, die das Geschäft
bedeutet, genau das macht auch uns
verschwinden.

Dieses psychische Elend, von dem wir
umgeben sind, hängt mit unserer
wirtschaftlichen, politischen und geistigen
Situation zusammen. Ausländische
Beobachter wundern sich oft über die
Eiskälte der Beziehungen unter den
Menschen in dem Land, aus dem ich
komme. Viele Männer und Frauen leiden
an der Leere und Austauschbarkeit ihrer
Beziehungen. Kinder und Jugendliche

werden aggressiver gegen andere und
destruktiv gegen sich selber. Sie stellen
sozusagen die Innenseite unserer Aussenpolitik

dar. Wir reproduzieren innerlich,

was aussen, in unserer Wirtschaftsund

Militärpolitik, so phantastisch läuft.
Ist es die Ursache dafür, dass wir Gott
verloren haben? Die Bibel drückt sich
nicht so schicksalhaft aus, als hätten wir
Gott eines Tages verloren. Was Konservative

den Verlust oder die Abwendung
von Gott nennen, bezeichnet die Bibel
als Abfall und Götzendienst, als Anbetung

anderer Götter.

Die konservative Familienideologie als
Verrat am Christentum
In der Tat ist Gott klein und hässlich in
Europa, und das psychische Elend
nimmt noch immer zu. Aber es wäre
doch naiv, dies als ein nur religiöses
Problem zu verstehen, das sich durch
Kirche und Familie wieder regeln liesse,
wie die Konservativen hoffen. Mehr
Familie, mehr familiäre Bindung, so
klein, so neurotisch, so grauenvoll diese
nukleare Familie auch ist, so überbelastet

sie ist, und mehr Frömmigkeit,
mehr Kirchen, das ist das Konzept der
Konservativen, das kulturelle Konzept,
das sie uns anbieten. Es ist ihre Religion,
die das alles garantiert und so weiterlaufen

lässt und die Menschen reduziert,
einschränkt, zusammenschrumpft auf
ihre Privatheit, auf das, was sie einander
antun, und alle wirklichen, realen,
weltlichen, sozialen Beziehungen weglässt.

Ich beschäftige mich dann nur noch
mit mir selbst, Friede ist ein Thema, das
in der Familie beginnt; ich höre das in
Deutschland über und über. Das Land
ist bereit, die grösste militärische Eskalation

der Menschheitsgeschichte zu
unterstützen, den dritten Weltkrieg
vorzubereiten, um die Sowjetunion innerhalb

von sechs Minuten nach Knopfdruck

des amerikanischen Präsidenten
zerstören zu können. Man sagt uns
aber ständig: Sorgt für den Frieden bei
euch selber, fangt in der Familie an! Als

287



könnte irgendein Mensch sich einbilden,
wenn er jetzt in seiner Familie wäre, was
ja wünschenswert ist, so würde das irgend
etwas verhindern. Als wäre Auschwitz
nicht genug gewesen; eine der
Grunderfahrungen von Auschwitz ist doch,
dass es reizende Familienväter waren,
die morgens zum Gasen gingen und
abends heimkamen und Cello spielten.

Wie Du mit Deinen Eltern umgehst,
wie Du mit Deinen Kindern umgehst,
das sind ja alles wichtige Themen; nur,
die Hoffnung oder die Idee, dass wir
dadurch frei würden oder gerecht oder
friedlich, dass wir uns freikaufen könnten

durch diese Privatisierung, diese
Form von Individualismus, das scheint
mir ein Verbrechen zu sein und ein
Verrat an den gesamten Traditionen der
Religion. Ich glaube nicht, dass diese
Familienideologie das grösste ist, was
das Christentum anzubieten hat. Ich
glaube eher, dass Jesus recht hatte, als

er, konfrontiert mit seiner Familie, diese
brutale Frage stellte: «Wer ist denn
meine Mutter, wer sind denn meine
Brüder, sind es denn wirklich diese
Menschen aus Nazareth, die gerade festgestellt

haben, dass ich verrückt bin und
ein Spinner?» Und dann sagt er:
«Diejenigen, die meinen Willen tun, das sind
meine Brüder und das ist meine Mutter.»
Das heisst, dass hier eine andere Form
von Familie aufgebaut wird, nicht durch
Blutsbande, sondern durch ganz andere
Beziehungen der Menschen untereinander.

« Wir haben Grund genug zum Weinen»
oder die Tränen Christi
Was in unserer Welt wächst, ist der
Widerstand gegen diese Formen der
Verarmung und Entleerung der Menschen.
Gegen den gewalttätigen Wohlstand
wächst der Widerstand. Junge Menschen
empfinden unseren Wohlstand als genau
das, was er ist: gewalttätig. Es ist
gewalttätig, wenn man alle drei Jahre
seine Möbel auf den Sperrmüll stellen
und neue kaufen muss. Es gibt viele

andere Formen von gewaltsamem Wohlstand

in unserer Gesellschaft, denen wir
uns unterwerfen und die wir mitmachen.
Dazu gehört natürlich mehr als alles
andere das neurotische Sicherheitsbedürfnis,

unter dem wir leben.
Ich habe heute von einem

Antiquitätenhändler in Zürich gehört, wie er
sagte: «Ich bin froh, wenn ich
aufwache, dass ich in Zürich lebe, und noch
sind die Russen nicht einmarschiert.» Es
sind 20 Millionen Russen gewesen, die
durch die Deutschen getötet worden
sind. Die Menschen, die ein Recht haben,
Angst zu haben, weil sie die reale Bedrohung

schon einmal erlebten, sind ganz
andere als wir. Noch überlegen wir uns
zu wenig, wen wir bedrohen, wem wir
Angst machen, wo die Bedrohungslüge
entsteht und wie sie politisch und
militärpolitisch manipuliert wird.

Ich glaube, dass der Widerstand, der
unter uns wächst, die Angst vor denen,
die uns zu Tode sichern wollen, tiefe
religiöse Wurzeln hat. Das Bedürfnis
nach einem gewaltfreien und gerechten
Leben lässt sich nicht einfach ausrotten,
auch nicht durch die raffinierteste
Militärpropaganda. Ich war sehr bewegt von
einem Satz, der einmal an den Mauern
dieser Stadt gestanden hat. Es ist der
Satz, den protestierende Jugendliche
geschrieben haben: «Wir haben Grund
genug zum Weinen, auch ohne euer
Tränengas.» Es war für mich ein grosser
Satz, weil das ein Weinen ist, wie wir es
brauchen. In der Sprache der religiösen
Tradition, für die ich stehe, würde ich
sagen: Das sind die Tränen Christi. So
wie Christus über Jerusalem geweint
hat, so weinen diese Jugendlichen, die
schon Grund genug haben zum Weinen,
auch ohne Tränengas. Sie verlangen
mehr als den Fortschritt des sogenannten
Machbaren, und mit ihrer Kritik am
gewalttätigen Wohlstand und ihrem
Wunsch nach Umdenken stehen sie in
der besten jüdischen und christlichen
Tradition, die den Weg zum Leben nicht
als Fortschritt, sondern immer als Um-

288



kehr, als Bekehrung beschrieben hat.
Die Grundfrage der Tradition war ja
nicht: «was ist machbar?» sondern:
«was ist gerecht?» Und die Tradition
bestand darauf, dass wir wissen können,
was gerecht ist, was Gott in einer
gegebenen Situation will, dass wir wahrheitsfähig

sind.

Der Glaube an das Machbare oder
«die Dürre der Seele»

Wenn ich den protestierenden jungen
Leuten in Zürich, Berlin oder anderswo
aufmerksam zuhöre, so scheinen sie mir
zu sagen: «Das Machbare ist der Tod.»
Das Machbare ist ein Lieblingsausdruck
der Politiker geworden, jedenfalls in
Westdeutschland. Helmut Schmidt
insistierte auf dem Machbaren. Und es ist in
der Tat die Frage, ob es genug ist, auf
jede Forderung, die wir stellen, zu
antworten: «Ist das machbar?» Ich meine,
wer nichts mehr will als das Machbare,
ist tot. Wer sich auf das Machbare
beschränkt, der zerstört seine eigene
Fähigkeit, neu zu werden und umzudenken,

der gerät in ein Funktionieren
hinein, in dem sich das Leben nur noch
abspult. Man kann innerhalb der
bestehenden Unordnung lange und schmerzfrei

dahinvegetieren; aber immer mehr
Menschen wissen, dass dieses
Weitermachen friedlos ist und uns von Gott
trennt. Das Machbare ist der Tod, weil
das Machbare Gott ausschliesst. Die
Rede vom Machbaren ist die
atheistischste Rede, die denkbar ist. Wer nur
an das Machbare glaubt, weiss überhaupt
nichts von Gott.

Wenn ich versuche, das Leben im
Machbaren aus meiner eigenen subjektiven

Erfahrung heraus zu beschreiben,
dann denke ich an bestimmte Situationen,

in denen ich mich sozusagen vor
mir selber zurückziehe, so dass meine
Haut gar nicht mehr berührungsempfindlich

ist: Ich spüre nichts mehr, ich
bin nicht mehr mein Leib, ich habe nur
noch einen Körper; ich erledige, was
nötig ist, es geht maschinenhaft, meine

Bewegungen sind tot; nichts freut mich,
nichts betrübt, nichts erreicht mich
wirklich; ich esse, ohne hungrig zu sein;
ich lese, ohne eigentlich etwas zu suchen,
sondern lese in mich hinein, was da so
herumliegt, stopfe Informationen in
mich hinein, die ich gar nicht brauche;
ich lebe nicht, sondern irgendeine
Maschine hat mich besetzt; ich bin tot,
nicht wie ein Mensch, der gestorben ist,
sondern wie ein Computer, der nie
gelebt hat.

Die Mystiker' haben genau diesen
Zustand «die Dürre der Seele» genannt.
Ohne Wasser sein, ohne Blühen, ohne
Schatten, ohne Beziehung, ohne
Aussicht. Die meisten Menschen in unserer
Klasse, in der europäischen Mittelklasse,
kennen den Zustand, den ich zu
beschreiben versuche, ganz genau. Sie
wissen, was es bedeutet, abgeschnitten
zu sein vom Leben und wie eine
Maschine zu funktionieren, eine
Arbeitsmaschine, eine Essmaschine, eine
Sexmaschine, eine Lesemaschine, eine
Kopfmaschine... alles das bin ich dann.
Dieses zerstörte Dasein nennen wir in
der christlichen Tradition «ohne Gott
sein».

Widerstand oder Selbstaufgabe
Ich möchte etwas über den Widerstand
sagen, den wir brauchen und der mit der
Mystik zusammenhängt. Das erste, was
man sich klar machen muss, ist die
Notwendigkeit, Widerstand zu leisten. Es ist
jetzt nicht mehr mit Opposition allein
getan, sozusagen in loyaler Haltung zu
einem System, in dem die Opposition
eine gewisse Rolle gegenüber dem
regierenden Machtkomplex spielt und auf die
nächsten Wahlen wartet, in denen sie
das vielleicht ändern könnte. Genau
diese liberale Illusion ist zu Ende. Wir
müssen Widerstand leisten, wenn wir
uns nicht selber aufgeben wollen als
Menschen.

Ich denke an ein Wort Thomas Münt-
zers, der auch ein Mystiker war, an die
Bauern: «Man kann euch nichts von

289



Gott sagen, solange sie über euch
herrschen. Das heisst, jedes Wort von Gott,
das ich zu euch sagen könnte, solange
ihr in der Sklaverei, der Leibeigenschaft
und der Auspressung durch die Feudalen
seid, ist kein Wort über Gott.» Es ist eine
Lüge über Gott. Es ist eine Herrschaftslüge

über Gott. Es ist wieder der Gott
derer, die da herrschen, der Gott, der
mit Gerechtigkeit und Liebe nichts zu
tun hat, sondern der die Ordnung garantiert

und die weitergehende Ausbeutung.
Ihr könnt Gott nicht verstehen im

Zustand, in dem ihr jetzt lebt, sagt Thomas
Müntzer. Für uns, die wir unter der
Ungerechtigkeit, der weltweiten
strukturellen, beabsichtigten Ungerechtigkeit
leben, in der die Armen ärmer und die
Reichen reicher werden sollen, ist
derselbe Zustand da: Wir können über Gott
gar nicht sprechen, ohne auf die Realität,

in der wir leben, einzugehen und uns
selber zum Widerstand vorzubereiten.
Die Rede von Gott, die unpolitisch
bleibt und irgend etwas anderes, Religiöses

anzielt, das nichts zu tun hat mit dem
Ärmerwerden der Armen oder mit den
15'000 Menschen, die jeden Tag
umkommen, ändert nicht das geringste.
Der Gott dieser Rede hilft niemandem.
Er belügt uns. Er ist der tote Gott, von
dem wir Ende der 60er Jahre eine Zeitlang

gesprochen haben, der Gott der
Bourgeoisie, der Gott, der nichts ändert,
der Gott, der alles lässt, wie es ist, der
Gott, der das Individuum vielleicht für
einen Augenblick trösten kann, aber es

nicht wirklich berührt, so dass es sich
verbunden fühlte mit seinen Brüdern
und Schwestern auf der einen Erde.
Solange unsere Mystik nur uns selber
individuell betrifft, ist sie nicht eigentlich

Mystik, schliesst sie zuviel aus,
haben wir einen viel zu kleinen Gott,
einen Gott, der so klein geworden ist wie
unser kleinbürgerlicher Individualismus.

«Christofaschismus»
Was wir heute an Religion erleben,
jedenfalls in Nordamerika, hat eine ganz

klare Tendenz zu etwas, was ich
«Christofaschismus» nenne. Ich glaube,
wir leben in einem Zeitalter, in dem es

immer mehr Christofaschisten gibt, das
heisst Leute, die Gott, Christus benutzen,

um den Faschismus auszubreiten.
Ich meine den Faschismus im Sinne
eines totalitär-militaristischen Systems, in
dem man alles kritisieren kann, nur
nicht den Militarismus, der die ihm
zugrundeliegenden Geschäfte beschützt;
einen sanften Faschismus, der mit
freundlichen Worten, einem liebenswürdigen,

mittleren Schauspieler
einherkommt; einen Faschismus, der nicht
direkt mit Drohung und Zerstörung
arbeitet, der aber die gesamte Welt in
dieses Konzentrationslager-System
hereinbringt und der jeden Tyrannen in
der Dritten Welt liebend gern unterstützt,
weil diese Tyrannen bekanntlich die
Geschäfte sichern, billige Arbeitskräfte
produzieren, unter ihnen viele Frauen,
welche die billigsten ausbeutbaren
Arbeiterinnen sind, die es heute auf der
Welt gibt.

Man muss sich das ganz klar machen,
dass jeder, der heute für den Konservativismus

ist, an der Herstellung dieser
Zustände arbeitet, für diese Zustände wählt
und sein Geld und seine Meinung
hergibt. In diesem Sinn meine ich, dass eine
Verbrämung dieses Systems, des Mords,
der Ausbeutung, der Zerstörung, wenn
sie mit dem Namen Christi einhergeht,
christofaschistisch ist.

Die Hauptreligion in den Vereinigten
Staaten ist der Antikommunismus. Das
wichtigste, was man glauben muss, ist,
dass die Kommunisten furchtbar und
böse sind. Die müssten vergast werden.
Die müssten weg. Wenn Sie die Reden
Ronald Reagans hören, dann hören Sie
die Stimme aus «Mein Kampf». Wenn
er sagt: Es gibt eine Welt, in der es gut
ist, und dann gibt es eine Welt der
Finsternis, und die Quelle alles Bösen ist der
Kommunismus, dann ist die einzige
Konsequenz, die man daraus ziehen
kann: Vernichtet es! Denn ändern lässt es

290



sich nicht, es ist die Quelle alles Bösen in
einem metaphysischen Sinn, es ist der
Teufel. Wenn wir das einmal los wären,
hätten wir alle Probleme weg, wir wären
endlich frei.

Diese Lüge des Antikommunismus,
die ja auch in unsern Ländern mehr und
mehr verbreitet wird, besteht darin, dass
so getan wird, als seien unsere wesentlichen

Probleme auf den Kommunismus
zurückzuführen, als hätten also die
Kommunisten uns unsere
Umweltverschmutzung beschert, unsere
Arbeitslosigkeit, unsere Inflation und all die
Dinge, unter denen wir wirklich leiden.
Man kann noch so antikommunistisch
sein — davon wird die Luft nicht besser.
Es ändert sich nichts dadurch, weil nur
eine Projektion nach aussen, in eine
feindliche Welt des Kommunismus,
betrieben wird, um die wirklichen Probleme,

unter denen wir leiden, zu verschleiern.

Wir müssen Widerstand leisten. Ich
glaube, jeder Mensch, der versucht ein
Mensch zu werden in dieser Zeit, muss
zu dem Punkt kommen, wo er gegen
dieses System Widerstand leistet und
sich auf den Widerstand vorbereitet.

Formen des Widerstandes

Ich möchte im letzten Teil noch etwas
über die Formen des Widerstandes
sagen. Ich glaube in der Tat, dass unsere
Gewissheit des Einsseins mit Gott, über
die ich im ersten Teil gesprochen habe,
uns dazu führt, neue Formen des
Widerstandes zu entwickeln. Eine Bewegung
erkennt man auch daran, welche neuen
Dramatisierungen der realen, sozialen
Konflikte sie herstellt. Die Friedensbewegung

in Westeuropa stellt neue
Dramatisierungen her. Ich möchte
einfach ein paar ganz simple Dinge nennen,
an denen Menschen sich beteiligen und
zwar zunehmend, und die wir vor fünf
Jahren noch nicht gesehen hätten: neue
Entwicklungen, wo Menschen in diesen
Widerstand hineinwachsen und ihn

innerhalb dessen, was die «Neue Zürcher
Zeitung» in Anführungszeichen zu
setzen beliebt, also der sogenannten
Friedensbewegung, entwickeln.

Schweigen für den Frieden

Eine neue Form von Widerstand drückt
sich so aus, dass in den Städten am Freitag

zwischen fünf und sechs Uhr junge
Leute schweigend dastehen, eine Stunde
lang, dass sie auf Fragen nicht antworten,

sondern gegebenenfalls, wenn Leute
wirklich interessiert sind, ein Flugblatt
abgeben, in dem die Menschen sich
informieren können, und dass manchmal
vorbeigehende Passanten stehenbleiben,
sich den Schweigenden anschliessen und
die Kraft des Schweigens kennenlernen.

Schweigen ist eine mystische Tätigkeit.

Dieses Schweigen ist das, was nach
den Worten kommt. Es ist nicht das
Schweigen derer, die noch gar keine
Worte gefunden haben. Es gibt ein
Schweigen vor der Rede und es gibt ein
Schweigen danach. Aber hier ist das
Schweigen danach gemeint. Die Leute
verstehen dieses Schweigen. Es ist
vielleicht wirksamer als vieles Reden.

Wer wissen will, kann heute wissen, es
kostet nicht viel, sich zu informieren.
Man muss ja nicht nur die «NZZ» lesen.
Man kann sich wirklich informieren
über das, was mit unserem Erdteil
geplant ist, über das, was die führenden
Militaristen in Amerika ständig wiederholen:

über den begrenzten und gewinnbaren

atomaren Krieg, der auch die
neutrale Schweiz nicht verschonen wird.

Schweigen ist eine Form des
Widerstandes.

Fasten für den Frieden
Eine andere Form des Widerstands, die
sich sehr weit ausbreitet und die noch
vor einigen Jahren innerhalb der
protestantischen Tradition unbekannt war,
ist das Fasten für den Frieden. Es ist eine
Art, mit dem Körper zu schweigen oder
mit dem Körper zu beten, die an Ghandi,
an die gewaltfreie Tradition anknüpft.

291



Sehr oft finden diese Fastenaktionen vor
Friedensdemonstrationen oder
Friedensblockaden statt, so dass diejenigen, die
da etwas tun wollen, sich zuvor darauf
vorbereiten mit ihrem eigenen Körper.

Das Fasten für den Frieden ist ein
Versuch, Kraft zu gewinnen aus der
Leere, aus der Entleerung, die zu jeder
mystischen Erfahrung gehört, aus einer
körperlichen Entleerung. Fasten ist ein
Versuch, sich so leer zu machen, dass
«das von Gott in uns» anfangen kann zu
leuchten.

Beten für den Frieden
Und weiter gehört zu diesen
Widerstandsformen das Beten für den Frieden.

Damit meine ich nun allerdings
nicht das generelle Blabla, dass wir alle
für den Frieden sind. Das haben wir nun
hinreichend gehört, in den letzten
zweitausend Jahren Christentum. Wir meinen
schon etwas Genaueres. Wir meinen,
dass wir die Pflicht haben, unsere Wünsche

an Gott etwas genauer auszusprechen
und Gott nicht mit diesem völlig

undifferenzierten, sozusagen trivialisier-
ten Geschwätz in den Ohren zu liegen.

Wir meinen also, beten für den Frieden

bedeute beten dafür, dass wir die
Kraft haben, einseitig und unilaterial
einen Schritt zum Frieden zu tun; dass
wir nicht auf die andern warten; dass wir
endlich aufhören zu warten, bis der
Gegner den ersten Schritt tut, oder zu
warten, bis die sogenannten
Supermächte sich nun endlich einigen. Wir
haben 35 Jahre lang darauf gewartet
und wir haben davon genug, jedenfalls
in der westdeutschen Friedensbewegung.
Wir wissen, dass dieses Warten zu nichts
führt. Das sind keine Hoffnungen, das
sind Illusionen und wir betrügen uns
selber, wenn wir weiter darauf warten
und an den sogenannten Friedenswillen
der herrschenden Männer appellieren.
Da ist kein Friedenswille, da ist
Aufrüstungswille, da ist Imponiergehabe, da
ist Hass, und da ist ein ganz, ganz
grosses Geschäft.

Wir können nicht auf eine der
bestehenden Regierungen warten und von
denen Schritte zum Frieden erwarten.
Wir müssen schon darauf hoffen, dass
die Menschen selber in Nicht-Kooperation,

in Gewaltfreiheit, nach dem Vorbild

von Ghandi handeln. Und das ist
ein Vorbild von Mystik und Widerstand.

Gewaltfreie Aktionen
Wir erwarten in diesem Herbst in
Westdeutschland einen heissen Herbst,
vielleicht einen blutigen Herbst. Es werden
möglicherweise Leute dabei umkommen.
Es werden Menschen sagen: «Hier gehen
wir nicht weg. Wir wollen lieber sterben,
als unser Land zu einer Abschussrampe
und einem etikettierten Schlachtfeld im
Sinne der Amerikaner machen zu lassen.
Es ist besser, wenn ein paar Leute dafür
ihr Leben geben, als dass das geschieht
und dass diese Pläne verwirklicht
werden.» Es gibt mehr und mehr Menschen,
die im Ernst bereit sind, dafür ihr Leben
zu geben und innerhalb dieser gewaltfreien

Aktionen, bei der Besetzung der
Plätze und Orte, an denen die
Mordinstrumente stationiert werden sollen,
ihr Leben zu wagen.

Sie wissen wahrscheinlich alle, was in
der Startbahn West vor sich gegangen
ist. Da war eines der erschütterndsten
Bilder für mich, wie die jungen Leute
ihre Pullover und Hemden auszogen
und mit nacktem Oberkörper, im
Dezember, auf die Polizei losgingen. Man
sah auf der einen Seite diese nackten
Menschen, die durch ihre Nacktheit ihre
Gewaltfreiheit so sinnfällig machten,
und auf der andern Seite diese neu
ausgerüsteten Polizisten in ihren
Plastikverschalungen, in denen sie überhaupt
nichts mehr hören können und ihnen ein
Dialog nicht mehr möglich ist. Sie haben
Kopfhörer auf, durch die sie Befehle
bekommen, sie sind Automaten, die diese
Befehle ausführen, sie haben Stöcke
zum Knüppeln und Tränengaspistolen in
den Händen. Einen furchtbareren
Gegensatz als diese nackten Mystiker,

292



wenn ich das so sagen darf, des Widerstands

und diese hochtechnologisierte
Polizei habe ich eigentlich noch nicht
gesehen. Das ist ein Bild für das, was ich
meine mit «Mystik und Widerstand».

Wieviele Tausende von jungen Leuten
werden wir noch brauchen, die so
gewaltlos, so risikobereit dorthin gehen,
wo die grösste militärische Gewalt, die
wir kennen in der Geschichte, zuschlägt
oder nur darauf wartet, zuzuschlagen.
Ich darf Sie an die eine Szene in dem
Ghandi-Film erinnern, wo die gewaltlosen

Menschen Reihe um Reihe voran¬

gehen und von den Polizisten
zusammengeknüppelt werden, und dann kommt
die nächste Reihe, und keiner hält einen
Stein, keiner ballt die Fäuste und keiner
läuft weg, sondern sie gehen genauso
gewaltfrei wieder dahin und werden wieder

zusammengeschlagen.- Das ist
gewaltfreier Widerstand. Um ihn zu tun,
braucht man etwas mehr als eine rationale

Überzeugtheit. Man braucht, wie
ich glaube, eine mystische Gewissheit,
eine Gewissheit, dass auf der Seite dieser
Halbnackten, Waffenlosen, die für das
Leben einstehen, in der Tat Gott steht.

Ich danke Ihnen fürs Zuhören.

Komm nicht näher
bleib stehen
so weit entfernt
wiefür ein foto
ich will die luft summen hören
die zwischen uns ist
und die erdstrahlen fühlen
unter uns

Ich will so still werden
wenn ich aufdich warte
dass alles was stumm war
wieder zu mir spricht
das chlorophyll in den zellen
und die musik diepythagoras hörte

Halt inne
der abstand zwischen uns ist der räum
den ich brauche
für meine geblendeten beleidigten äugen
leerhaben will ich das zimmer
abwaschen will ich den kram
die aufdringlichen gegenstände
tritt du nicht näher
lass mich warten

Ich will mich ganz leer machen
das leuchten zwischen uns nicht zustellen
den verdröhnten ton wieder hören
halt uns auf
komm nicht näher
warte wenn gehen befohlen
der räum zwischen uns ist besetzt
wie alles land das wirje betraten
wie alle luft die wir je einsogen
verschmutzt

lass den räum für uns sein
stell die maschine ab
die unaufhörlich so leise surrt
dass wir ihre sanften tötungsbefehle
nicht mehr hören

Komm nicht
bleib stehen
freisein nicht habenmüssen
schön ist das leere leuchtende nichts
zwischen zwei menschen
sein angesicht hiess esfrüher
leuchte über uns

(Dorothée Solle hat dieses Gedicht während
ihres Vortrags rezitiert: als «ein Liebesgedicht,

das die mystische Dimension der Liebe
zu verdeutlichen sucht».)

293


	Mystik und Widerstand : Vortrag vom 9. Juni 1983 in der Kirche zu Predigern, Zürich

