
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 9

Artikel: Die Kirche der Armen in Lateinamerika : ein Gespräch mit José Miguez-
Bonino

Autor: Dietschy, Beat / Miguez-Bonino, José

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Dietschy

Die Kirche der Armen in Lateinamerika
Ein Gespräch mit José Miguez-Bonino

Lateinamerika ist nicht nur der katholische Kontinent (85 Prozent der Bevölkerung
sind katholisch, d. h. über 300 Millionen oder die Hälfte der Katholiken der Welt). Es
ist auch ein Kontinent mit Dutzenden von evangelischen Kirchen und Freikirchen. In
Lateinamerika hat sich zudem quer durch alle oder doch viele Denominationen
hindurch in den letzten Jahren eine besondere Kirche gebildet — die Kirche der Armen.
Sie besteht aus Basisgemeinden, in denen praktische Solidarität und Gemeinschaft
mit der grossen Masse der Armen in diesem Kontinent verwirklicht werden. Theologisch

ist diese Kirche durch die sogenannte Theologie der Befreiung bekannt geworden.

Ich habe mich mit einem der hervorragendsten Vertreter dieser
kirchlichtheologischen Bewegung unterhalten, mit dem argentinischen Methodisten José
Miguez-Bonino. Er ist methodistischer Pfarrer, Professor für systematische Theologie

in Buenos Aires und Mitglied des Präsidiums des Ökumenischen Rates der
Kirchen. (Seine Ausführungen sind im Text kursiv gesetzt — Red.) B.D.

Die Entdeckung der Armut polarisiert
die Kirche —
auch im Protestantismus

Lateinamerika ist ohne Zweifel, seit es

Latein- Amerika gibt, d.h. seit der
spanisch-portugiesischen Eroberung im
16. Jahrhundert, ein katholischer Kontinent.

Aber mit dem Ende der Kolonialzeit,

mit der nationalen Unabhängigkeit
beginnt nicht nur der Einfluss der
Engländer und später der Nordamerikaner,
es beginnt auch der Protestantismus in
diesem Kontinent Fuss zu fassen.
Eingewanderte, Kaufleute, Techniker
und Industrielle bildeten erste
Auslandgemeinden, Bibelgesellschaften;
methodistische und presbyterianische Missionen

rückten nach. Gegen Ende des letzten

Jahrhunderts setzte die Mission der
nordamerikanischen Freikirchen ein. Ab
den dreissiger Jahren kam noch die
Pfingstbewegung hinzu, sie fand besonders

in den unteren Schichten eine grosse
Anhängerschaft.
Mit dieser Ausnahme der Pfingstkirchen
war der Protestantismus jedoch im we¬

sentlichen nur in den Mittelschichten
verankert. So war es wie eine Entdek-
kung, als in vielen dieser Kirchen in den
letzten Jahrzehnten langsam ein soziales
Bewusstsein entstand: Die grosse Masse
von Menschen, die in Lateinamerika in
absoluter Armut leben, wurde endlich
wahrgenommen.
Auch in der katholischen Kirche gingen
manchen die Augen auf für die Realität.
Das führte zu erheblichen Spannungen.
Denn obwohl hier in den meisten Ländern

ein ausgesprochener Volkskatholizismus

existiert, war doch die Hierarchie
mit der Oberschicht, mit Grossgrundbesitzern

und Militärs, seit langem eng
liiert. Die Entdeckung der Armut polarisierte

die Kirche. Neben dem konservativen

Flügel gab es nun einen sozialrefor-
merischen, der auf karitative Aktion
und soziale Entwicklung setzte, und
einen radikaleren, der die Änderung
jener gesellschaftlichen Strukturen
forderte, die Armut und Unterentwicklung
hervorbringen.
Die Bischofskonferenz von Medellin
(1968) machte sich die radikalere Position

266



zu eigen, prangerte die «Strukturen der
Sünde» an und propagierte die
«Hinwendung der Kirche zu den Armen und
Ausgebeuteten». In den folgenden Jahren

führte diese Option für die Kirche
der Armen nicht nur zu einer verstärkten
Konfrontation mit den verschiedenen
Militärdiktaturen — über 1000 Priester
und Laien wurden das Opfer von staatlicher

und parastaatlicher Repression —
es kam auch zu Spannungen und
Widersprüchen innerhalb der Kirche der
«Reichen». Die letzten Bischofskonferenzen
versuchten deshalb vor allem, die Einheit

der Kirche zu retten, vielleicht ein
wenig auf Kosten der prophetischen
Botschaft von Medellin.
Wie ist es auf protestantischer Seite? Es

gibt hier die gleichen Fronten innerhalb
der verschiedenen Kirchen, meint der
argentinische Theologe José Miguez
Bonino. Darüber hinaus aber sieht er
noch Gegensätze von Denomination zu
Denomination.

Einheit der Kirchen entsteht durch
Begegnung mit dem Volk
«Es gibt sehr konservative Sektoren, die
jegliche Beziehung zu andern Kirchen
ablehnen und sogar alle andern Kirchen
als revolutionär, subversiv oder kommunistisch

hinstellen. Es gibt Sektoren, die
sich für soziale Veränderungen einsetzen,

auf verschiedene Weise, denn die Situation

in jedem Land ist unterschiedlich.
Und dann gibt es die 'vermittelnden'
Sektoren. »
So gibt es also eine doppelte Suche nach
Einheit, einmal zwischen den verschiedenen

protestantischen Kirchen und
zum andern die der Kirche mit den
Armen?

«Ja, und ich glaube, dass in unserer
Situation das Wichtigste diese Begegnung

der Kirche mit dem lateinamerikanischen

Volk ist. In dieser Begegnung
wird auch die Einheit der Kirchen entstehen.

Aber das bedeutet eben auch, dass

diejenigen Teile der Kirche, die dem
Volk den Rücken kehren, sich schwer

tun, die Einheit mit denen aufrechtzuerhalten,

die sich für das Volk engagieren.
Das ist vielleicht der schwierigste Kampf
auf ökumenischem Gebiet in Lateinamerika.

»
Der 16. November 1982 ist ein wichtiges
Datum in diesem Kampf: Gut hundert
protestantische Kirchen Lateinamerikas
schufen in Lima ein gemeinsames Organ:
den lateinamerikanischen Kirchenrat.
Diese mindestens für eine innerprotestantische

Ökumene offenen Kirchen
wurden prompt vom Fundamentalisten
Me Intire als «kommunistische Front»
tituliert. Dabei ist wohl nur eine Minderheit

dieser Kirchen der «Theologie der
Befreiung» verpflichtet.
Wo die Theologie der Befreiung nicht
blindlings mit «Moskau» gleichgesetzt
wird, werfen ihr konservative Kreise
doch wenigstens vor, sie reduziere das
Evangelium auf eine soziale und politische

Botschaft. Was meint Miguez-
Bonino, der selber einer der bekanntesten

Vertreter der «teologia de la liberaciòn»

ist, zu diesem Vorwurf?

Die Sorge um die Armen macht die
Anwesenheit des Transzendenten im
Diesseitigen sichtbar

«Natürlich, die Reduktion des Evangeliums,

d. h. das Vergessen einiger Dimensionen

des Evangeliums, das ist immer
eine Gefahr. Ich würde meinen, wir
haben gerade im protestantischen
Christentum eine Reduktion desEvangeliums
praktiziert, eine Reduktion auf das
Übernatürliche, auf das Jenseits, auf
das Leben nach dem Tod, eine Reduktion

des Evangeliums auf das Innerliche
und Individuelle. Und es kann sein, dass
als Reaktion auf diesen Reduktionismus,
auf diese individualistische, spirituali-
stische und jenseitige Reduktion die
Gefahr auftaucht, das Evangelium auf
das Historische, das Soziale, sagen wir:
aufdas Diesseits zu reduzieren.
Trotzdem, mir scheint es, dass im
religiösen Leben der Gruppen, die sich für
das Volk, für den Armen engagieren,

267



dass zumindest in ihrer Praxis, in ihrer
gelebten Erfahrung diese Reduktion
nicht stattfinde. Es ist sehr interessant
und auffallend, dass es in allen diesen
sozial engagierten religiösen Bewegungen

eine Blüte der Hymnologie gibt, eine
Blüte des religiösen Lieds. Und darin
äussert sich schon mitten in dem, was
man tut, eine Art von Transzendenz.
Alle Hoffnung, die da gelebt wird, ist
gewiss nicht nur 'soziale Euphorie',
denn sie wird unter schwierigsten
Umständen gelebt, unter Repression und
Verfolgung. Ich finde, dass darin gerade
der religiöse Charakter der Hoffnung
zum Ausdruck kommt.
Worum es also geht, das ist, ob in der
Sorge um den Armen, um Armut und
Unterdrückung, der transzendente Gott
in Vergessenheit gerät. Aber ich glaube
nicht, dass Gott nur erinnert wird,
indem man feierlich behauptet: ich glaube

an Gottes Transzendenz. Er wird
erinnert, wenn der Glaube so gelebt
wird, dass die Anwesenheit des
Transzendenten im Diesseitigen sichtbar wird.
Wer sein Leben aufs Spiel setzt wie
Bischof Romero, manifestiert seinen
Glauben an Gott, auch ohne grosse
religiöse Reden.
Ich habe keine Angst, dass die Dimension

der Transzendenz verlorengeht, sie
ist Teil jeder religiösen Erfahrung, auch
wenn sie nicht immer ausdrücklich zur
Schau gestellt wird. »
In Europa vergisst man also ein wenig
die Realität, in der die Christen hier
leben, und schaut nur auf Buchtitel wie
«Theologie der Revolution»?
«Genau. Genau so ist es. »

Angst und Resignation in Argentinien
Wie sieht denn diese Realität, wie sieht
der Alltag für einen Christen in Argentinien

aus?
«In Argentinien haben wir in den letzten
Jahren alle erlebt, wiesich die wirtschaftliche

Situation der Arbeiter, aber auch
der Mittelschicht rapid verschlechterte.
Das hat zu grossen Spannungen geführt.

Denn die Argentinier waren gewohnt,
zwar nicht gerade im Wohlstand zu
leben, aber doch ohne grosse Existenzsorgen.

Die Mittelschicht und viele Leute
in unsern Kirchen hatten von einer

Art sozialem Aufstieg geträumt —plötzlich
bricht diese Hoffnung zusammen.

Es gibt zunehmende Arbeitslosigkeit.
Nicht nur ungelernte Arbeiter, auch
Facharbeiter finden keine Arbeit, die
Jugendlichen haben keine Zukunft und
fragen sich, was sie in diesem Land noch
sollen, wo sie nichts zu tun haben.
Wir haben dann auch die gewaltsame
Unterdrückung, die äussere Unterdrük-
kung erlebt, d.h. die Gefangenen, die
Verschwundenen. Das alles hatte eine
innere Unterdrückung zur Folge: In den
Familien, zu Hause getraut man sich
nichts mehr zu sagen, aus Angst, ein
Kind erzähle es weiter, und das bringt
Schwierigkeiten. So entstand eine
Atmosphäre der Frustration, der Angst. »
Und der Resignation?
«Ja, auch der Resignation: Was können
wir eigentlich machen? Ich meine, das
sind die Probleme des Alltags, die die
Kirche berücksichtigen muss. Sie muss
einerseits der Mittelschicht klar machen,
dass ihr Aufstieg etwas künstlich war,
dass die Krise noch viele Jahre dauern
wird. Denn es gibt keine unmittelbare
Lösung für diese Probleme. Und so
müssen sie lernen, als Christen ihren
Glauben in der Situation, in der sie sich
befinden, zu leben. Aufder andern Seite
ist es die Aufgabe der Kirche, die Kraft
zu geben, die nötig ist, um sich gegen
diese Situation aufzulehnen, Widerstand
zu leisten und sie zu überwinden. Einige
Kirchen, kleine evangelische Kirchen
und Teile der katholischen Kirche haben
trotz all dem Druck, trotz der äusseren
und inneren Unterdrückung und trotz
den sehr beschränkten Möglichkeiten
Einfluss zu nehmen alle die Jahre
hindurch ein Zeugnis des Protestes und der
Anklage durchgehalten. »

268


	Die Kirche der Armen in Lateinamerika : ein Gespräch mit José Miguez-Bonino

