
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 9

Artikel: Das Seufzen der Schöpfung

Autor: Brändle, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RudolfBrandie

Das Seufzen der Schöpfung

Geistesgegenwart ist eines der schönsten
Worte unserer Sprache und eine der
ganz seltenen Tugenden. Geistesgegenwart

ist mehr als Schlagfertigkeit, die
aus Verstand und Witz erwächst. Dass
der Geist gegenwärtig wird, setzt selbst
in einer säkularisierten Welt und Sprache

Pfingsten voraus: Geistesgegenwart,
die sich dem Unvernünftigen erhellend
entgegenstellt und das Venünftige
findet, das die Not wendet.
In diesen Tagen ist still und ohne viel
Aufhebens ein weiterer Jahrestag
vorbeigegangen: Vor 50 Jahren wurden in
Deutschland Bücher verbrannt. Wo war

der Geist in den Tagen, da er schmählich
verraten worden ist? Wo war da die
Geistesgegenwart — wer ahnte, wie
wahr Heine im 19. Jahrhundert dies
vnrî)iic(rf»cplipn hattp fanr^h c*r c±\r\c*r Apr
verbrannten Dichter), als er schrieb:
«dort, wo man Bücher verbrennt,
verbrennt man auch am Ende Menschen»?
Geistesgegenwart — Gegenwart des
Geistes — wo ist dieser Geist, wo sind
die Beweise des Geistes, oder biblisch:
die Früchte des Geistes?
Ich lese jetzt einen Text von Paulus aus
seinem Brief an die Römer, einen
Abschnitt, der mich betroffen macht:

Denn das meine ich: Die Leiden der gegenwärtigen Zeit bedeuten nichts gegenüber
der Herrlichkeit, die künftig an uns offenbar werden soll. Denn sehnsüchtig wartet
die Schöpfung darauf, dass die Söhne Gottes offenbar werden. Der Nichtigkeit ist
die Schöpfung nämlich unterworfen, nicht freiwillig, sondern durch den, der sie
unterworfen hat — freilich auf Hoffnung: Denn auch sie, die Schöpfung, soll von
der Knechtschaft der Vergänglichkeit befreit werden zur herrlichen Freiheit der
Kinder Gottes. Denn wir wissen, dass die ganze Schöpfung mit uns seufzt und in den
Wehen liegt, bis zur Stunde. Aber nicht sie allein, sondern auch wir selbst, die wir
den Geist als Vorschuss (auf zukünftige Herrlichkeit) empfangen haben, seufzen in
unserem Innern und warten darauf, als Söhne eingesetzt zu werden und die Erlösung
unseres Leibes zu erfahren. Denn auf Hoffnung sind wir errettet. Wo das Erhoffte
zu sehen ist, da bedarf es keiner Hoffnung; denn warum sollte jemand auf etwas
hoffen, was er sieht? Doch wenn wir erhoffen, was wir nicht sehen, müssen wir in
Geduld darauf warten. Entsprechend nimmt sich auch der Geist unserer Schwachheit

an. Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, so wie es sich gebührt, sondern
der Geist tritt von sich aus für uns ein mit unaussprechlichem Seufzen.

Römer 8, 18-27
(Obersetzung: Ulrich Wilckens)

Die Gemeinde, die diesen Text des Apostels

hört, wir, wir gehen in Gedanken
aus uns heraus und sehen andere
Menschen, die auch hier sind, Menschen, die
es schwer haben, die seufzen unter einer
Last. Und wir gehen aus dieser Kirche
heraus und sehen Menschen in unserer

Stadt, die in keine Kirche kommen, das
ist ihnen zu fremd oder auch zu bürgerlich.

Menschen, die kümmerlich leben
oder auch viel haben und doch leer sind.
Und wir gehen weiter und denken an
die, die in Ländern leben, von Kriegen
bedroht, an alle, die hungern, an alle,

241



die krank sind und keinen Arzt kennen,
der für sie schaut. An diejenigen in den
Gefängnissen und an die Gefolterten, an
die von ihren Eltern geschlagenen und
misshandelten Kinder. Wir denken weiter

und hören die Seufzer dieser
Menschen und denken weiter und hören das
Seufzen der Tiere, von uns Menschen
geplagt als Versuchstiere, von uns
vergiftet, verjagt und ausgerottet. Und wir
hören ihr Seufzen. Wir denken an die
Pflanzen, an das Sterben der Bäume.
Die ganze Schöpfung seufzt, die ganze
Schöpfung wartet auf Befreiung aus der
Knechtschaft, aus der Nichtigkeit, dem
Vergehen, Zerbrochenwerden, der Not
und dem Elend, der Qual und dem
Schmerz.
Paulus greift hier auf einen uralten
Mythos zurück. Die Schöpfung ist der
Nichtigkeit unterworfen wegen der
Schuld der Menschen. Weil Adam und
Eva sich verfehlt haben, darum ist
Schuld über das Menschengeschlecht
gekommen. In ihren Ruin hineingezogen
sind auch die Tiere, die Pflanzen; die
ganze Schöpfung Gottes ist zutiefst
zerstört.

Alte Mythen sind nie leer, aber oft
missverständlich, und alte Mythen müssen
neu interpretiert werden, sonst sterben
sie. Die Natur gestört, die Schöpfung
ausgeliefert der Vernichtung — das ist
für uns heute, wenn wir wache Beobachter

sind, nicht mehr ein Bild eines alten
Mythos, der seine Kraft verloren hat.
Wegen der Übergriffe der Menschen,
wegen ihrer Masslosigkeit, sind die
Kräfte des Todes überwältigend stark
und bedrohen das Leben der ganzen
Schöpfung.
Paulus hört das weltweite Seufzen, und
er setzt sich davon nicht ab. Die
Gemeinde ist nicht eine Insel inmitten der
wogenden Fluten, eine Insel der Seligen.
Der Glaube ist nicht ein Wundermittel,
das alle Fragen beantwortet und alle
Seufzer stillt. Paulus wählt damit einen
anderen Weg, als viele seiner denkenden
Zeitgenossen gewählt haben. Nicht den

Weg des Stoikers, der sich aus der Not
der Zeit, ihrem Unfrieden und der Hast,
zurückzieht, auf sein Inneres hört, dort
zuinnerst seinen Seelenfrieden findet
und damit letztlich unangreifbar wird
für alles, was von aussen auf ihn einstürzen

mag. Und nicht den Weg des Gno-
stikers, der die Materie, die ganze
Schöpfung mit Verachtung straft und
sich darauf konzentriert, wie der in
seiner Seele gefangene göttliche Funke
freigesetzt werden könne. Beide Wege
sind in historischer Gestalt weit weg von
uns, in der Idee aber sehr nahe. Beide
Angebote werden auch heute angenommen

und finden ihre Anhänger.
Paulus hört das Seufzen und er seufzt
mit. Er stellt dem Seufzen der ganzen
Schöpfung, seinem eigenen Seufzen,
Hoffnung entgegen. Eine grosse, starke
Hoffnung, die Hoffnung auf ein
Neuwerden: Die ganze Schöpfung liegt in
den Wehen, das Neue drängt nach vorn
ans Tageslicht, aber es ist noch nicht da.
Die ganze Schöpfung wartet darauf,
dass die Kinder Gottes offenbar werden,
dass die hervortreten, die seinen Namen
tragen. Ein neuer Himmel, eine neue
Erde, wo das Alte vergangen sein wird,
die Kräfte des Todes erschöpft, das
Dunkle erhellt, die Fragen beantwortet,
die Zweifel behoben. Das ist Hoffnung!
Was wir noch haben, das sind sehr
kleine Hoffnungen. Was bei uns
verbreitet ist, ist die Hoffnung, der jetzige
Zustand möge erhalten bleiben, die
Verhältnisse möchten sich nicht weiter
verschlimmern. Diese Hoffnungen sind
darum klein und kleinlich, weil wir
darob vergessen, wie viele Menschen in
grossen Nöten sind, weil wir die Seufzer
der Welt nicht mehr hören wollen.
Paulus schreibt: «... auch wir selbst, die
wir den Geist als Vorschuss auf die
zukünftige Herrlichkeit empfangen haben,
seufzen in unserem Inneren und warten
darauf, als Söhne und Töchter eingesetzt

zu werden und die Erlösung unseres

Leibes zu erfahren.» — Um Erlösung

geht es, Erlösung nicht als ein

242



ferner Zustand im jenseitigen Himmel,
und Erlösung des Leibes nicht als Befreiung

von der Mühsal körperlicher
Existenz, sondern Befreiung von unserem
durch Angst gekennzeichneten Leben,
hinein in die Freiheit der Liebe.
Vorschuss haben wir empfangen, eine
erste Zahlung, welche die Sache sicher
macht. Das ist eine Aussage, die Paulus
nicht mit Wenn und Aber versieht: Christen

haben den Anteil am Heiligen Geist
bekommen. In allem Seufzen, in aller
Schwachheit haben wir Anteil am Heiligen

Geist, der uns untereinander und
mit Gott verbindet.
Seufzen der Kreatur, Seufzen der
Gläubigen, und schliesslich hier das Unerhörte

der dritten Stufe: Der Geist selbst
seufzt in uns mit unaussprechlichen
Seufzern. Gott selbst solidarisiert sich
mit uns in unserer Schwäche.
Wir wissen nicht, was wir beten sollen,
das bedeutet für mich heute: Wir haben
keine Rezepte mehr. Wir wissen auch
nicht, was für Anliegen wir Gott formuliert

vorlegen wollen. Wir seufzen mit
allen Leidenden, zusammen mit der ganzen

Schöpfung und hoffen auf Gottes
neue Schöpfertat. Wir warten darauf,
dass sichtbar wird, woran wir glauben:
dass wir Gottes Kinder sind, er unser
Vater, der abwischt alle Tränen von
unseren Wangen. Dass der Tag kommt,
da jeder unter seinem Weinstock,
seinem Feigenbaum sitzen und die
Früchte seiner Arbeit in Frieden gemessen

kann. Und der Tag, da Schwerter
umgeschmiedet werden in Pflugscharen.
Der Tag, wo alle essen können und
Gerechtigkeit herrscht.
Wir sind auf Hoffnung gerettet, eine
Hoffnung, die wir nicht sehen können.
Unsere Hoffnung wird stärker, wenn
wir uns mit der Hoffnung für die ganze
Welt verbinden und nicht nur unsere
kleinen Privathoffnungen hegen. Paulus
schreibt: «... die Leiden der gegenwärtigen

Zeit bedeuten nichts gegenüber der
Herrlichkeit, die künftig an uns offenbar

werden soll.» Das kann keiner ein¬

fach dem andern zusagen, wohl aber gilt
das für die, die bereit sind, in der Jetztzeit

um Christi und seiner Gemeinde
willen Leiden zu übernehmen.
Solidarität ist das entscheidende Stichwort.

Solidarität mit den Christen, die
für mehr Gerechtigkeit kämpfen in Süd-
und Mittelamerika, in Südafrika. Mit
den Friedenskämpfern.
Spiritualität ist das andere Stichwort,
das mir wichtig ist. Spiritualität hängt
mit dem lateinischen Wort für Geist
zusammen. Zeichen der Gegenwart des
Geistes im Alltag, im Gebet, in der
Meditation.

Mich irritiert, dass die Frommen häufig
völlig unpolitisch sind und das Seufzen
der Kreatur eben nicht als Aufruf
verstehen, und dass umgekehrt die Politischen

oft ohne jeden Bezug zum Glauben

sind. Ich bin sicher, dass neue Formen

der Frömmigkeit, die eben Solidarität
und Spiritualität miteinander verbindenden

Formen, die in den Kirchen
Südamerikas schon heute lebendig sind,
dass solche Formen auch bei uns
wirkkräftig sein werden.
Gottes Schöpfung liegt in den Wehen
einer neuen Geburt, das heisst doch
auch: Gottes Schöpfung ist nicht fertig,
sie geht weiter, ist Schöpfung im Werden.

Das ist ein ganz tiefer Gedanke, der
Dynamik bringt in unser Leben. Denn
dann können wir Gottes Mitarbeiter sein
in seinem Schöpfungswerk. Wir als
Träger des Vorschusses des Geistes,
können kleine Zeichen der Liebe setzen
in einer Welt, die unter der Nichtigkeit
seufzt. Und vor allem: Wir werden neu
Hoffnung schöpfen, Hoffnung, dass die
Welt nicht des Teufels, sondern Gottes
ist.

(Predigt vom Pfingstsonntag, 22. Mai
1983, in der Pauluskirche Basel)

243


	Das Seufzen der Schöpfung

