Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)
Heft: 7-8
Artikel: Behindertenrollen und Frauenrollen in der Kirche : ideologisch

verbramte Rollenzwange ; Formen der kirchlichen Diskriminierung ;
Eine neue "Theologie der Befreiung"

Autor: Spieler, Willy
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143066

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Behindertenrollen und Frauenrollen in der

Kirche

Ideologisch verbrimte Rollenzwinge

Rolle als gesellschaftliches Vorurteil

Aus der Tatsache der Behinderung folgt
an sich noch keine Behindertenrolle.
Aus dem biologischen Unterschied
zwischen Frau und Mann folgt an sich
noch keine Frauen- oder Maénnerrolle.
Jede derartige Rolle ist gesellschaftlich
vermittelt und in dem Masse, wie sie auf
eine Diskriminierung hinauslduft, von
gesellschaftlichen Vorurteilen gepragt.
Die Behinderung ist der Ankniipfungs-
punkt fir das gesellschaftliche Vorur-
teil, das erst die iiberlieferte Behinder-
tenrolle begriindet. Analog verhilt es
sich mit der herkdmmlichen Frauenrol-
le, die nur scheinbar aus der «Natur der
Frau» abgeleitet wird, wahrend sie in
Wabhrheit auf dem ideologisch verbram-
ten Interesse an patriarchalischer Herr-
schaft beruht.

Die eigentliche Behinderung des Behin-
derten ist nicht seine korperliche, gei-
stige oder psychische Behinderung,
sondern die diskriminierende Art und
Weise, wie die Gesellschaft mit dem
Behinderten umgeht. «Noch allzu
haufig sind die Nichtbehinderten die
eigentliche Behinderung des Behinder-
ten», hiess es im Aufruf des «Aktions-
komitees fiir das Jahr des Behinderten,
Schweiz 1981». Ahnlich schreibt Ernst
Klee in seinem bekannten Buch «Behin-
dert»: «Es ist nicht entscheidend, dass
einer im Rollstuhl sitzt, entscheidend ist,
welche Rolle man ihm zuweist.» Und:
«Menschen werden wohl mit einer Be-
hinderung geboren, doch zum ’Behin-
derten’ werden sie erst spater gemacht.»

Nicht viel anders verhélt es sich mit der
Rolle der Frau in der Gesellschaft. Wir
konnten Klees Wort iiber die gesell-
schaftliche Prégung des «Behinderten»
etwa so abwandeln: «Die Menschen
werden wohl als geschlechtsspezifische
Wesen geboren, doch zu ’Frauen’ oder
'Maéannern’ werden sie erst spiter ge-
macht.» Mit fast denselben Worten hat
Simone de Beauvoir ihr Frausein hinter-
fragt: «Man kommt nicht als Frau zur
Welt, man wird es.»

Das Vorurteil, das solche Rollenzwinge
schafft, ist kein individuelles, sondern
ein gesellschaftliches; es wird von einem
allgemeinen, wenn auch noch so fal-
schen Bewusstsein getragen und tiberlie-
fert. Als «herrschende Meinung» wird
dieses allgemeine Bewusstsein nicht nur
von denen bereitwillig iibernommen, die
es begiinstigt, es wird auch von den
Betroffenen selbst als verbindlich
empfunden und verinnerlicht. Vor
lauter Anpassung an das, «was sich
gehort», kann eigenes Bewusstsein gar
nicht erst entstehen, wird das eigene
Selbstsein durch das gesellschaftliche
Alssein («als» Behinderter oder «als»
Frau habe ich mich «so und nicht
anders» zu verhalten) ent-eignet, ja bis
zum Selbsthass pervertiert. Der Rolle
des «guten Behinderten» entspricht
dann nur, wer «tapfer leidet». Und
«gut», das heisst mit ihrer Rolle im Ein-
klang, ist dann nur die Frau, die «erge-
ben dient».

Der Behinderte leidet — die Frau dient

Die gesellschaftliche Rolle des Behinder-
ten heisst «Leiden»: «Der Behinderte

217



hat tapfer, still und (nach aussen) froh-
lich zu leiden. Dann regnet es den
warmen Regen der Anerkennung, sprich
Mitleid», schreibt wiederum Klee und
- fahrt mit einem Zitat aus Hans Wiirtz’
«Zerbrecht die Kriicken» (notabene aus
dem Jahr 1932) fort: «Zundchst muss
der Kriippel als Lebenssieger tiberhaupt
gesechen werden. Lebenssieger sind die
siegreichen Innerlichkeitsmenschen, die
religios Veranlagten, die Verzichttapfe-
ren, die Entsagungsmutigen und jene ...,
die mit dem Humor einer fast heiteren
Melancholie sich mit ihrem Schicksal
gutmiitig abfinden. »

Wie «Leiden» fiir den Behinderten, so
ist «Dienen» fiir die Frau die grundle-
gende Rollenzuweisung der Gesell-
schaft. Mit seinem feinen Gespiir fiir das
Legitimationsdefizit ideologisch ver-
brimter Rollenzwinge charakterisiert
Horst-Eberhard Richter diese dienen-
de Rolle der Frau: «Der Mann okku-
piert Vernunft und Willen. Die Frau
begleitet ihn in emotionaler Ergeben-
heit. Thr verbleibt das Herz, aber im
Sinn einer potentiell jederzeit abrufba-
ren Dienstleistung.»

Behinderung ist ein Vorwand fiir
Diskriminierung (des Behinderten) —
Diskriminierung braucht Behinderung
(der Frau) als Vorwand

Nicht nur wird der Behinderte gesell-
schaftlich diskriminiert; es besteht auch
die umgekehrte Regel: Wer gesellschaft-
lich diskriminiert wird, gilt als behin-
dert. Der weisse Rassismus zum Beispiel
diskriminiert den «Neger», weil der
Schwarze im Verhiltnis zum Weissen ein
mangelhaftes, ein behindertes Wesen
sei. Angeblich niedrigerer Intelligenz-
quotient, wenig entwickeltes logisch-ma-
thematisches Denken, fehlendes Organi-
sationstalent und andere Scheindefizite
mehr dienen als ideologischer Vorwand
fir Diskriminierung.

Ganz dhnlich hat Aristoteles im 4. Jahr-
hundert v. Chr. die Stellung des Sklaven
begriindet. In seiner «Politik» hilt er es

218

fiir ausgemacht, «dass es von Natur (!)
Freie und Sklaven gibt und dass das
Dienen fiir diese zutraglich und gerecht
ist»; die Sklaven seien «kréftig fiir die
Beschaffung des Notwendigen, die
Freien geeignet fiir das politische Le-
ben».

Und was bis heute nachwirkt: Aristote-
les hat den angeblichen Wesensunter-
schied zwischen Menschen, «die unter
allen Umstidnden Sklaven sind, und
solchen, die es niemals sind», durch
einen ebenso fatalen Analogieschluss
auf das Verhiltnis von Mann und Frau
iibertragen: «Desgleichen ist das Ver-
héltnis des Weiblichen zum Maénnlichen
von Natur (!) so, dass das eine besser,
das andere geringer ist, und das eine
regiert und das andere regiert wird.» Da
hilft es den Frauen wenig, dass sie trotz-
dem noch eine Stufe hoher rangieren
sollen als die Sklaven: «Der Sklave
besitzt das planende Vermdégen iiber-
haupt nicht, das Weibliche besitzt es
zwar, aber ohne Entscheidungskraft.»
Die Wirkungsgeschichte des aristoteli-
schen Sklavenvergleichs reicht iiber das
Mittelalter bis Rousseau, Kant, Hegel
und Schopenhauer, dem nicht mehr zu
iiberbietenden Frauenverichter. Sie war
und ist immer noch besonders erfolg-
reich in der Diskriminierung der Frau
durch die katholische Kirche. Aristoteles
wurde zwar durch sein «Heidentum»
davor bewahrt, als Kirchenvater kanoni-
siert zu werden; diese Ehre wurde dafiir
in um so reicherem Ausmass seinem
bedeutendsten mittelalterlichen Schiiler
Thomas von Aquin zuteil.

Thomas hat Aristoteles nicht nur die
Lehre von der natiirlichen Ungleichheit
zwischen Mann und Frau entlehnt, er
hat sie auch durch die aristotelische Auf-
fassung vom Zeugungsvorgang «wissen-
schaftlich» untermauert. Nach dieser
Theorie ist die Frau nichts anderes als
ein «missratener Mann» (mas occasio-
natus). Da nédmlich der maénnliche
Samen nach der Zeugung eines ménnli-
chen Wesens strebe, miisse die Geburt



eines weiblichen Wesens auf einem
Fehler im Zeugungsvorgang beruhen.
«Dass also etwas Weibliches gezeugt
wird», fithrt Thomas in seiner beriihm-
ten «Summa Theologica» aus, «ge-
schieht entweder deshalb, weil die tatige
Kraft zu schwach ist, oder die Verhalt-
nisse des entsprechenden empfangenden
Stoffes keine angemessenen sind, oder
weil ein Einfluss von aussen die Zeugung
des Weiblichen veranlasst, wie z.B. nach
Aristoteles jener der Siidwinde, welche
Feuchtigkeit mit sich fithren.»

Damit schliesst sich der Kreis: Wer
diskriminiert wird, ist es schon «von
Natur». Die Diskriminierung der Frau
beruht auf ihrer Minderwertigkeit als
«missratener Mann». Als solcher muss
sie sich eine Reihe geschlechtsbedingter
«Anomalien» — bis hin zur «Geistes-
schwiche» (debilitas intellectus) bei
Johannes Duns Scotus, einem andern
Scholastiker des ausgehenden Mittelal-
ters — und damit verbunden eine bei-
spiellose Unterwerfung unter das kirch-
liche Patriarchat gefallen lassen.

Formen der kirchlichen Diskriminierung

Behinderung und Frausein als
Weihehindernisse

Besonders augenfillig ist die Diskrimi-
nierung der Behinderten und der Frauen
in der katholischen Kirche, die sowohl
die eine als auch die andere «Anomalie»
als ein Weihehindernis betrachtet, das
die Betroffenen vom Priesteramt aus-
schliesst.

Die katholische Kirche unterscheidet
seelische und korperliche Behinderung
(defectus animi und defectus corporis),
die sich angeblich alle nicht mit der
Ausiibung priesterlicher Funktionen
vertragen. Zu den seelisch Behinderten
gehoren die Epileptiker, die Geistes-
kranken und die «von einem Dimon
Besessenen». Aber auch die korperliche
Behinderung gilt als Weihehindernis,
insofern «Korperbehinderte ... wegen
ihrer Missbildung nicht wiirdig sind, den

Dienst am Altar zu verrichten», wie es in
Kanon 984 des kirchlichen Gesetzbuches
heisst. Der neue Codex, der auf den
ersten Adventssonntag 1983 in Kraft
treten wird, verzichtet zwar auf eine ins
einzelne gehende Aufzihlung der Behin-
dertenarten, die mit den priesterlichen
Funktionen unvereinbar wéiren, am
Grundsatz, dass Behinderung (infirmi-
tas) ein Weihehindernis sei, wird jedoch
festgehalten.

Das «Argernis», sprich Vorurteil, das
von der Behinderung ausgeht, erhilt so
die kanonische Weihe eines Weihehinder-
nisses. Damit nicht genug, wird Behin-
derung auch noch zum Ehehindernis
gestempelt, wenn sie den (sexuellen)
«Vollzug der Ehe» verunmaoglicht. Es ist
der Vernunft vieler Pfarrer zu verdan-
ken, dass wenigstens diese Vorschrift
des Codex Juris Canonici in den letzten
Jahren bei uns kaum mehr beachtet
wurde. Um so mehr muss uns betroffen
machen, dass auch das neue kirchliche
Gesetzbuch die geschlechtliche Impo-
tenz (impotentia coeundi) als Ehehinder-
nis aufrechterhalt.

Dass auch die andere «Behinderungy,
das Frausein, ein Weihehindernis dar-
stellt, gibt noch die vatikanische «Erkla-
rung zur Frage der Zulassung der Frau
zum Priesteramt» von 1976 als «gottli-
chen Schopfungsplan» aus. Gut aristo-
telisch wird selbst in unserem Jahrhun-
dert doziert: «Das méannliche Geschlecht
ist eher als das weibliche zum Lehren
geeignet, da es im allgemeinen aufgrund
der eigenen leiblichen Krifte mehr den
Anstrengungen geistiger Arbeit gewach-
sen ist; es ist eher geeignet zum Leiten,
da es mehr als das weibliche Geschlecht
unverriickt der Leitung des Verstandes
und nicht des Gefiihls folgt» (L. Ler-
cher). Oder: «Die Frau ist Bild der Seele,
der Kirche, die Braut Gottes ist,
Empfangende und Liebende. Der Mann
ist ein Abbild des géttlichen Prinzips
als des Zeugenden, Lebenweckenden;
deshalb kann nur die ménnliche Natur
in die Weihe des Priesters als des Ver-

219



mittlers gottlichen Lebens ’aufgenom-
men’ werden» (O. Casel).

Die Diskriminierung der Frau ist so alt
wie die katholische Kirche selbst. Schon
in den «Apostolischen Konstitutionen»,
der bedeutendsten Kirchenrechtssamm-
lung des 4. Jahrhunderts, wird die Frau
wegen ihrer seinsmissigen Minderbe-
wertung nicht zum Priesteramt zugelas-
sen. «Wir gestatten nicht», heisst es in
diesen Konstitutionen, «dass Frauen das
Lehramt in der Kirche ausiiben, sondern
sie sollen nur beten und die Lehrer
anhoren ... Denn wenn der Mann das
Haupt des Weibes ist, so ist es nicht
schicklich, dass der iibrige Leib (also die
Frau) das Haupt beherrsche ... Wenn
nadmlich der Mann das Haupt des Wei-
bes ist und er zum Priestertum bef6rdert
wird, so widerstreitet es der Gerechtig-
keit, die Ordnung des Schopfers zu zer-
storen und den dem Manne eingeraum-
ten Vorrang an das unterste Glied abzu-
treten. »

Unverkennbar basiert diese Lehre von
der geschopflichen Zweitrangigkeit der
Frau auch auf frauenfeindlichen Stellen
im Neuen Testament, insbesondere im
Ersten Korintherbrief, der von der
hierarchischen Stufenleiter Gott-Chri-
stus-Mann-Frau ausgeht (11, 3). Nur der
Mann ist hier «Bild und Abglanz Got-
tes», die Frau aber lediglich «Abglanz
des Mannes». Aus diesem Grund muss
die Frau ihr Haupt verschleiern, wenn
sie betet, wihrend der Mann sein Haupt
nicht verhiillen darf (11, 4-10). Nur dem
Mann geziemt es sich, in den Gemein-
deversammlungen zu reden. Die Frau
dagegen soll in der Kirche schweigen
(14, 34). — Wir sollten diese und andere
frauenfeindliche Bibelstellen nicht mehr
langer mit dem damaligen «Zeitgeist»
entschuldigen. Wer den Hellenismus
und die Stoa nur ein wenig kennt, der
weiss, «dass Paulus die Philosophie

seiner Zeit hinter sich hatte, wenn er von

der Gleichheit der Menschen sprach»
(Theodor G. Bucher), nicht aber, wenn
er die angebliche Minderwertigkeit der

220

Frau als die naturgegebene Ordnung
verkiindete.

Kultische Unreinheit

Das Minderwertige ist nicht nur unwiir-
dig, es ist auch unrein. Diese Vorstellung
ist zwar selbst kirchenamtlich ldngst
iiberholt, aber sie wirkt zweifellos nach
in den irrationalen Beweggriinden, mit
denen die Behinderten und die Frauen
vom Priesteramt ausgeschlossen wer-
den.

Es gab eine Zeit, da durften Frauen
weder den Altarraum betreten noch die
Eucharistie beriithren. Im 3. und 4. Jahr-
hundert war es menstruierenden Frauen
und Waodchnerinnen  verboten, die
Kommunion zu empfangen oder den
Gottesdienst zu besuchen. Ahnliche
Vorstellungen von der Entweihung des
Sakralen durch «unreine Menschen»
haben wohl auch die Behinderten auf
Distanz zur kultisch versammelten
Gemeinde gehalten. «Es soll kein blin-
der und lahmer Mann ins Haus kom-
men», diese — vermutlich falsche —
Ubersetzung von 2. Sam. 5,8 hat die —
von Jesus iiberwundene — Trennung
von «sakral» und «profan» nicht nur
aufrechterhalten, sondern auch gegen
die Behinderten gekehrt.

Die Kirche rithmt sich zwar ihrer Wohl-
tatigkeit, mit der sie die Behinderten
durch die Jahrhunderte hindurch be-
treute. Doch das ist nur die eine Seite.
Die andere Seite der Geschichte ist noch
nicht geschrieben: Wie die Behinderten
abgeschoben, in Heime verbannt, zu Ob-
jekten der Mehl- und Seelsorge ernied-
rigt wurden. Die noch lange nicht iiber-
wundene Distanz der kirchlichen
Gemeinden gegeniiber den Behinderten
ist kein Zufall und nicht nur Symptom
einer entfremdeten Gesellschaft, sie hat
Tradition.

Ddédmonisierungen

Eine weitere, wohl die schlimmste Form
der Diskriminierung ist die Ddmonisie-
rung. Nicht genug damit, dass die Frau



als seinsmaissig zweitrangig eingestuft
wurde, musste sie im Verlauf der Kir-
chengeschichte auch noch als moralisch
minderwertig verurteilt, ja verteufelt
werden. Bereits Paulus verweigert der
Frau die Lehrbefugnis mit dem Argu-
ment, dass nicht Adam, sondern Eva
sich zuerst verfithren liess (1. Tim. 2,
14). Daraus zieht Tertullian im 3. Jahr-
hundert nur die letzte Konsequenz,
wenn er das Weib die «Einfallspforte
des Teufels» nennt: «Du bist es, die dem
Teufel Eingang verschafft hat, du hast
denjenigen (d.h. den Mann — W.Sp.)
betort, dem der Teufel nicht zu nahen
vermochte. So leicht hast du den Mann,
das Ebenbild Gottes, zu Boden gewor-
fen. Wegen deiner Schuld musste auch
der Sohn Gottes sterben ...» Die Frau
verantwortlich fiir Jesu Tod am Kreuze
— die Psychopathologie des kirchlichen
Patriarchats findet hier (durchaus
analog dem Antisemitismus) ihren
Hohepunkt an sich selbst entlarvender
Frauen- und Menschenfeindlichkeit.

Ob nicht auch iiber eine, freilich anders-
geartete Damonisierung der Behinderten
zu berichten wire? Die Frage der Jiin-
ger, ob Behinderung eine Folge der
Siinde sei, wird von Jesus zwar unmiss-
verstandlich beantwortet (Joh. 9, 2-4).
Laut einer Meinungsumfrage von 1980
glauben aber immer noch 14 Prozent
aller Deutschschweizer daran, dass
Behinderungen eine Strafe Gottes fiir
begangene Siinden seien...

Das schlimmste Schicksal in der «Ge-
schichte des Unheils» (Karl Heinz Desch-
ner), die Teil der «Kirchengeschich-
te» ist, erlitten Menschen, denen das
Ungliick widerfuhr, sowohl Frauen als
auch Behinderte zu sein, jene vorwie-
gend psychisch behinderten Frauen, die
als Hexen verurteilt wurden. Jesus hatte
sie geheilt, die Kirche aber brachte sie
um: Vom 13. bis zum 18. Jahrhundert
endeten eine Million von ihnen auf dem
Scheiterhaufen. Eine dimonische Praxis
blieb einer Theorie der Damonisierung
nichts schuldig.

Eine neue «Theologie der Befreiung»

Baal oder Jahwe?

Behinderte und Frauen sind «Anomali-
en» in einer patriarchalischen Gesell-
schaft. Wer diese Gesellschaft tiberwin-
det, befreit beide, die Behinderten und
die Frauen. Wo beginnen? Die feministi-
sche Theologie, die als neue «Theologie
der Befreiung» aus der Frauenbewegung
hervorgeht, weist einen Weg. Sie zielt
mit ihrer Kritik auf das ideologische und
theologische Zentrum dieser Gesell-
schaft: auf den Gott, der in der patriar-
chalischen Gesellschaft als himmlischer
Diktator verehrt und von dem patriar-
chalische Herrschaft auch hergeleitet
wird.

Der patriarchalische Gott ist die Projek-
tion eines Ménnlichkeitswahns, der sich
das hochste Wesen nur als eine Art
Supermann vorstellen kann, die Projek-
tion von pubertdren Omnipotenzphan-
tasien, die sich nur durch einen Gott
befriedigen lassen, dessen wichtigstes
Attribut die Allmacht ist, die Projektion
der Macher, die in Gott den Weltenherr-
scher sehen, der «alles so herrlich regie-
ret».

Die Bibel sieht Gott anders; in der Bibel
offenbart Gott sich anders. Hier wird
das Weibliche in Gott nicht geleugnet.
Schon die Aussage, dass der Mensch
nach dem Ebenbild Gottes geschaffen
sei, ist ein Hinweis auf die gleichzeitige
Minnlichkeit und Weiblichkeit Gottes.
Wenn namlich der Mensch als Mann
und Frau geschaffen wurde, als zwei
Wesen, die sich gegeniiberstehen und
einander ergidnzen, dann muss doch
auch das Urbild, dessen Abbild der
Mensch sein soll, diese beiden Wesen in
sich enthalten. Die Bibel geht aber noch
einen Schritt weiter, dort namlich, wo
sie Gott «Elohim» nennt und ihm damit
einen Namen mit weiblicher Wurzel
gibt, oder wo immer sie mit «Gnade»
und «Weisheit» (sophia) weibliche
Begriffe fiir gottliche Attribute wahlt.
Weil die Bibelwissenschaft wie die Theo-

221



logie iiberhaupt zu lange das Monopol
der Ménner war, blieb Gottes Weiblich-
keit bis in die jiingste Zeit unbeachtet
und unbedacht. Es fehlt auch nicht an
falschen Bibeliibersetzungen, die darauf
ausgehen, das Weibliche in Gott zu ver-
drédngen, auszumerzen. Ein Beispiel ist
die Luther-Ubersetzung von V. Mose
32, 18. Hier redet Luther von Gott, der
sein Volk «gezeugt» und «gemacht»
habe. Das hebréische Verb heisst jedoch
nicht «gemacht», sondern «geboren».
Luther hat uns mit seiner Ubersetzung
dieses weibliche Bild von Gott vorent-
halten.

Gott ist kein Patriarch und kein Sexist.
Er ist auch nicht der «Allméichtige», der
die Prdaambel der schweizerischen
Bundesverfassung ziert. Der Gott, mit
dem man Staat machen kann, der Gott
von ganz oben, der Herrschaft ausiibt
und Herrschaft verleiht, wird in der
Bibel nicht Jahwe, sondern Baal
genannt. Jahwe fiithrt auch nicht zu den
gesicherten Fleischtopfen, sondern in
die Wiiste, nicht zum Haben, sondern
zum Sein. Baal schickt Gaben nach
unten, Jahwe wird selber Mensch. Und
weil Jahwe nicht der allmichtige Baal,
sondern der Gott von unten ist, kann er
sich auch mit dem Behinderten identifi-
zieren. Das kann Baal nicht. Gemessen
an Baal, ist der Behinderte ein Argernis;
gemessen an Jahwe, gehort er zu den
Hauptpersonen: Ich war behindert, und
ihr habt mich nicht als euren gleichbe-
rechtigten Partner behandelt (vgl. Mt.
25, 36).

Impulse von der Jesusbewegung

Ein weiterer Ankniipfungspunkt fiir die
Behinderten und die Frauen und alle
Diskriminierten in Kirche und Gesell-
schaft ist die Jesusbewegung.

«Blinde sehen, Lahme gehen, Aussitzi-
ge werden rein, Taube horen...» (Mt.
11, 5). Jesus nimmt Abstand von der
Behindertenrolle des tapfer und frohlich
Leidenden. «Sohn Davids, erbarme dich
meiner!» (Mk. 10, 48) heisst nicht: Gib

222

mir gute Worte! sondern: Befreie mich
von meiner Behinderung! Die Befreiung
der Behinderten ist das untriigliche Zei-
chen fiir das nahende Reich Gottes. Die
Jesusbewegung ist Reichgottesbewe-
gung, weil sie sich auch als eine Befrei-
ungsbewegung fiir die Behinderten, ja
der Behinderten selbst versteht.

Aus ihrer herkémmlichen Rolle befreien
Jesus und seine Bewegung auch die
Frau. Jesus ruft sie in ihr Selbstsein,
damit sie seinem Ruf folgen kann. Auch
die Jesusbewegung ist eine Befreiungs-
bewegung fiir die Frauen und der
Frauen. Das zeigen exemplarisch die
Frauen, die als herausragende Gestalten
dieser Bewegung genannt werden, zum
Beispiel: Johanna, die Frau des konigli-
chen Finanzministers, die ihren Mann
verldasst, um Jesus zu folgen; Salome,
die Mutter von Jakobus und Johannes,
die bei Jesu Verhaftung ausharrt und
nicht wie ihre Sohne flieht; Phobe, die
Vorsteherin wird und bischofliche Funk-
tionen ausibt; die Apostelin Junia, aus
der die minnlichen Bibeliibersetzer mit
munterer Selbstverstdndlichkeit einen
Junias (R6m. 16, 7) machten. In der
Jesusbewegung gibt es noch keine Patri-
archalisierung der Leitungsamter. Hier
gilt in der Tat «nicht Mann noch Frau»
(Gal. 3, 28).

Das gesamtgesellschaftliche Ziel
der Befreiung

Unterprivilegierte, die um ihre Rechte
kéampfen, stehen immer auch im Dienst
einer gesamtgesellschaftlichen Befrei-
ung. Die Befreiung der Frau brichte
keine Freiheit, diente sie nicht ebenso-
sehr der Befreiung des Mannes. «Der
Herr im Mann muss sterben, damit er
als Bruder wiedergeboren werden kann»
(Jirgen Moltmann). Indem Frauen fiir
ihre Befreiung arbeiten, schaffen sie
zugleich Verhiltnisse, die es dem Mann
eher ermoglichen, Schwesterlichkeit mit
Briiderlichkeit zu beantworten. Die
Befreiung der Frau kann daher vor
allem eines nicht heissen: Anpassung an



die Welt des Mannes. Auf die Frage,
warum sie Priesterin werden mochte,

antwortet daher die amerikanische
Nonne Pat Mills mit erfrischender
Direktheit: «Wenn irgend jemand

denkt, dass ich damit den ménnlichen
Klerus auf seiner eigenen Spielwiese her-
ausfordern will, in seinen Kathedralen
und Kanzleien, dann irrt er sich gewal-
tig. Mein Priestertum ist Dienst, nicht
Prestige. Ich mochte es am liebsten vom
Turm des Petersdoms in Rom in die
Kirche schreien: ’Hallo Leute, ihr kdnnt
sie behalten, eure Macht und euren
Ruhm, eure tapezierten Biiros und eure
dicken, staubigen Kirchen. Ich mache
sie euch nicht streitig. Lasst mir nur die
Hauser der Menschen, die Strassen, die
Hungrigen, die Einsamen, die Alten, die
Ausgeflippten, die rebellische Jugend,
die Sterbenden — und das Reich Got-
tes.”»

Analog verhilt es sich mit der Emanzi-
pation des Behinderten. Er darf sich der
Welt der Nichtbehinderten nicht unter-
werfen. Er muss vielmehr die herrschen-
den Werte in Frage stellen: Leistung,
Karriere, Selektion, Héarte. Indem er den
nichtbehinderten = Mitmenschen das
Wesentliche des Menschseins in Erinne-
rung ruft, trégt er auch zu deren Befrei-

ung bei. Der Behinderte sollte sich vor.

allem von seinen «Wohltidtern» befrei-
en, um vom Objekt der Wohltitigkeit
zum Subjekt der Befreiung zu werden.
Indem der Behinderte sich gegen die
traditionelle Verabreichungshierarchie
kirchlicher = Wohltatigkeit auflehnt,
leistet er der Kirche einen besseren
Dienst, als wenn er ihre frommen Sprii-
che weiterhin geduldig ertrégt.

Es ist dieselbe patriarchalische Gesell-
schaft, dieselbe patriarchalische Kirche,
die sich heute als die eigentliche Behin-
derung der Behinderten und der Frauen
erweist. Es sind sehr dhnliche, wenn
nicht identische Werte, Zielsetzungen
und neue soziale Rollen, fiir die Behin-
derte wie Frauen heute eintreten: Soli-
daritdt, Liebe, Zartlichkeit. Beide

223

miissen sie darauf insistieren, dass sie
zusammen mit ihren Werten in die
Gesellschaft, in die Kirche integriert
werden, nicht als Alibi-Behinderte oder
als Alibi-Frauen, sondern mit der
ganzen systemsprengenden Wirkung,
die von ihnen ausgehen konnte. Wenn

selbst die Kirche sie noch immer nicht

ernst nimmt, miissen sie den Mut fin-
den, eigene Wege zu gehen, zum Beispiel
die «normalen» Gottesdienste meiden
und sich zum eigenen, nichtpatriarchali-
schen Gebet und Gotteslob versammeln.
Vom Gott der etablierten biirgerlichen
Religion, von dessen Allmacht, die ihn
absolut ménnlich, absolut nichtbehin-
dert, absolut leidensunfidhig und damit
auch liebesunfihig macht, von diesem
Gotzen sind alle betroffen, die mit
System erniedrigt und beleidigt werden:
Frauen, Behinderte, Randgruppen jeder
Art. Er diskriminiert, was nicht als
normal gilt, und mag die Normalitét
noch so pathologisch sein. Gegen diesen
fremden und entfremdenden Gott
miissen sie sich denn auch wehren: die
Behinderten, die Frauen und alle, die
unter die geolten Rader der kapitalisti-
schen Konsumgesellschaft geraten.

‘Behindertenbewegung und Frauenbewe-

gung, integriert in eine umfassendere
neue Jesusbewegung, wenn nicht inner-
halb der Kirche — als eine Art «Kirchen-
frihling» — dann halt ausserhalb, das
gehort zur Strategie einer Systemverin-
derung der Kirche und der Gesellschaft.



	Behindertenrollen und Frauenrollen in der Kirche : ideologisch verbrämte Rollenzwänge ; Formen der kirchlichen Diskriminierung ; Eine neue "Theologie der Befreiung"

