
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 7-8

Artikel: Behindertenrollen und Frauenrollen in der Kirche : ideologisch
verbrämte Rollenzwänge ; Formen der kirchlichen Diskriminierung ;
Eine neue "Theologie der Befreiung"

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Behindertenrollen und Frauenrollen in der
Kirche

Ideologisch verbrämte Rollenzwänge

Rolle als gesellschaftliches Vorurteil
Aus der Tatsache der Behinderung folgt
an sich noch keine Behindertenrolle.
Aus dem biologischen Unterschied
zwischen Frau und Mann folgt an sich
noch keine Frauen- oder Männerrolle.
Jede derartige Rolle ist gesellschaftlich
vermittelt und in dem Masse, wie sie auf
eine Diskriminierung hinausläuft, von
gesellschaftlichen Vorurteilen geprägt.
Die Behinderung ist der Anknüpfungspunkt

für das gesellschaftliche Vorurteil,

das erst die überlieferte Behindertenrolle

begründet. Analog verhält es
sich mit der herkömmlichen Frauenrolle,

die nur scheinbar aus der «Natur der
Frau» abgeleitet wird, während sie in
Wahrheit auf dem ideologisch verbrämten

Interesse an patriarchalischer
Herrschaft beruht.
Die eigentliche Behinderung des Behinderten

ist nicht seine körperliche,
geistige oder psychische Behinderung,
sondern die diskriminierende Art und
Weise, wie die Gesellschaft mit dem
Behinderten umgeht. «Noch allzu
häufig sind die Nichtbehinderten die
eigentliche Behinderung des Behinderten»,

hiess es im Aufruf des «Aktionskomitees

für das Jahr des Behinderten,
Schweiz 1981». Ähnlich schreibt Ernst
Klee in seinem bekannten Buch «Behindert»:

«Es ist nicht entscheidend, dass
einer im Rollstuhl sitzt, entscheidend ist,
welche Rolle man ihm zuweist.» Und:
«Menschen werden wohl mit einer
Behinderung geboren, doch zum 'Behinderten'

werden sie erst später gemacht.»

Nicht viel anders verhält es sich mit der
Rolle der Frau in der Gesellschaft. Wir
könnten Klees Wort über die
gesellschaftliche Prägung des «Behinderten»
etwa so abwandeln: «Die Menschen
werden wohl als geschlechtsspezifische
Wesen geboren, doch zu 'Frauen' oder
'Männern' werden sie erst später
gemacht.» Mit fast denselben Worten hat
Simone de Beauvoir ihr Frausein hinterfragt:

«Man kommt nicht als Frau zur
Welt, man wird es.»
Das Vorurteil, das solche Rollenzwänge
schafft, ist kein individuelles, sondern
ein gesellschaftliches; es wird von einem
allgemeinen, wenn auch noch so
falschen Bewusstsein getragen und überliefert.

Als «herrschende Meinung» wird
dieses allgemeine Bewusstsein nicht nur
von denen bereitwillig übernommen, die
es begünstigt, es wird auch von den
Betroffenen selbst als verbindlich
empfunden und verinnerlicht. Vor
lauter Anpassung an das, «was sich
gehört», kann eigenes Bewusstsein gar
nicht erst entstehen, wird das eigene
Selbstsein durch das gesellschaftliche
Aissein («als» Behinderter oder «als»
Frau habe ich mich «so und nicht
anders» zu verhalten) ent-eignet, ja bis
zum Selbsthass pervertiert. Der Rolle
des «guten Behinderten» entspricht
dann nur, wer «tapfer leidet». Und
«gut», das heisst mit ihrer Rolle im
Einklang, ist dann nur die Frau, die «ergeben

dient».

Der Behinderte leidet — die Frau dient
Die gesellschaftliche Rolle des Behinderten

heisst «Leiden»: «Der Behinderte

217



hat tapfer, still und (nach aussen) fröhlich

zu leiden. Dann regnet es den
warmen Regen der Anerkennung, sprich
Mitleid», schreibt wiederum Klee und
fährt mit einem Zitat aus Hans Würtz'
«Zerbrecht die Krücken» (notabene aus
dem Jahr 1932) fort: «Zunächst muss
der Krüppel als Lebenssieger überhaupt
gesehen werden. Lebenssieger sind die
siegreichen Innerlichkeitsmenschen, die
religiös Veranlagten, die Verzichttapferen,

die Entsagungsmutigen und jene
die mit dem Humor einer fast heiteren
Melancholie sich mit ihrem Schicksal
gutmütig abfinden.»
Wie «Leiden» für den Behinderten, so
ist «Dienen» für die Frau die grundlegende

Rollenzuweisung der Gesellschaft.

Mit seinem feinen Gespür für das
Legitimationsdefizit ideologisch
verbrämter Rollenzwänge charakterisiert
Horst-Eberhard Richter diese dienende

Rolle der Frau: «Der Mann okkupiert

Vernunft und Willen. Die Frau
begleitet ihn in emotionaler Ergebenheit.

Ihr verbleibt das Herz, aber im
Sinn einer potentiell jederzeit abrufbaren

Dienstleistung.»

Behinderung ist ein Vorwandfür
Diskriminierung (des Behinderten) —
Diskriminierung braucht Behinderung
(der Frau) als Vorwand

Nicht nur wird der Behinderte
gesellschaftlich diskriminiert; es besteht auch
die umgekehrte Regel: Wer gesellschaftlich

diskriminiert wird, gilt als behindert.

Der weisse Rassismus zum Beispiel
diskriminiert den «Neger», weil der
Schwarze im Verhältnis zum Weissen ein
mangelhaftes, ein behindertes Wesen
sei. Angeblich niedrigerer Intelligenzquotient,

wenig entwickeltes
logisch-mathematisches Denken, fehlendes
Organisationstalent und andere Scheindefizite
mehr dienen als ideologischer Vorwand
für Diskriminierung.
Ganz ähnlich hat Aristoteles im 4.
Jahrhundert v. Chr. die Stellung des Sklaven
begründet. In seiner «Politik» hält er es

für ausgemacht, «dass es von Natur
Freie und Sklaven gibt und dass das
Dienen für diese zuträglich und gerecht
ist»; die Sklaven seien «kräftig für die
Beschaffung des Notwendigen, die
Freien geeignet für das politische
Leben».

Und was bis heute nachwirkt: Aristoteles
hat den angeblichen Wesensunterschied

zwischen Menschen, «die unter
allen Umständen Sklaven sind, und
solchen, die es niemals sind», durch
einen ebenso fatalen Analogieschluss
auf das Verhältnis von Mann und Frau
übertragen: «Desgleichen ist das
Verhältnis des Weiblichen zum Männlichen
von Natur so, dass das eine besser,
das andere geringer ist, und das eine
regiert und das andere regiert wird.» Da
hilft es den Frauen wenig, dass sie trotzdem

noch eine Stufe höher rangieren
sollen als die Sklaven: «Der Sklave
besitzt das planende Vermögen
überhaupt nicht, das Weibliche besitzt es

zwar, aber ohne Entscheidungskraft.»
Die Wirkungsgeschichte des aristotelischen

Sklavenvergleichs reicht über das
Mittelalter bis Rousseau, Kant, Hegel
und Schopenhauer, dem nicht mehr zu
überbietenden Frauenverächter. Sie war
und ist immer noch besonders erfolgreich

in der Diskriminierung der Frau
durch die katholische Kirche. Aristoteles
wurde zwar durch sein «Heidentum»
davor bewahrt, als Kirchenvater kanonisiert

zu werden; diese Ehre wurde dafür
in um so reicherem Ausmass seinem
bedeutendsten mittelalterlichen Schüler
Thomas von Aquin zuteil.
Thomas hat Aristoteles nicht nur die
Lehre von der natürlichen Ungleichheit
zwischen Mann und Frau entlehnt, er
hat sie auch durch die aristotelische
Auffassung vom Zeugungsvorgang
«wissenschaftlich» untermauert. Nach dieser
Theorie ist die Frau nichts anderes als
ein «missratener Mann» (mas occasio-
natus). Da nämlich der männliche
Samen nach der Zeugung eines männlichen

Wesens strebe, müsse die Geburt

218



eines weiblichen Wesens auf einem
Fehler im Zeugungsvorgang beruhen.
«Dass also etwas Weibliches gezeugt
wird», führt Thomas in seiner berühmten

«Summa Theologica» aus,
«geschieht entweder deshalb, weil die tätige
Kraft zu schwach ist, oder die Verhältnisse

des entsprechenden empfangenden
Stoffes keine angemessenen sind, oder
weil ein Einfluss von aussen die Zeugung
des Weiblichen veranlasst, wie z.B. nach
Aristoteles jener der Südwinde, welche
Feuchtigkeit mit sich führen.»
Damit schliesst sich der Kreis: Wer
diskriminiert wird, ist es schon «von
Natur». Die Diskriminierung der Frau
beruht auf ihrer Minderwertigkeit als
«missratener Mann». Als solcher muss
sie sich eine Reihe geschlechtsbedingter
«Anomalien» — bis hin zur
«Geistesschwäche» (débilitas intellectus) bei
Johannes Duns Scotus, einem andern
Scholastiker des ausgehenden Mittelalters

— und damit verbunden eine
beispiellose Unterwerfung unter das kirchliche

Patriarchat gefallen lassen.

Formen der kirchlichen Diskriminierung

Behinderung und Frausein als
Weihehindernisse

Besonders augenfällig ist die Diskriminierung

der Behinderten und der Frauen
in der katholischen Kirche, die sowohl
die eine als auch die andere «Anomalie»
als ein Weihehindernis betrachtet, das
die Betroffenen vom Priesteramt aus-
schliesst.
Die katholische Kirche unterscheidet
seelische und körperliche Behinderung
(defectus animi und defectus corporis),
die sich angeblich alle nicht mit der
Ausübung priesterlicher Funktionen
vertragen. Zu den seelisch Behinderten
gehören die Epileptiker, die
Geisteskranken und die «von einem Dämon
Besessenen». Aber auch die körperliche
Behinderung gilt als Weihehindernis,
insofern «Körperbehinderte wegen
ihrer Missbildung nicht würdig sind, den

Dienst am Altar zu verrichten», wie es in
Kanon 984 des kirchlichen Gesetzbuches
heisst. Der neue Codex, der auf den
ersten Adventssonntag 1983 in Kraft
treten wird, verzichtet zwar auf eine ins
einzelne gehende Aufzählung der
Behindertenarten, die mit den priesterlichen
Funktionen unvereinbar wären, am
Grundsatz, dass Behinderung (infirmi-
tas) ein Weihehindernis sei, wird jedoch
festgehalten.
Das «Ärgernis», sprich Vorurteil, das
von der Behinderung ausgeht, erhält so
die kanonische Weihe eines Weihehindernisses.

Damit nicht genug, wird
Behinderung auch noch zum Ehehindernis
gestempelt, wenn sie den (sexuellen)
«Vollzug der Ehe» verunmöglicht. Es ist
der Vernunft vieler Pfarrer zu verdanken,

dass wenigstens diese Vorschrift
des Codex Juris Canonici in den letzten
Jahren bei uns kaum mehr beachtet
wurde. Um so mehr muss uns betroffen
machen, dass auch das neue kirchliche
Gesetzbuch die geschlechtliche Impotenz

(impotentia coeundi) als Ehehindernis
aufrechterhält.

Dass auch die andere «Behinderung»,
das Frausein, ein Weihehindernis
darstellt, gibt noch die vatikanische «Erklärung

zur Frage der Zulassung der Frau
zum Priesteramt» von 1976 als «göttlichen

Schöpfungsplan» aus. Gut aristotelisch

wird selbst in unserem Jahrhundert

doziert: «Das männliche Geschlecht
ist eher als das weibliche zum Lehren
geeignet, da es im allgemeinen aufgrund
der eigenen leiblichen Kräfte mehr den
Anstrengungen geistiger Arbeit gewachsen

ist; es ist eher geeignet zum Leiten,
da es mehr als das weibliche Geschlecht
unverrückt der Leitung des Verstandes
und nicht des Gefühls folgt» (L.
Lercher). Oder: «Die Frau ist Bild der Seele,
der Kirche, die Braut Gottes ist,
Empfangende und Liebende. Der Mann
ist ein Abbild des göttlichen Prinzips
als des Zeugenden, Lebenweckenden;
deshalb kann nur die männliche Natur
in die Weihe des Priesters als des Ver-

219



mittlers göttlichen Lebens 'aufgenommen'

werden» (O. Casel).
Die Diskriminierung der Frau ist so alt
wie die katholische Kirche selbst. Schon
in den «Apostolischen Konstitutionen»,
der bedeutendsten Kirchenrechtssammlung

des 4. Jahrhunderts, wird die Frau
wegen ihrer seinsmässigen Minderbewertung

nicht zum Priesteramt zugelassen.

«Wir gestatten nicht», heisst es in
diesen Konstitutionen, «dass Frauen das
Lehramt in der Kirche ausüben, sondern
sie sollen nur beten und die Lehrer
anhören Denn wenn der Mann das
Haupt des Weibes ist, so ist es nicht
schicklich, dass der übrige Leib (also die
Frau) das Haupt beherrsche Wenn
nämlich der Mann das Haupt des Weibes

ist und er zum Priestertum befördert
wird, so widerstreitet es der Gerechtigkeit,

die Ordnung des Schöpfers zu
zerstören und den dem Manne eingeräumten

Vorrang an das unterste Glied
abzutreten.»

Unverkennbar basiert diese Lehre von
der geschöpflichen Zweitrangigkeit der
Frau auch auf frauenfeindlichen Stellen
im Neuen Testament, insbesondere im
Ersten Korintherbrief, der von der
hierarchischen Stufenleiter
Gott-Christus-Mann-Frau ausgeht (11, 3). Nur der
Mann ist hier «Bild und Abglanz Gottes»,

die Frau aber lediglich «Abglanz
des Mannes». Aus diesem Grund muss
die Frau ihr Haupt verschleiern, wenn
sie betet, während der Mann sein Haupt
nicht verhüllen darf (11, 4-10). Nur dem
Mann geziemt es sich, in den
Gemeindeversammlungen zu reden. Die Frau
dagegen soll in der Kirche schweigen
(14, 34). — Wir sollten diese und andere
frauenfeindliche Bibelstellen nicht mehr
länger mit dem damaligen «Zeitgeist»
entschuldigen. Wer den Hellenismus
und die Stoa nur ein wenig kennt, der
weiss, «dass Paulus die Philosophie
seiner Zeit hinter sich hatte, wenn er von
der Gleichheit der Menschen sprach»
(Theodor G. Bucher), nicht aber, wenn
er die angebliche Minderwertigkeit der

Frau als die naturgegebene Ordnung
verkündete.

Kultische Unreinheit
Das Minderwertige ist nicht nur unwürdig,

es ist auch unrein. Diese Vorstellung
ist zwar selbst kirchenamtlich längst
überholt, aber sie wirkt zweifellos nach
in den irrationalen Beweggründen, mit
denen die Behinderten und die Frauen
vom Priesteramt ausgeschlossen werden.

Es gab eine Zeit, da durften Frauen
weder den Altafraum betreten noch die
Eucharistie berühren. Im 3. und 4.
Jahrhundert war es menstruierenden Frauen
und Wöchnerinnen verboten, die
Kommunion zu empfangen oder den
Gottesdienst zu besuchen. Ähnliche
Vorstellungen von der Entweihung des
Sakralen durch «unreine Menschen»
haben wohl auch die Behinderten auf
Distanz zur kultisch versammelten
Gemeinde gehalten. «Es soll kein blinder

und lahmer Mann ins Haus
kommen», diese — vermutlich falsche —
Übersetzung von 2. Sam. 5,8 hat die —
von Jesus überwundene — Trennung
von «sakral» und «profan» nicht nur
aufrechterhalten, sondern auch gegen
die Behinderten gekehrt.
Die Kirche rühmt sich zwar ihrer
Wohltätigkeit, mit der sie die Behinderten
durch die Jahrhunderte hindurch
betreute. Doch das ist nur die eine Seite.
Die andere Seite der Geschichte ist noch
nicht geschrieben: Wie die Behinderten
abgeschoben, in Heime verbannt, zu
Objekten der Mehl- und Seelsorge erniedrigt

wurden. Die noch lange nicht
überwundene Distanz der kirchlichen
Gemeinden gegenüber den Behinderten
ist kein Zufall und nicht nur Symptom
einer entfremdeten Gesellschaft, sie hat
Tradition.

Dämonisierungen
Eine weitere, wohl die schlimmste Form
der Diskriminierung ist die Dämonisierung.

Nicht genug damit, dass die Frau

220



als seinsmässig zweitrangig eingestuft
wurde, müsste sie im Verlauf der
Kirchengeschichte auch noch als moralisch
minderwertig verurteilt, ja verteufelt
werden. Bereits Paulus verweigert der
Frau die Lehrbefugnis mit dem Argument,

dass nicht Adam, sondern Eva
sich zuerst verführen liess (1. Tim. 2,
14). Daraus zieht Tertullian im 3.
Jahrhundert nur die letzte Konsequenz,
wenn er das Weib die «Einfallspforte
des Teufels» nennt: «Du bist es, die dem
Teufel Eingang verschafft hat, du hast
denjenigen (d.h. den Mann — W.Sp.)
betört, dem der Teufel nicht zu nahen
vermochte. So leicht hast du den Mann,
das Ebenbild Gottes, zu Boden geworfen.

Wegen deiner Schuld müsste auch
der Sohn Gottes sterben ...» Die Frau
verantwortlich für Jesu Tod am Kreuze
— die Psychopathologie des kirchlichen
Patriarchats findet hier (durchaus
analog dem Antisemitismus) ihren
Höhepunkt an sich selbst entlarvender
Frauen- und Menschenfeindlichkeit.
Ob nicht auch über eine, freilich
andersgeartete Dämonisierung der Behinderten
zu berichten wäre? Die Frage der Jünger,

ob Behinderung eine Folge der
Sünde sei, wird von Jesus zwar unmiss-
verständlich beantwortet (Joh. 9, 2-4).
Laut einer Meinungsumfrage von 1980
glauben aber immer noch 14 Prozent
aller Deutschschweizer daran, dass

Behinderungen eine Strafe Gottes für
begangene Sünden seien...
Das schlimmste Schicksal in der
«Geschichte des Unheils» (Karl Heinz Desch-
ner), die Teil der «Kirchengeschichte»

ist, erlitten Menschen, denen das

Unglück widerfuhr, sowohl Frauen als
auch Behinderte zu sein, jene vorwiegend

psychisch behinderten Frauen, die
als Hexen verurteilt wurden. Jesus hatte
sie geheilt, die Kirche aber brachte sie

um: Vom 13. bis zum 18. Jahrhundert
endeten eine Million von ihnen auf dem
Scheiterhaufen. Eine dämonische Praxis
blieb einer Theorie der Dämonisierung
nichts schuldig.

Eine neue «Theologie der Befreiung»

Baal oder Jah we

Behinderte und Frauen sind «Anomalien»

in einer patriarchalischen Gesellschaft.

Wer diese Gesellschaft überwindet,

befreit beide, die Behinderten und
die Frauen. Wo beginnen? Die feministische

Theologie, die als neue «Theologie
der Befreiung» aus der Frauenbewegung
hervorgeht, weist einen Weg. Sie zielt
mit ihrer Kritik auf das ideologische und
theologische Zentrum dieser Gesellschaft:

auf den Gott, der in der
patriarchalischen Gesellschaft als himmlischer
Diktator verehrt und von dem
patriarchalische Herrschaft auch hergeleitet
wird.
Der patriarchalische Gott ist die Projektion

eines Männlichkeitswahns, der sich
das höchste Wesen nur als eine Art
Supermann vorstellen kann, die Projektion

von pubertären Omnipotenzphan-
tasien, die sich nur durch einen Gott
befriedigen lassen, dessen wichtigstes
Attribut die Allmacht ist, die Projektion
der Macher, die in Gott den Weltenherrscher

sehen, der «alles so herrlich regieret».

Die Bibel sieht Gott anders; in der Bibel
offenbart Gott sich anders. Hier wird
das Weibliche in Gott nicht geleugnet.
Schon die Aussage, dass der Mensch
nach dem Ebenbild Gottes geschaffen
sei, ist ein Hinweis auf die gleichzeitige
Männlichkeit und Weiblichkeit Gottes.
Wenn nämlich der Mensch als Mann
und Frau geschaffen wurde, als zwei
Wesen, die sich gegenüberstehen und
einander ergänzen, dann muss doch
auch das Urbild, dessen Abbild der
Mensch sein soll, diese beiden Wesen in
sich enthalten. Die Bibel geht aber noch
einen Schritt weiter, dort nämlich, wo
sie Gott «Elohim» nennt und ihm damit
einen Namen mit weiblicher Wurzel
gibt, oder wo immer sie mit «Gnade»
und «Weisheit» (sophia) weibliche
Begriffe für göttliche Attribute wählt.
Weil die Bibelwissenschaft wie die Theo-

221



logie überhaupt zu lange das Monopol
der Männer war, blieb Gottes Weiblichkeit

bis in die jüngste Zeit unbeachtet
und unbedacht. Es fehlt auch nicht an
falschen Bibelübersetzungen, die darauf
ausgehen, das Weibliche in Gott zu
verdrängen, auszumerzen. Ein Beispiel ist
die Luther-Übersetzung von V. Mose
32, 18. Hier redet Luther von Gott, der
sein Volk «gezeugt» und «gemacht»
habe. Das hebräische Verb heisst jedoch
nicht «gemacht», sondern «geboren».
Luther hat uns mit seiner Übersetzung
dieses weibliche Bild von Gott vorenthalten.

Gott ist kein Patriarch und kein Sexist.
Er ist auch nicht der «Allmächtige», der
die Präambel der schweizerischen
Bundesverfassung ziert. Der Gott, mit
dem man Staat machen kann, der Gott
von ganz oben, der Herrschaft ausübt
und Herrschaft verleiht, wird in der
Bibel nicht Jahwe, sondern Baal
genannt. Jahwe führt auch nicht zu den
gesicherten Fleischtöpfen, sondern in
die Wüste, nicht zum Haben, sondern
zum Sein. Baal schickt Gaben nach
unten, Jahwe wird selber Mensch. Und
weil Jahwe nicht der allmächtige Baal,
sondern der Gott von unten ist, kann er
sich auch mit dem Behinderten identifizieren.

Das kann Baal nicht. Gemessen
an Baal, ist der Behinderte ein Ärgernis;
gemessen an Jahwe, gehört er zu den
Hauptpersonen: Ich war behindert, und
ihr habt mich nicht als euren
gleichberechtigten Partner behandelt (vgl. Mt.
25, 36).

Impulse von der Jesusbewegung

Ein weiterer Anknüpfungspunkt für die
Behinderten und die Frauen und alle
Diskriminierten in Kirche und Gesellschaft

ist die Jesusbewegung.
«Blinde sehen, Lahme gehen, Aussätzige

werden rein, Taube hören...» (Mt.
11, 5). Jesus nimmt Abstand von der
Behindertenrolle des tapfer und fröhlich
Leidenden. «Sohn Davids, erbarme dich
meiner!» (Mk. 10, 48) heisst nicht: Gib

mir gute Worte! sondern: Befreie mich
von meiner Behinderung! Die Befreiung
der Behinderten ist das untrügliche
Zeichen für das nahende Reich Gottes. Die
Jesusbewegung ist Reichgottesbewegung,

weil sie sich auch als eine
Befreiungsbewegung für die Behinderten, ja
der Behinderten selbst versteht.
Aus ihrer herkömmlichen Rolle befreien
Jesus und seine Bewegung auch die
Frau. Jesus ruft sie in ihr Selbstsein,
damit sie seinem Ruf folgen kann. Auch
die Jesusbewegung ist eine Befreiungsbewegung

für die Frauen und der
Frauen. Das zeigen exemplarisch die
Frauen, die als herausragende Gestalten
dieser Bewegung genannt werden, zum
Beispiel: Johanna, die Frau des königlichen

Finanzministers, die ihren Mann
verlässt, um Jesus zu folgen; Salome,
die Mutter von Jakobus und Johannes,
die bei Jesu Verhaftung ausharrt und
nicht wie ihre Söhne flieht; Phöbe, die
Vorsteherin wird und bischöfliche
Funktionen ausübt; die Apostelin Junia, aus
der die männlichen Bibelübersetzer mit
munterer Selbstverständlichkeit einen
Junias (Rom. 16, 7) machten. In der
Jesusbewegung gibt es noch keine Patri-
archalisierung der Leitungsämter. Hier
gilt in der Tat «nicht Mann noch Frau»
(Gal. 3, 28).

Das gesamtgesellschaftliche Ziel
der Befreiung
Unterprivilegierte, die um ihre Rechte
kämpfen, stehen immer auch im Dienst
einer gesamtgesellschaftlichen Befreiung.

Die Befreiung der Frau brächte
keine Freiheit, diente sie nicht ebensosehr

der Befreiung des Mannes. «Der
Herr im Mann muss sterben, damit er
als Bruder wiedergeboren werden kann»
(Jürgen Moltmann). Indem Frauen für
ihre Befreiung arbeiten, schaffen sie
zugleich Verhältnisse, die es dem Mann
eher ermöglichen, Schwesterlichkeit mit
Brüderlichkeit zu beantworten. Die
Befreiung der Frau kann daher vor
allem eines nicht heissen: Anpassung an

222



die Welt des Mannes. Auf die Frage,
warum sie Priesterin werden möchte,
antwortet daher die amerikanische
Nonne Pat Mills mit erfrischender
Direktheit: «Wenn irgend jemand
denkt, dass ich damit den männlichen
Klerus auf seiner eigenen Spielwiese
herausfordern will, in seinen Kathedralen
und Kanzleien, dann irrt er sich gewaltig.

Mein Priestertum ist Dienst, nicht
Prestige. Ich möchte es am liebsten vom
Turm des Petersdoms in Rom in die
Kirche schreien: 'Hallo Leute, ihr könnt
sie behalten, eure Macht und euren
Ruhm, eure tapezierten Büros und eure
dicken, staubigen Kirchen. Ich mache
sie euch nicht streitig. Lasst mir nur die
Häuser der Menschen, die Strassen, die
Hungrigen, die Einsamen, die Alten, die
Ausgeflippten, die rebellische Jugend,
die Sterbenden — und das Reich
Gottes.'»

Analog verhält es sich mit der Emanzipation

des Behinderten. Er darf sich der
Welt der Nichtbehinderten nicht
unterwerfen. Er muss vielmehr die herrschenden

Werte in Frage stellen: Leistung,
Karriere, Selektion, Härte. Indem er den
nichtbehinderten Mitmenschen das
Wesentliche des Menschseins in Erinnerung

ruft, trägt er auch zu deren Befreiung

bei. Der Behinderte sollte sich vor.
allem von seinen «Wohltätern» befreien,

um vom Objekt der Wohltätigkeit
zum Subjekt der Befreiung zu werden.
Indem der Behinderte sich gegen die
traditionelle Verabreichungshierarchie
kirchlicher Wohltätigkeit auflehnt,
leistet er der Kirche einen besseren
Dienst, als wenn er ihre frommen Sprüche

weiterhin geduldig erträgt.
Es ist dieselbe patriarchalische
Gesellschaft, dieselbe patriarchalische Kirche,
die sich heute als die eigentliche
Behinderung der Behinderten und der Frauen
erweist. Es sind sehr ähnliche, wenn
nicht identische Werte, Zielsetzungen
und neue soziale Rollen, für die Behinderte

wie Frauen heute eintreten:
Solidarität, Liebe, Zärtlichkeit. Beide

müssen sie darauf insistieren, dass sie

zusammen mit ihren Werten in die
Gesellschaft, in die Kirche integriert
werden, nicht als Alibi-Behinderte oder
als Alibi-Frauen, sondern mit der
ganzen systemsprengenden Wirkung,
die von ihnen ausgehen könnte. Wenn
selbst die Kirche sie noch immer nicht
ernst nimmt, müssen sie den Mut
finden, eigene Wege zu gehen, zum Beispiel
die «normalen» Gottesdienste meiden
und sich zum eigenen, nichtpatriarchalischen

Gebet und Gotteslob versammeln.
Vom Gott der etablierten bürgerlichen
Religion, von dessen Allmacht, die ihn
absolut männlich, absolut nichtbehindert,

absolut leidensunfähig und damit
auch liebesunfähig macht, von diesem
Götzen sind alle betroffen, die mit
System erniedrigt und beleidigt werden:
Frauen, Behinderte, Randgruppen jeder
Art. Er diskriminiert, was nicht als
normal gilt, und mag die Normalität
noch so pathologisch sein. Gegen diesen
fremden und entfremdenden Gott
müssen sie sich denn auch wehren: die
Behinderten, die Frauen und alle, die
unter die geölten Räder der kapitalistischen

Konsumgesellschaft geraten.
Behindertenbewegung und Frauenbewegung,

integriert in eine umfassendere
neue Jesusbewegung, wenn nicht innerhalb

der Kirche — als eine Art «Kirchenfrühling»

— dann halt ausserhalb, das
gehört zur Strategie einer Systemveränderung

der Kirche und der Gesellschaft.

223


	Behindertenrollen und Frauenrollen in der Kirche : ideologisch verbrämte Rollenzwänge ; Formen der kirchlichen Diskriminierung ; Eine neue "Theologie der Befreiung"

