Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 7-8

Artikel: Erfahrungen zum Thema "Frau und Kirche"
Autor: Dur-Gademann, Lilly

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143064

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lilly Diir-Gademann

Erfahrungen zum Thema «Frau und Kirche)

Machtpositionen unter dem Deckmantel
des Dienens

Die drei Biicher von Mulack, Brooten/
Greinacher und Moltmann* lesend, fra-
gte ich mich, wo ich eigentlich personlich
am deutlichsten die Kirche als Mianner-
kirche erlebe. Was ist es, was mir als Frau
die Kirche und ihre Vertreter manchmal
so unecht, so kalt, so formlich, so welt-
und lebensfremd erscheinen lasst? Was
16st in mir das Geflihl aus, es gehe in der
Kirche oft nur darum, eigene Machtpo-
sitionen unter dem Deckmantel des «Die-
nens» zu erhalten? Warum assoziiere ich
unglaubwiirdig, aufgeblasen, ja sogar
verlogen mit Kirche?

Der Hauptgrund fiir diese negativen Ge-
filhle liegt sicher darin, dass es keine
Ideologie, keine Institution gibt, die so
sehr den Anspruch erhebt, die Wahrheit
zu lehren und zu leben, echt zu sein, fiir
Unterdriickte einzustehen, Recht zu su-
chen und zu verteidigen, selber keine
Macht zu beanspruchen, Liebe und Ge-
rechtigkeit zu leben — die also so viel
verspricht, so viele Hoffnungen weckt
und selber so sehr das Gegenteil davon
lebt und vertritt. Diesen Widerspruch er-
lebe ich als Frau in der Kirche vor allem
in jenen Bereichen, wo es um die Annah-
me der Gefiihle geht, im Gottesbild und
in der Frage, was die Kirche fiir die Er-
haltung des Lebens tut.

Verdriangung und Privatisierung
der Gefiihle

Die Kirche hat es unterlassen, dem ge-
sellschaftlichen Prozess der Verdrangung
und Privatisierung der Gefiihle etwas
entgegenzuhalten. Vielmehr unterstiitzt

und fordert sie ihn. Die Dominanz des
Willens, des Kopfes iiber die Gefiihle,
was ja in unserer Kultur als ménnliche
Starke gilt, fiihrt einerseits zu einer Ver-
drangung der Gefiihle, andererseits zu
ihrer Festlegung auf die Familie, den
engsten Freundes- und Verwandtenkreis.
Negative Gefiihle wie Zorn, Hass, Eifer-
sucht, Neid, Wut miissen verdriangt wer-
den, positive Gefiihle wie Freude, Liebe
haben ihren Platz in der Familie. Ein
ganzes Heer von Sozialarbeitern, Psy-
chologen, Psychiatern, Arzten und
manchmal auch Pfarrern sowie die Phar-
maindustrie sind dabei, diesem so redu-
zierten, verkiimmerten und eindimensio-
nalen Menschen das Uberleben irgend-
wie zu ermoglichen. Wir haben verlernt,
zusammenzuleben, Wege fiir unsere
manchmal auch schwierigen, unbeque-
men Gefithle zu finden. Die Kirche
macht hier mit. Sie hat sich auf einen
Ort reduzieren lassen, wo zwar iiber Ge-
fithle noch geredet wird, sie ist aber sel-
ber zu so einer machtvollen Institution
geworden, dass sie Manager fiir all ihre
Verwaltungsaufgaben braucht.

Zwar sei Seelsorge eines ihrer Hauptan-
liegen, diese aber beschrankt sich auf
personliche Kontakte zwischen Pfarrern
und Einzelnen, oft Finf-Minuten-Ge-
sprache, oft Menschen, die einander nie
wieder begegnen. Oder Abdankungen,
Trauungen, Taufen vor Unbekannten als
reine Zeremonien. Oder Lehre, Unter-
weisung als wesentliche Aufgaben in der
Meinung, man konne Religion, Glauben

* Vgl. die Besprechung dieser Biicher hinten im
Heft, S. 238/239.

201



lehren und lernen. Diese Kirche wirkt so
formal, so kalt. Wo ist das Leben? Wo
ist die Kirche, die nicht vom Pfarrer,
sondern von einer Gemeinde bestimmt
wird, wo Menschen sich annehmen, zu-
sammenleben trotz aller Schwierigkeiten,
wo der Gottesdienst Ausdruck und Hohe-
punkt des gemeinsamen Lebens ist und
von der Erfahrung dieses gemeinsamen
Lebens getragen wird?

Eine heilsame Erfahrung war fiir mich
das enge Zusammenleben mit anderen
Menschen in einem kleinen Engadiner
Bergdorf, wo es bei Schwierigkeiten kein
Davonlaufen gibt, wo man aufeinander
angewiesen ist, wo man um Fehler und
Schwichen des andern weiss, wo man
einander annehmen muss, wo sich Bezie-
hungen im téglichen Miteinander und
Nebeneinander ergeben, wachsen miis-
sen, wo die Sorge, das Interesse fiir den
anderen lebensnotwendig sind. Es ist
nicht leicht, so nah beieinander zu leben,
Missgunst, Neid, Eifersucht, Zorn bei
sich und anderen zu erleben. Gefiihle sind
hier unausweichlich, kénnen nicht pri-
vatisiert werden, wir miissen si¢ anneh-
men, verarbeiten, Losungen suchen.
Wir miissen erfahren, wie wichtig es ist,
immer wieder Liebe zu geben und zu er-
halten, wie wir darauf angewiesen sind:
iiber die eigene Familie hinaus. Kirche
kann hier zu einem Ort werden, wo wir
in seltenen Momenten spiiren, dass es et-
was gibt, das iiber die taglichen Schwie-
rigkeiten hinausgeht, was uns hélt und
umfangt, verbindet — ein «Trotzdem».

In der Kirche herrscht das Herrschen

Ein weiterer Bereich, in dem ich die Kir-
che als Mannerkirche erlebe, ist einmal
ihr Reden von Gott als Herr und Vater,
vom méinnlichen Gott, im weiteren die
Tatsache, dass ihre Vertreter vor allem
Mainner sind, und schliesslich ihre Hier-
archie, die es zulasst, dass nur der Stu-
dierte das Wort dieses Herrgottes ange-
messen verkiinden kann und darf. In der
Kirche herrscht das Herrschen, das Be-
herrschen; sie tibernimmt die Verantwor-

202

tung fiir die Unwissenden und Unmiin-
digen, zum Beispiel fiir Frauen und Fa-
milien. Diese Kirche redet von einem
Gottvater, zu dem ich assoziiere: Be-
wahrer der Tradition, Starke, Selbstsi-
cherheit, Kontrolle. Fiir mich ist dieser
Gott einer, der eigene Schwichen nicht
zugeben kann, der seine Macht nicht re-
flektiert und die Abhingigkeit anderer
von ihm gar nicht wahrnimmt. Die ei-
gene Starke des Menschen, das eigene
Ich, die Selbstbestimmung wird verleug-
net. Diese Gottesvorstellung dient den
Interessen jener, die ihn vertreten, ihn
brauchen, um sich selbst in ihm und mit
ihm aufzuwerten. Sie brauchen die Kon-
trolle, den Kopf, das Buch, weil die eige-
ne sinnliche Erfahrung fehlt, die Kreati-
vitdt verkiimmert ist.

Fir mich als Frau ist dieser Gottvater
keine Identifikationsfigur, ihm zuliebe
will und kann ich meine weiblichen Wer-
te, meine Spontaneitit, mein Wiinschen,
mein Lebendigsein, mein Fiihlen nicht
verdrangen. Ich spiire, wie Dorothee
Solle es ausdriickt, dass die Unterwer-
fung unter diesen Gott in mir als Frau
auch die Moglichkeiten zerstoren wiirde,
ein Mensch zu werden, ganz zu werden.
Als Frau lebt in mir eine andere Gottes-
vorstellung, die ich mit anderen Frauen
teile. Gottesdienste, die Frauen hier in
unserem Bergdorf selber gestaltet haben,
spontan, ohne Liturgie und Gebetsfor-
meln, die Bibel lesend und aus ihrem
Empfinden und ihren Gefiihlen heraus
interpretierend, sprechen von einem
Gott, der uns hilt, annimmt und auf-
nimmt, so wie wir sind, mit unserem
Zorn, unserem Neid, der uns umarmt
und unser Anfang und unser Ende ist.
Diesen Gott spiiren wir sinnlich, in der
Schopfung,. in dieser Natur, in dieser
Erde, und so fiihlen wir uns mit ihm ver-
bunden.

Was tut die Kirche, um Leben zu erhalten?

Fiir mich als Frau und Mutter ist die
sinnliche Wahrnehmung etwas Zentrales.
Durch meine Sinne erlebe ich mich der



Welt und anderen Menschen verbunden.
Ich brauche meine Sinne, um mein Le-
ben und das anderer zu spiiren. In einer
Welt des Verstandes, des Kopfes, des
Betons kann ich nicht leben. Ich spiire
die Natur, das Leben, Gottes Prasenz
nicht mehr. Glauben wird zu einer An-
gelegenheit des Kopfes. Als Frau, als
Mensch, der Leben schenken kann, ist
mir die Erhaltung des Lebens ein zentra-
les Bediirfnis. Leben zu schenken ist eine
tief sinnliche, religitse Erfahrung.

Was tut die Kirche konkret, um Leben
zu erhalten? Was tut die Kirche gegen
Aufristung, Atomkraft, Krieg, Hungers-
not? Was gegen die Zerstorung der Na-
tur, die Kinderfeindlichkeit unserer Um-
welt, die Unterdriickung, die Ausbeu-
tung? Hier nochmals ein Bereich, in dem
ich die Kirche als Miannerkirche erlebe.
Als Frau rebelliere ich gegen alles, was
sich dem Leben in den Weg stellt, wehre
ich mich gegen das Un-Leben, weigere
mich, die iiberall herrschende Depression
anzunchmen, die Augen zu verschliessen.
Die Kirche schweigt zu viel, beschriankt
sich auf die Seelsorge einzelner, anstatt
Stellung zu nehmen zur weltweiten Ag-
gression, anstatt all ihre Krafte einzuset-
zen zur Verdnderung der Unterdriickung
und Ausbeutung in unserer Gesellschaft.
Diese Kirche ist unglaubwiirdig, mann-

lich, sie klammert die sinnliche Erfah-
rung aus, die uns die Bedrohung, das
Unrecht spiiren liesse. Sie macht es mog-
lich zu schweigen, sich einzurichten mit
der Gewalt, und lehrt uns, damit zu
leben.

Ich will mich nicht beruhigen lassen, ich
will keine Versprechungen fiir eine bes-
sere Welt, ich will das Leben spiiren, so
wie es ist. Ich kdmpfe darum, nicht ein-
zuschlafen, nicht mitzumachen bei den
Spielen um Macht, Einfluss und Aner-
kennung, mich nicht anzupassen, keine
Karriere als Alibifrau in der Minnerge-
sellschaft anzunehmen, auf das Haben
zugunsten des Seins zu verzichten. Ich
spiire, dass es nicht einfach ist als Kind
dieser Generation, dieser patriarchalen
Gesellschaft. Ich kdmpfe um meine sinn-
liche Erfahrung, um mein Erleben die-
ser Erde, anderer Menschen. Ich hoffe
auf Solidaritat, auf Krifte, die wir dem
Unleben entgegenstellen konnen. Ich
winsche mir, mich nicht betduben zu
lassen, mit anderen Frauen andere Wege
zu suchen, zu rebellieren. Werden wir
fahig sein, unsere sinnlichen Kréafte
wachsen zu lassen, offen zu sein, an-
dere und uns anzunehmen, Widerspriiche
und Unlogik zu ertragen? Kann die Kir-
che dafiir Raum schaffen?

Wie notig ist feministische Theologie? Eine Interpellation an den Kirchenrat des Kantons
Ziirich
Das Evangelische Tagungs- und Studienzentrum Boldern (Minnedorf) ist einmal mehr ins
Schussfeld rechtsbiirgerlicher Kritik geraten. Altershalber tritt Dr. Else Kahler als Leiterin
des Boldernhauses Ziirich zuriick, aber auch Dr. Dorothee Meili, die erst letztes Jahr als
Nachfolgerin von Dr. Marga Biihrig in Boldern die Arbeit aufgenommen hat, mochte von
ihrer Aufgabe wieder entbunden werden. In einem Inserat werden nun zwei neue Leiterinnen
gesucht, die auch mit Fragen der feministischen Theologie vertraut sind. Dieses Anforderungs-
profil hat Dr. Walther Natsch, Mitglied der Synode der Evangelisch-reformierten Kirche des
Kantons Ziirich, zu folgender Interpellation an den Kirchenrat veranlasst:
«Das Evangelische Tagungs- und Studienzentrum Boldern, dessen Tétigkeit fiir das Erschei-
nungsbild unserer Kirche ein erhebliches Gewicht zukommt, sucht per Inserat zwei Studien-
leiterinnen, wobei unter den Anforderungen an Bewerberinnen unter anderem Interesse und
Erfahrung auf dem Gebiet der feministischen Theologie genannt werden. Teilt der Kirchenrat
die Auffassung, dass der feministischen Theologie in unserer Kirche ein derart grosser Stellen-
wert zukomme, wie dieser in Boldern nicht zuletzt in dem publizierten Anforderungsprofil
fiir Studienleiterinnen zum Ausdruck gebracht wird?»

W.Sp. (nach «Ziirichsee-Zeitung» vom 2. Juli 1983)

203



	Erfahrungen zum Thema "Frau und Kirche"

