
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 7-8

Artikel: Erfahrungen zum Thema "Frau und Kirche"

Autor: Dür-Gademann, Lilly

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lilly Dür-Gademann

Erfahrungen zum Thema «Frau und Kirche»

Machtpositionen unter dem Deckmantel
des Dienens
Die drei Bücher von Mulack, Brooten/
Greinacher und Moltmann* lesend, fragte

ich mich, wo ich eigentlich persönlich
am deutlichsten die Kirche als Männerkirche

erlebe. Was ist es, was mir als Frau
die Kirche und ihre Vertreter manchmal
so unecht, so kalt, so förmlich, so welt-
und lebensfremd erscheinen lässt? Was
löst in mir das Gefühl aus, es gehe in der
Kirche oft nur darum, eigene Machtpositionen

unter dem Deckmantel des
«Dienens» zu erhalten? Warum assoziiere ich
unglaubwürdig, aufgeblasen, ja sogar
verlogen mit Kirche?
Der Hauptgrund für diese negativen
Gefühle liegt sicher darin, dass es keine
Ideologie, keine Institution gibt, die so
sehr den Anspruch erhebt, die Wahrheit
zu lehren und zu leben, echt zu sein, für
Unterdrückte einzustehen, Recht zu
suchen und zu verteidigen, selber keine
Macht zu beanspruchen, Liebe und
Gerechtigkeit zu leben — die also so viel
verspricht, so viele Hoffnungen weckt
und selber so sehr das Gegenteil davon
lebt und vertritt. Diesen Widerspruch
erlebe ich als Frau in der Kirche vor allem
in jenen Bereichen, wo es um die Annahme

der Gefühle geht, im Gottesbild und
in der Frage, was die Kirche für die
Erhaltung des Lebens tut.

Verdrängung und Privatisierung
der Gefühle
Die Kirche hat es unterlassen, dem
gesellschaftlichen Prozess der Verdrängung
und Privatisierung der Gefühle etwas
entgegenzuhalten. Vielmehr unterstützt

und fördert sie ihn. Die Dominanz des
Willens, des Kopfes über die Gefühle,
was ja in unserer Kultur als männliche
Stärke gilt, führt einerseits zu einer
Verdrängung der Gefühle, andererseits zu
ihrer Festlegung auf die Familie, den
engsten Freundes- und Verwandtenkreis.
Negative Gefühle wie Zorn, Hass,
Eifersucht, Neid, Wut müssen verdrängt werden,

positive Gefühle wie Freude, Liebe
haben ihren Platz in der Familie. Ein
ganzes Heer von Sozialarbeitern,
Psychologen, Psychiatern, Ärzten und
manchmal auch Pfarrern sowie die
Pharmaindustrie sind dabei, diesem so
reduzierten, verkümmerten und eindimensionalen

Menschen das Überleben irgendwie

zu ermöglichen. Wir haben verlernt,
zusammenzuleben, Wege für unsere
manchmal auch schwierigen, unbequemen

Gefühle zu finden. Die Kirche
macht hier mit. Sie hat sich auf einen
Ort reduzieren lassen, wo zwar über
Gefühle noch geredet wird, sie ist aber selber

zu so einer machtvollen Institution
geworden, dass sie Manager für all ihre
Verwaltungsaufgaben braucht.
Zwar sei Seelsorge eines ihrer Hauptanliegen,

diese aber beschränkt sich auf
persönliche Kontakte zwischen Pfarrern
und Einzelnen, oft Fünf-Minuten-Gespräche,

oft Menschen, die einander nie
wieder begegnen. Oder Abdankungen,
Trauungen, Taufen vor Unbekannten als
reine Zeremonien. Oder Lehre,
Unterweisung als wesentliche Aufgaben in der
Meinung, man könne Religion, Glauben

* Vgl. die Besprechung dieser Bücher hinten im
Heft, S. 238/239.

201



lehren und lernen. Diese Kirche wirkt so
formal, so kalt. Wo ist das Leben? Wo
ist die Kirche, die nicht vom Pfarrer,
sondern von einer Gemeinde bestimmt
wird, wo Menschen sich annehmen,
zusammenleben trotz aller Schwierigkeiten,
wo der Gottesdienst Ausdruck und Höhepunkt

des gemeinsamen Lebens ist und
von der Erfahrung dieses gemeinsamen
Lebens getragen wird?
Eine heilsame Erfahrung war für mich
das enge Zusammenleben mit anderen
Menschen in einem kleinen Engadiner
Bergdorf, wo es bei Schwierigkeiten kein
Davonlaufen gibt, wo man aufeinander
angewiesen ist, wo man um Fehler und
Schwächen des andern weiss, wo man
einander annehmen muss, wo sich
Beziehungen im täglichen Miteinander und
Nebeneinander ergeben, wachsen müssen,

wo die Sorge, das Interesse für den
anderen lebensnotwendig sind. Es ist
nicht leicht, so nah beieinander zu leben,
Missgunst, Neid, Eifersucht, Zorn bei
sich und anderen zu erleben. Gefühle sind
hier unausweichlich, können nicht
privatisiert werden, wir müssen sie annehmen,

verarbeiten, Lösungen suchen.
Wir müssen erfahren, wie wichtig es ist,
immer wieder Liebe zu geben und zu
erhalten, wie wir darauf angewiesen sind:
über die eigene Familie hinaus. Kirche
kann hier zu einem Ort werden, wo wir
in seltenen Momenten spüren, dass es
etwas gibt, das über die täglichen
Schwierigkeiten hinausgeht, was uns hält und
umfängt, verbindet — ein «Trotzdem».

In der Kirche herrscht das Herrschen

Ein weiterer Bereich, in dem ich die Kirche

als Männerkirche erlebe, ist einmal
ihr Reden von Gott als Herr und Vater,
vom männlichen Gott, im weiteren die
Tatsache, dass ihre Vertreter vor allem
Männer sind, und schliesslich ihre
Hierarchie, die es zulässt, dass nur der
Studierte das Wort dieses Herrgottes
angemessen verkünden kann und darf. In der
Kirche herrscht das Herrschen, das
Beherrschen; sie übernimmt die Verantwor¬

tung für die Unwissenden und Unmündigen,

zum Beispiel für Frauen und
Familien. Diese Kirche redet von einem
Gottvater, zu dem ich assoziiere:
Bewahrer der Tradition, Stärke,
Selbstsicherheit, Kontrolle. Für mich ist dieser
Gott einer, der eigene Schwächen nicht
zugeben kann, der seine Macht nicht
reflektiert und die Abhängigkeit anderer
von ihm gar nicht wahrnimmt. Die
eigene Stärke des Menschen, das eigene
Ich, die Selbstbestimmung wird verleugnet.

Diese GottesVorstellung dient den
Interessen jener, die ihn vertreten, ihn
brauchen, um sich selbst in ihm und mit
ihm aufzuwerten. Sie brauchen die
Kontrolle, den Kopf, das Buch, weil die eigene

sinnliche Erfahrung fehlt, die Kreativität

verkümmert ist.
Für mich als Frau ist dieser Gottvater
keine Identifikationsfigur, ihm zuliebe
will und kann ich meine weiblichen Werte,

meine Spontaneität, mein Wünschen,
mein Lebendigsein, mein Fühlen nicht
verdrängen. Ich spüre, wie Dorothée
Solle es ausdrückt, dass die Unterwerfung

unter diesen Gott in mir als Frau
auch die Möglichkeiten zerstören würde,
ein Mensch zu werden, ganz zu werden.
Als Frau lebt in mir eine andere
Gottesvorstellung, die ich mit anderen Frauen
teile. Gottesdienste, die Frauen hier in
unserem Bergdorf selber gestaltet haben,
spontan, ohne Liturgie und Gebetsformeln,

die Bibel lesend und aus ihrem
Empfinden und ihren Gefühlen heraus
interpretierend, sprechen von einem
Gott, der uns hält, annimmt und
aufnimmt, so wie wir sind, mit unserem
Zorn, unserem Neid, der uns umarmt
und unser Anfang und unser Ende ist.
Diesen Gott spüren wir sinnlich, in der
Schöpfung,. in dieser Natur, in dieser
Erde, und so fühlen wir uns mit ihm
verbunden.

Was tut die Kirche, um Leben zu erhalten?

Für mich als Frau und Mutter ist die
sinnliche Wahrnehmung etwas Zentrales.
Durch meine Sinne erlebe ich mich der

202



Welt und anderen Menschen verbunden.
Ich brauche meine Sinne, um mein
Leben und das anderer zu spüren. In einer
Welt des Verstandes, des Kopfes, des
Betons kann ich nicht leben. Ich spüre
die Natur, das Leben, Gottes Präsenz
nicht mehr. Glauben wird zu einer
Angelegenheit des Kopfes. Als Frau, als
Mensch, der Leben schenken kann, ist
mir die Erhaltung des Lebens ein zentrales

Bedürfnis. Leben zu schenken ist eine
tief sinnliche, religiöse Erfahrung.
Was tut die Kirche konkret, um Leben
zu erhalten? Was tut die Kirche gegen
Aufrüstung, Atomkraft, Krieg, Hungersnot?

Was gegen die Zerstörung der Natur,

die Kinderfeindlichkeit unserer
Umwelt, die Unterdrückung, die Ausbeutung?

Hier nochmals ein Bereich, in dem
ich die Kirche als Männerkirche erlebe.
Als Frau rebelliere ich gegen alles, was
sich dem Leben in den Weg stellt, wehre
ich mich gegen das Un-Leben, weigere
mich, die überall herrschende Depression
anzunehmen, die Augen zu verschliessen.
Die Kirche schweigt zu viel, beschränkt
sich auf die Seelsorge einzelner, anstatt
Stellung zu nehmen zur weltweiten
Aggression, anstatt all ihre Kräfte einzusetzen

zur Veränderung der Unterdrückung
und Ausbeutung in unserer Gesellschaft.
Diese Kirche ist unglaubwürdig, männ¬

lich, sie klammert die sinnliche Erfahrung

aus, die uns die Bedrohung, das
Unrecht spüren liesse. Sie macht es möglich

zu schweigen, sich einzurichten mit
der Gewalt, und lehrt uns, damit zu
leben.
Ich will mich nicht beruhigen lassen, ich
will keine Versprechungen für eine bessere

Welt, ich will das Leben spüren, so
wie es ist. Ich kämpfe darum, nicht
einzuschlafen, nicht mitzumachen bei den
Spielen um Macht, Einfluss und
Anerkennung, mich nicht anzupassen, keine
Karriere als Alibifrau in der Männergesellschaft

anzunehmen, auf das Haben
zugunsten des Seins zu verzichten. Ich
spüre, dass es nicht einfach ist als Kind
dieser Generation, dieser patriarchalen
Gesellschaft. Ich kämpfe um meine sinnliche

Erfahrung, um mein Erleben dieser

Erde, anderer Menschen. Ich hoffe
auf Solidarität, auf Kräfte, die wir dem
Unleben entgegenstellen können. Ich
wünsche mir, mich nicht betäuben zu
lassen, mit anderen Frauen andere Wege
zu suchen, zu rebellieren. Werden wir
fähig sein, unsere sinnlichen Kräfte
wachsen zu lassen, offen zu sein,
andere und uns anzunehmen, Widersprüche
und Unlogik zu ertragen? Kann die Kirche

dafür Raum schaffen?

Wie nötig ist feministische Theologie? Eine Interpellation an den Kirchenrat des Kantons
Zürich
Das Evangelische Tagungs- und Studienzentrum Boldern (Männedorf) ist einmal mehr ins
Schussfeld rechtsbürgerlicher Kritik geraten. Altershalber tritt Dr. Else Kahler als Leiterin
des Boldernhauses Zürich zurück, aber auch Dr. Dorothée Meili, die erst letztes Jahr als

Nachfolgerin von Dr. Marga Bührig in Boldern die Arbeit aufgenommen hat, möchte von
ihrer Aufgabe wieder entbunden werden. In einem Inserat werden nun zwei neue Leiterinnen
gesucht, die auch mit Fragen der feministischen Theologie vertraut sind. Dieses Anforderungsprofil

hat Dr. Walther Natsch, Mitglied der Synode der Evangelisch-reformierten Kirche des
Kantons Zürich, zu folgender Interpellation an den Kirchenrat veranlasst:
«Das Evangelische Tagungs- und Studienzentrum Boldern, dessen Tätigkeit für das
Erscheinungsbild unserer Kirche ein erhebliches Gewicht zukommt, sucht per Inserat zwei
Studienleiterinnen, wobei unter den Anforderungen an Bewerberinnen unter anderem Interesse und
Erfahrung auf dem Gebiet der feministischen Theologie genannt werden. Teilt der Kirchenrat
die Auffassung, dass der feministischen Theologie in unserer Kirche ein derart grosser Stellenwert

zukomme, wie dieser in Boldern nicht zuletzt in dem publizierten Anforderungsprofil
für Studienleiterinnen zum Ausdruck gebracht wird?»

W.Sp. (nach «Zürichsee-Zeitung» vom 2. Juli 1983)

203


	Erfahrungen zum Thema "Frau und Kirche"

