
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 7-8

Artikel: Gedanken zur Weiblichkeit und Macht Gottes

Autor: Marti, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Marti

Gedanken zur Weiblichkeit und Macht Gottes

Das männliche Gottesbild verletzt das
zweite Gebot
Was heisst denn schon «weiblich»? Und
was «männlich»? Ich weiss es nicht.
Denen, die behaupten, sie wüssten's,
traue ich nicht. Aber ich glaube, dass es

keine Nur-Männer und keine Nur-
Frauen gibt. Reine Männlichkeit ist

genauso ein Phantom wie reine
Weiblichkeit. Auch Gott muss sowohl weiblich

wie männlich sein, weil ja Mann und
Frau zusammen sein Bild sind (1. Mose
1,27).
Tatsache aber ist, dass wir das zweite
Gebot: «Du sollst dir kein Gottesbild
machen» (2. Mose 20,4), in einem fort
übertreten, indem wir aus Gott einen
Mann, einen Vater, einen Herrn
machen. Die Bibel selbst geht darin voran,
auch sie ein Dokument der patriarchalischen

Epoche, einer männerrechtlich
organisierten Gesellschaft. In diesem
Punkt ist die Bibel genauso zeitbedingt
wie zum Beispiel in ihren Vorstellungen
von der Weltentstehung.
Ich glaube, zur Selbstentäusserung Gottes,

zur «Knechtsgestalt» von Christus
(Philipper 2,7) gehört auch der
Anpassungszwang an das Patriarchat, an die
absolute Männerherrschaft zur Zeit Jesu.

Gottes Wortführer hat deswegen
keine Wortführerin sein können, weil
damals eine Frau gar nicht öffentlich
das Wort hat ergreifen, das Wort hat
führen dürfen, erst recht nicht in der
Synagoge. Es hat also ein Mann, es hat
ein Sohn sein müssen — aber gerade dieses

Muss, dieser Zwang, ist auch schon
eine Einschränkung, eine Verstümmelung

Gottes gewesen, also ein Stück

Passion. Und die Passion hat dann ja
konkret auch so ausgesehen: Jesus ist in
eine ausschliesslich männliche und patri-
archale Machtmühle und Justizmühle
hineingeraten.
Ist es Zufall, dass demgegenüber die
ersten Zeugen und Botschafter der
Auferstehung Christi Frauen gewesen sind?
Ich möchte damit nicht behaupten, die
Passionsgeschichte sei männlich, die
Osterereignisse aber seien eher oder
mindestens ebensosehr auch weiblich gewesen.

Immerhin zeigen die Passionsgeschichten
eine Macht am Werke, für welche

die Tötung von Unbotmässigen das
entscheidende Argument und Machtmittel
ist. Und historisch ist es nun einmal die
patriarchale Gesellschaft, welche ihre
Macht aufgebaut hat auf der Macht zu
töten — und die sich dementsprechend
entwickelt hat bis zur heutigen Gesellschaft

des Overkills. Hätte diese
Entwicklung in einer matriarchalen Gesellschaft

nicht stattfinden können? Ich
weiss es nicht, niemand weiss es. Über
das Matriarchat haben wir zu wenig
genaue Nachrichten.

Ostern als Macht von unten

Die Passionsgeschichte demonstriert
eine Macht (und das war faktisch halt
Männer-Macht), die hierarchisch ist; sie
geht von oben nach unten, Herrschende
verfügen über Beherrschte. Ostern
hingegen zeigt Gott als antihierarchische
Macht, zeigt ihn als Aufstand gegen die
religiöse und politische Hierarchie, zeigt
ihn als Bewegung von unten nach oben,
wobei «unten» sowohl ein soziales

197



Unten wie ein existentielles Unten, nämlich

Tod, bedeutet. Dieses «Unten»
repräsentieren auch die Frauen am
Ostermorgen. Rechtlich und religiös
sind Frauen ja unmündig gewesen
damals, also immer «unter» der Vormundschaft

von Vätern, Brüdern, Gatten.
Man könnte auch sagen: Die Passion
zeigt eine Macht am Werk, die ihrem
Wesen nach Verwaltung und Unterwerfung

ist, wenn nötig bis zur Tötung —
Ostern hingegen zeigt Gott als eine
Macht, die nicht unterwirft, sondern
aufstellt, die nicht tötet, sondern lebendig

macht.
Die eine Macht will Situationen und
Menschen in ihren Griff bekommen. Die
andere Macht, diejenige Gottes, löst,
erlöst, macht frei; dem entspricht nicht
der Gestus von Griff und Zugriff,
sondern derjenige der Berührung. In den
Ostertexten spielt das Anrühren und
Berühren eine gewisse Rolle (Luk.
24,39; Joh. 20,17,25ff.). Griff und
Zugriff signalisieren Herrschaft und männliche

Gewalt, ja Vergewaltigung. Nicht
zufällig gehört auch das Wort «Angriff»
in diese Wortgruppe. Berühren dagegen
signalisiert Gewaltlosigkeit, Respekt,
Liebe, Kommunikation.
Ich möchte nicht sagen, dass das österliche

Wort «berühren» weiblich sei. Es ist
mehr, es ist ein Ausdruck für Kontakt,
für Gemeinschaft, für Sympathie und
Solidarität zwischen Menschen und
damit auch zwischen Männern und
Frauen. «Berühren» hat dann ja auch
noch eine übertragene, gefühlshafte
Bedeutung: Das Leben, das Leiden, aber
auch die Freude der andern «berührt»
mich.

Die Herrschaft des männlichen Denkens
in der Kirche
Auch in der Kirche gibt es das Machtverständnis,

das alles in den Griff
bekommen will. Ein traditionell männliches

Machtverständnis also. Seitdem
die Kirchen gesellschaftlich an Bedeutung

und Einfluss verloren haben, sind

allerdings auch Frauen in kirchliche
Leitungsgremien aufgerückt. Die
Spielregeln bleiben meistens aber doch männlich.

Die theologischen Fakultäten, also die
kirchlichen Ausbildungs- und Denkzentren,

sind nach wie vor fast hundertprozentig

in Männerhand, demonstrieren
damit die Herrschaft des männlichen
Denkens in der Kirche. Mich wundert
eigentlich, dass die kirchlichen
Frauenorganisationen nicht schon lange dagegen

rebellieren. Wahrscheinlich sind sie
selber noch im Bann des männlichen
Denkens, der männlichen Theologie und
damit einer einseitig männlichen
Gottesvorstellung. Warum fordert auch
niemand einen Lehrauftrag für feministische

Theologie? Die Hälfte der
Theologiestudenten sind heute ja Studentinnen!
Kirche, sagt Paulus, ist der Leib, der
Körper Christi (Rom. 12,5; 1. Kor. 10,
17; 12,12ff.). Ein Körper lebt, atmet,
bewegt sich. Das ist seine Macht. Einen
Körper «in den Griff» bekommen, «im
Griff» haben, das bedeutet Behinderung,

Entmächtigung. Man denkt dabei
sofort an Polizei, Verhaftung, Fesselung.

Darum verträgt der Körper Christi,

also die Kirche, keine Behörden, die
ihn «im Griff» haben. Dieser Griff
würde bald einmal zum Würgegriff, der
das Leben des Körpers abwürgt. In
gewissen Bereichen der Kirche hat man
hie und da den Eindruck eines solchen
Würgegriffs.

«Der 'Allmächtige' ist böse»

«Etwas in den Griff bekommen» — so
denkt, so spricht, wer oben sein will, wer
sich etwas unterwerfen, etwas dienstbar
machen will. Er will herrschen, beherrschen.

«Herrschen» kommt von «Herr».
Nun nennen wir auch Gott, auch Christus

«Herr». Trotzdem glaube ich, dass
Gottes Herrschaft ebenso Frauschaft ist,
also ein Zusammenspiel von Herrschaft
und Frauschaft.
Doch was heisst das? Es heisst theologisch:

Gott ist nicht «der Allmächtige»,

198



er ist nicht derjenige, der alles im Griff
hat. Karl Barth hat gesagt: «... der
'Allmächtige' ist böse, wie 'Macht an
sich' böse ist. Der 'Allmächtige', das ist
das Chaos, das Übel, das ist der Teufel»
(Dogmatik im Grundriss, 1947, S. 54).
Warum das? Wenn Gott alles von oben
herab im Griff hätte, dann müsste er
auch der Urheber von Auschwitz, von
Hiroshima und Kambodscha sein und
der Urheber eines eventuellen atomaren
Holocausts. Aber solche Ereignisse
haben denn doch mehr mit dem Teufel
als mit Gott zu tun.
Feministische Theologie sagt heute: Die
Vorstellung eines «Allmächtigen» ist ein
Produkt der männlichen Machttradition,

zugleich auch ein männliches
Wunschbild, das Wunschbild des Super -

mannes, der alles im Griff hat, der totale
Herrschaft ist.
Was würde demgegenüber «Frauschaft»
bedeuten? Ich weiss es nicht. Das weiss
noch niemand. Als Komplementärbegriff
zu «Herrschaft» signalisiert «Frauschaft»
einfach einmal eine Form von Machtverständnis

und Machtausübung, die gott-
ebenbildlicher, darum auch spontaner
und weltfreundlicher wäre als die einseitig

maskuline «Herrschaft», welche die
Welt so fest durchorganisiert und im
Griff hat, dass diese jetzt nahe daran ist,
erstickt zu werden.

Das weiblich-männliche Geheimnis
der Kreativität Gottes

Jesus spricht von der Macht Gottes in
Gleichnissen vom Säen, Wachsen, Ernten
(z.B. Matth. 13). Gottes Macht ist
Lebensmacht, Wachstumsmacht. Sie
organisiert nicht verwaltungshierarchisch
von oben herab, sie wächst von unten
herauf. Sie unterwirft nicht, sie entfaltet.
Sie hat nicht im Griff, sie macht lebendig

und setzt sich der Chaotik und dem
Widerspruch des Lebendigen aus. Gott
ist kein Macher, er ist der Schöpfer, der
creator, seine Macht ist kreativ. Und das,
glaube ich, hängt schon auch damit zu¬

sammen, dass er sowohl weiblich wie
männlich ist.
Auch bei uns Menschen ist es nämlich so,
dass einseitige Nur-Männer oder einseitige

Nur-Frauen kaum kreativ werden.
Es ist eine psychologische Binsenwahrheit,

dass ein Mann desto kTeativer wird,
je mehr sich seine weibliche Seite entfalten

kann, und eine Frau desto kreativer,
je mehr sich auch ihre männliche Seite
entwickeln kann. Darin spiegelt sich das
weiblich-männliche Geheimnis der
ursprünglichen Kreativität Gottes.
Ich möchte «das Weibliche» überhaupt
nicht idealisieren. Doch wenn man sieht,
wohin uns die einseitige Männermacht,
all diese durchorganisierten Männerbünde

in Armee, Polizei, Finanz oder
Wirtschaft, und auch immer noch in Politik
und Kirche, gebracht haben, dann gibt
es ja gar keine Alternative als eine Ver-
weiblichung der Macht — auch in den
Kirchen. Das ist nicht nur eine Frage
von Personen, sondern von Strukturen.
Männliche Strukturen lassen heute auch
Frauen zu, sogar an der Spitze, aber
meist nur um den Preis totaler Anpassung

und Überkompensation à la Maggie
Thatcher.

Gotteserfahrungen von unten
Was also tun? Wir müssen einsehen,
dass ein anderes Handeln mit einem
anderen Reden anfängt. Wenn ein Mann
das beliebte Männerwort «Herrgott»
gebraucht, sollten wir frech fragen: «Ja,
und dann die Fraugott?» Ich gebe zu:
Ich selber getraue mich nicht, zum
Beispiel wechselweise die Wörter «Gott»
und «Göttin» zu verwenden. Die
Hemmschwelle ist bei einem Bibelausleger da
wahrscheinlich noch zu hoch. Vielleicht
gelingt Frauen so etwas eher. Bei mir
langt's höchstens zu Gebetsformulierungen

wie etwa: «Unser Vater, der du
auch unsere Mutter bist.» Darum bitte
ich Euch: Probiert es selber, probiert es
besser! Mich wundert's, dass Frauen in
Gottesdiensten, die sie selber gestalten,
sich noch allzu ängstlich an rein masku-

199



line Gottesanreden halten, die eben auch
ein maskulines Gottesbild verraten, das
offenbar sehr tief verinnerlicht worden
ist. Auch die neue Deutschschweizer
Liturgie betet ausschliesslich einen Mann-
Gott an, reproduziert damit noch einmal
rein männliche Machtvorstellungen.
Dasselbe gilt vom Kirchengesangbuch.
Aber daran sind wir selber schuld. Das
Neue kommt auch hier von unten, nicht
von oben.
Unten — das sind wir! Wir machen neue
Erfahrungen mit Gott, uns dämmern
von da her neue Perspektiven, neue
Erkenntnisse. Das ist heute auf vielen
Gebieten der Fall, zum Beispiel in der
Friedensfrage, in der ökologischen Frage, in
politischen Fragen. Unter dem Druck
von schon eingetretenen oder noch
möglichen Katastrophen entpuppt sich das
bürgerliche Gottesbild, das immer auch
ein männliches war, als ein Götze, der
sich jetzt auflöst und zerfällt. Die trotzdem

hoffnungsvollen Bewegungen in
der Kirche werden angetrieben vom Glauben

an einen anderen, grösseren Gott.
Und dazu gehört auch die Ahnung einer
Universalität und Ganzheitlichkeit, die
gleicherweise das Weibliche wie das
Männliche umfasst. Nur eben: Diese
Ahnung muss sich nach und nach erst

einmal in der Sprache unserer Gebete,
unseres Redens ausdrücken können.
Dazu gehört vieles, zum Beispiel die Frage:

Warum reden wir immer nur von
Jesus und seinen Jüngern? Dabei hat er
durchaus auch Jüngerinnen gehabt (Lukas

8, 1-3)! Sicher, die männliche
Textredaktion des Neuen Testaments hat das

weitgehend verdrängt, vielleicht, weil
diese Jüngerinnen gerade für jüdische
Zeitgenossen ein Ärgernis und ein
Anstoss waren. So kommen sie nur ganz
am Rande vor, werden fast verschämt
und nur beiläufig erwähnt. Wer kennt
denn schon die Namen dieser Jüngerinnen?

Das Sprachproblem geht bis in solche

Dinge hinein. Wir müssen anfangen,
unser eigenes Reden zu prüfen und
sensibel zu werden für den Widerspruch
zwischen dem, was wir erfahren und
glauben, und dem, was wir sagen. Nur
so werden wir subversiv gegen die
herrschenden Mächte handeln lernen — also

gegen die lebensfeindlichen Machtformen,

die die Kirchen immobilisieren und
die Welt immer mehr kaputt machen.
Und jetzt kann ich nur noch mit Karl
Valentin sagen: «Plötzlich zerplatzte ein
alter Leberkäs und am Ende des Vortrages

trat plötzlich der Schluss ein.»

Über Jahrtausende war die Frau bereit, den
männlichen Gott zu verehren, das von ihm
Geforderte in die Tat umzusetzen, eineBereit-
schaft, die der Mann in viel geringerem Masse
zeigte. Erst wenn der Mann genauso bereit
ist, eine weibliche Gottheit zu verehren wie
eine männliche, kann von einerAnerkennung
des Weiblichen gesprochen werden.

(Christa Mulack, Die Weiblichkeit Gottes)

was
machten
mächtige
machten
die ohne macht
nicht mehr mit
was die mächtigen
machen?

mächtiger
als die mächtigen
wären
ach wären
die ohne macht

(Kurt Marti, Heil Vetia, Lenos Verlag, Basel 1981)

200


	Gedanken zur Weiblichkeit und Macht Gottes

