
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 7-8

Artikel: Die Geschichte von der gekrümmten Frau

Autor: Moltmann, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elisabeth Moltmann

Die Geschichte von der gekrümmten Frau

Jesus lehrte in einer der Synagogen am Sabbath. Da sah er eine Frau, die seit achtzehn

Jahren krank war. Sie war so verkrümmt, dass sie nicht aufblicken konnte. Er rief
sie zu sich und sprach sie an: «Sei frei von deiner Krankheit!» Er legte ihr die Hände
auf, und sofort richtete sie sich auf und dankte Gott. Der Synagogenvorsteher aber
war empört, dass Jesus am Sabbath heilte, und sagte zu den Leuten: «Sechs Tage
sind zum Arbeiten da. Kommt also an diesen Tagen und lasst euch heilen und nicht
am Sabbath.» Jesus aber antwortete: «Ihr Heuchler! Bindet nicht jeder von euch am
Sabbath seinen Ochsen oder Esel von der Krippe los und führt sie zur Tränke? Hier
aber ist eine Tochter Gottes, gefesselt durch achtzehn Jahre — muss man sie nicht
losbinden, gerade am Sabbath?» Als er das sagte, schämten sich seine Gegner, und
die Leute freuten sich über das Wunderbare, das er getan hatte. Lk. 13,10-17

Die Geschichte ist selten erzählt worden,
und wenn ich sie früher hörte, stellte ich
mir unter der Frau immer unsere
Zeitungsfrau vor: Sie war verwachsen,
klein, schob einen alten Kinderwagen,
gefüllt mit Zeitungen vor sich her, und
ihr Gesicht war alt, gezeichnet von
Schmerz und Anstrengung, wenn sie die
Zeitungen treppauf, treppab tragen
müsste. Verwachsen sein, einen Buckel,
einen gekrümmten Rücken haben, das
scheint zunächst eine der vielen Krankheiten

zu sein, die im Neuen Testament
beschrieben sind, und Jesus heilt sie, wie
er Aussatz, Gicht, Epilepsie heilt.Schein¬
bar eine der vielen Heilungsgeschichten.
Aber als Frauen vor einigen Jahren die
Bibel neu zu lesen begannen, entdeckten
sie noch etwas ganz anderes: Diese
Geschichte war ihre Geschichte, auch
wenn sie jung, stark, gesund waren,auch
wenn sie an ganz anderen Krankheiten
litten als an einem verbogenen Rückgrat.

Fühlen wir einmal, was es heisst,
gekrümmt zu sein. Spielen wir einmal diese
Haltung: zusammengezogen sein, nicht
aufsehen können. Erleben wir einmal
nach, was es heisst, nicht nach oben
sehen zu können, keinen Himmel, keine

Sonne zu sehen, nur ihren Abglanz —
keinen Menschen anblicken zu können,
nur seine Stimme hören und ihn
vielleicht von unten wahrnehmen.
Wir merken: Wir sind nicht mehr ganz,
wir können nicht mehr alles wahrnehmen.

Unsere Muskeln verspannen sich.
Unser Rücken schmerzt. Auf dem
Hamburger Kirchentag hat eine Frauengruppe

versucht, diese Geschichte nachzuerleben

und nur fünf Minuten gekrümmt
dazusitzen. Die Zeit wurde unerträglich
lang. Auch in unserer Sprache, mit der
wir uns ausdrücken und einander
mitteilen, geben wir dies sehr bildhaft wieder.

Und wir sollten auch das einmal
nacherleben:
Wir sind bedrückt — auf uns lastet
etwas, das macht uns Kummer, das macht
uns unfähig, uns aufzurichten, anderes
wahrzunehmen und uns zu freuen. Wir
sind deprimiert, und das heisst niedergedrückt,

haben Depressionen, diese
namenlosen Traurigkeiten, die wir nicht
erklären können, und in solchen Zeiten
gibt es keine Hoffnung, keinen Himmel,
keine Chance, keine Weite über uns.
Wer solche Krümmung erlebt, dem ist
ein Teil des Lebens abgeschnitten. Viele
Behinderte erleben das tagtäglich. Viele

193



Kranke wissen es. Aber auch vielen
andern, obwohl äusserlich unversehrt, sind
ganze Lebensbereiche abgeschnitten:
Menschen, die eine Wohnung suchen,
wo sie sich selbst sein können; Ausländer,

die ihre Kultur und Persönlichkeit
in unserer, ihnen fremden Kultur nicht
ausleben dürfen; Menschen, die keine
Arbeit finden, die ihnen Geld undSelbst-
wert gibt.
Aber es ist die Geschichte einer Frau,
und das sollten wir zunächst einmal nicht
vergessen. Und was da vor fast zweitausend

Jahren als eine Frauenheilung
beschrieben ist, das hat heute wieder fast
erschreckende Realität. Zum Beispiel
wenn wir den Bericht aus einem
Mütterkurheim lesen. An dritter Stelle neben
Herz- und Kreislaufkrankheiten und
vegetativen Beschwerden stehen da die
Bandscheibenbeschwerden. Der Arzt,
der dies beobachtet hat, schreibt dazu:
«Wenn wir auf die Körpersprache, die
Körpersymptomatik achten, dann erhalten

wir eine Antwort auf die Frage, was
wohl die Wirbel des Rückgrats so
zusammenstaucht, dass die Bandscheiben
gequetscht werden. Das sind Lasten,
nicht nur in der physikalischen Bedeutung

— diese natürlich auch, zum
Beispiel das getragene Kleinkind und die
zwanzig Kilogramm schwere Einkaufstasche

vom Supermarkt. Es sind auch
jene Lasten, die im Wort Belastung
artikuliert werden. Wir gehen gebückt,
wenn uns etwas aufgepackt ist.»
Frauen wollen heute wachsen, sich
entfalten, sich aufrichten, aber gerade dabei
werden die Lasten so besonders schwer und
krümmt sich die Wirbelsäule: das Geld,
das viele verdienen müssen, und die
Verantwortung für die Kinder, der Beruf,
den sie erlernt haben und lieben, und die
Familie, die sie braucht. Das sind
Doppelbelastungen, die niederdrücken können,

und da gibt es noch andere Zwie-
spälte: die Ansprüche des Mannes und
die eigenen Bedürfnisse, die zusammengebracht

werden müssen, die
Erwartungshaltung der Gesellschaft, wie

Frauen eigentlich sein sollen, und die
eigene, gerade zaghaft entdeckte
Persönlichkeit, die nicht mehr zu allem Ja
und Amen sagt — wie sollen wir das
vereinen, ohne krank zu werden, ohne
krumm zu werden, ohne zusammenzubrechen?

«Krümm dich beizeiten!» heisst heute
der ironische Titel eines Buches der
Karikaturistin Marie Marks, und sie malt
uns darin vor, wieviel falsche Kompromisse

wir überall machen: in der Schule,
der Gesellschaft, dem Betrieb und nicht
zuletzt in der Familie. Gehört es aber
nicht zur Lebensweisheit in dieser Welt,
sich kleiner zu machen, als man wirklich
ist? Ist es nicht einfacher zum Überleben,
einen Katzenbuckel zu machen als sich
aufzurichten? Ist es nicht auch viel
geschickter, nicht dauernd nach oben und
in die Ferne zu sehen, Perspektiven zu
entwickeln oder gar zu protestieren?
«Was ein Häkchen werden will, krümmt
sich beizeiten» — das ist ein altes
deutsches Sprichwort, und die ältere
Generation ist damit noch gross geworden. Es
wurde viel zitiert. Es wurde der nächsten
Generation als Lebensweisheit
weitervermittelt. Es war nützlich, und wer es

beherzigte, konnte sicher sein, nicht
allzuviel anzuecken oder gar Schiffbruch
zu erleiden. Es war für die Heranwachsenden

gedacht. Es hat Männer für ihre
Berufswelt geprägt, und es hat Frauen
Anpassung beigebracht.
Frauen sind oft Meisterinnen in der
Kunst des Sich-Beugens gewesen. Zuerst
beugten sie sich zu den kleinen Kindern
hinab, dann beugten sie sich dem Willen
des Mannes, und in der dritten Lebensphase

waren es dann oft noch die Betten
der alten und kranken Eltern, über die
sie sich beugten. Vieles muss in unserer
Welt mit gebeugtem Rücken getan
werden. Aber was ist, wenn dies zu einer
Dauerhaltung wird, wenn Muskeln
verhärten, der Magen eingedrückt, das
Herz gepresst wird? Wenn der Mensch
nicht mehr frei atmen kann? Wenn dies
zur zweiten Natur geworden ist?

194



Für die Frau in unserer Geschichte ist
die Krümmung Alltag, Gewohnheit
geworden. Achtzehn Jahre ist sie krank.
Achtzehn — das meint in der
Zahlensymbolik ein volles, ganzes Leben. Das
ist keine kurze, heftige, schmerzhafte
Erkrankung. Da ist kaum Erinnerung,
dass es mal anders war. Da ist Krankheit
zur schleppenden, lastenden Gewohnheit
geworden.
Und nun bricht in einem Moment alles

zusammen, was zur Last und zur
Gewohnheit geworden ist. Die Frau ist mit
vielen anderen Menschen in die Kirche
gekommen, vielleicht neugierig,
vielleicht erwartungsvoll, um den Arzt und
Therapeuten zu erleben, von dem alle
erzählen. Eingekeilt in die Menge steht
sie da. Und an einem Ort, in einer
Situation, wo so etwas eigentlich nicht zu
erwarten war, geschieht es, dass Jesus
sie entdeckt, so klein und verkrümmt sie
auch ist, dass er sie zu sich ruft und zu
ihr sagt: «Sei frei von deinerKrankheit!»
Dann legte er die Hände auf sie, und in
dem zärtlichen, lebendigen Wärmestrom
der Berührung kann sie sich wieder
aufrichten.

Spüren wir einmal dem Wärmestrom
nach, der durch einen solchen Körper
geht! Richten wir uns selbst einmal auf,
oder werden wir uns unserer Wirbelsäule

bewusst! Dann merken wir, dass wir
freier atmen und freier werden, gelassener,

dass wir uns selbst zurückfinden,
dass wir zugleich den Kopf heben und
über uns hinaussehen können.
Es ist eine beglückende Erfahrung von
Menschen, g a n z zu sein. Dazu gehört
nicht unbedingt ein ganzer, heiler,
unversehrter Körper. Dazu gehört, sein
Zentrum in sich selbst zu entdecken, das
Leben, das uns Gott gegeben hat, und
aus diesem Zentrum heraus zu atmen,
zu leben, zu sprechen, zu denken: Ich
bin ich; ich bin ganz; ich bin von Gott
geliebt.
Die Frau ist nicht stumm geblieben —
eigentlich hätte man ja meinen müssen,
dass sie nach einem Leben voller Ver¬

krümmungen zunächst einmal scheu,
gehemmt, beschämt wäre. Nein, sie
strömt über, sie dankt, sie ist jemand,
der sich äussert.
Aber, wer anders wird, fällt auf, und das
bringt das Aufrichten mit sich: Du stehst
plötzlich im Mittelpunkt neugierigen,
misstrauischen, zornigen Interesses. Und
gleich gibt es Ärger. Es ist die Obrigkeit,
die kirchliche Obrigkeit, die Anstoss
nimmt. Sie ist nicht gegen die Heilung.
Warum sollten nicht Frauen einen
geraden Rücken bekommen! Warum sollten

sie nicht geheilt werden von allem,
was sie belastet! Nein, dagegen ist an
sich nichts einzuwenden. Nur, warum
geschieht es gerade jetzt? Am Sabbath?
Es könnte morgen geschehen, übermorgen,

irgendwann. Es soll auch geschehen,

aber bitte zu gegebener Zeit!
Jesu Antwort ist ganz einfach: Wenn das
Vieh Durst hat, dann gibst du ihm was
zu trinken, egal ob es Sonntag oder Alltag

ist. Wenn ein Mensch frei sein will,
dann braucht er die Freiheit jetzt, nicht
morgen, nicht übermorgen oder am St.
Nimmerleinstag. Hier ist eine Tochter
Gottes, gefesselt durch achtzehn Jahre.
Muss man sie nicht losbinden, gerade am
Sabbath? Es geht um die Tochter Abrahams,

während es bisher in der Bibel
und in der Ordnung der Zeit um die Söhne

ging. Es geht um den geraden Rücken
der Frau, um ihre Gesundheit, um ihr
Selbstvertrauen, um ihr Selbstsein, um
sie als ganzen Menschen. Das hat keine
Zeit, bis die Kinder gross sind, die Zeiten
besser, der Mann einsichtiger.
Es geht um den geraden Rücken der
Frau. Aber es geht auch um uns alle, die
im Namen Jesu einen aufrechten Gang,
einen Blick über sich hinaus bekommen
haben. Es gibt viele Häkchen in unserer
Gesellschaft und auch in unserer Kirche,
die beizeiten gelernt haben, sich zu
krümmen. Es gibt viel Angepasstheit,
Mutlosigkeit und Schlappheit. Geben
wir einander Raum, zu wachsen und uns
aufzurichten! Schaffen wir uns Wärme
und Lebensräume, wo wir atmen und

195



frei sein können! Machen wir uns Mut,
gerade zu sein und aufrecht zu sein: Das
kann durch einen Blick geschehen, durch
ein Wort, eine Berührung. Das geschieht,
wenn wir Kinder anders sein lassen, als
wir selbst es sind: eigene Menschen mit
einem eigenen Leben, mit ihren Wünschen

und Lebensstilen — auch wenn es

schmerzhaft ist. Das geschieht, wenn wir
miteinander umgehen können, ohne uns
zu bedrücken mit Forderungen, was der
andere eigentlich tun sollte, und mit
Vorstellungen, wie er oder sie eigentlich
sein sollten. Wo wir uns originell und
Originale sein lassen. Auch gut gemeinte
Liebe kann erdrücken und Lebensraum
und Rückgrat nehmen. Das geschieht
vor allem, wo wir unseren Weg gehen,
und selbst Atem und Freiraum geben,
der dann auch der Freiraum der andern

wird. Wo wir über uns den Himmel und
die Weite sehen, unter denen wir alle als
Menschen, als Gottes Kinder leben
können.
Frauen werden weiter Taschen vom
Supermarkt heimschleppen. Die Lasten
von Beruf und Familie werden nicht
geringer und die Kinder nicht leichter.
Aber wenn Frauen sich aufrichten, wenn
sie im Namen Jesu «Ich» und «nein» zu
sagen gelernt haben: «Ich» von sich als
Gottes geliebte Töchter und «nein» zu
allem Untragbaren, was sie zu krummen
Häkchen macht, dann werden sie sich
entlasten und dann wird die B e lastung
anders verteilt. Dann wird der Rücken
stabiler und das Herz freier.
Beginnen wir bei uns selbst, uns
aufzurichten, einander aufzurichten als Töchter,

Söhne, Kinder Gottes.

Die Arbeitsteilung zwischen Männern, welche Geräte zur Zerstörung des Lebens ersinnen und
hervorbringen, und Frauen, die ihre Kräfte einsetzen, um das Leben dieser Männer
hervorzubringen und am Leben zu erhalten, hat dazu geführt, dass wir über keine akademisch
gelehrte Ethik verfügen, welche die Jugend dieser Welt zwingend davon überzeugen könnte,
dass die Zerstörung menschlichen Lebens, um Wirtschaftsprobleme und Sozialkonflikte zu
lösen, eine Verletzung unserer Menschenwürde und einen Widerspruch zu unserem christlichen

Glauben darstellt. Wir bejahen immer noch eine Ethik, welche die Verwendung von
Gewalt für dermassen natürlich hält, dass sie die Entwicklung einer international geförderten
Rüstungsindustrie zulässt, statt dass man ein gleichwertiges System der Nahrungsmittelproduktion

zur Erhaltung des Lebens entwickelt.
Wenn eine Kirche, den Geboten des Evangeliums entsprechend, der Welt verkündigt, dass
durch das Wirken des auferstandenen Erlösers alle eins sind, und dann daran geht, eine
Weltstruktur zu bestätigen, die einigen Ansehen und Reichtum, anderen Fronarbeit verschafft und
ein Drittel der Weltbevölkerung der Mittel beraubt, die zum blossen Überleben notwendig
sind, wenn sie den Bevorteilten Lebensfreude predigt, den Arbeitern Arbeitsdisziplin und den
Enterbten geduldiges Warten auf den Himmel, dann sind diese Predigten, da sie eine den
bestehenden Verhältnissen entsprechende ungerechte Verteilung der Reichtümer der Welt gut-
heissen, die nur für das Überleben der bevorzugten Klassen sorgt, ein schlimmer pathologischer

Missbrauch des Gotteswortes.

(Augusta Neal, in: Bernadette Brooten/Norbert Greinacher, Frauen in der Männerkirche)

196


	Die Geschichte von der gekrümmten Frau

