
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 6

Artikel: Theologisch-politische Rahmenüberlegungen zur Bankeninitiative

Autor: Peter, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Peter

Theologisch-politische Rahmenüberlegungen
zur Bankeninitiative

Stimmen aus der Dritten Welt

«Ohne die Umkehr der Christen in den
reichen Gesellschaften werden die Armen
der Dritten Welt nie zu ihrer Befreiung
kommen» (Dom Adriano Hypolito,
brasilianischer Bischof).
«In euren Banken gibt es verschlüsselte
Guthaben von einigen Reichen aus
armen Ländern. Seid ihr euch dessen
bewusst, dass an diesem Geld Tränen,
Schweiss und Blut der Massen in den
Entwicklungsländern kleben, die durch
einige eurer sehr geachteten und sehr
verehrten Kunden dazu verurteilt
werden, unter menschenunwürdigen
Bedingungen zu leben?» (Dom Helder
Cämara, brasilianischer Bischof, in seiner

Zürcher Rede von 1971).
«Ihr redet von Solidarität und helft mit
eurem Bankgeheimnis Staatsoberhäuptern,

die Gelder zu verstecken, die sie
den Armen in ihrem eigenen Land
abgenommen haben. Sie bringen Geld aus
ihrem armen Land in euer reiches Land
— wie könnt ihr da von Solidarität
reden?» (Jonas Dah, Pfarrer aus Kamerun,

1980 vor der Basler Mission).
Drei Zitate, aber ein Hilferuf, ein
Programm, ein Handlungsimperativ aus
dem Mund unzweifelhafter Anwälte der
Verarmten in der Dritten Welt. Dass das
Gesicht der Armen das bevorzugte Antlitz

ist, in dem unser Herr — selber arm
und von der dominanten Schicht seiner
Zeit zerschlagen und ausgeblutet — sich
zur Darstellung bringt, wissen wir.
Ebenso, dass die Kirche der Ort ist, wo

in der Nachfolge Jesu die Armen
privilegiert und wo die Stimme der Stummen
und der Schrei der Gebeutelten unzensu-
riert und durchaus parteiisch zum
Ausdruck gebracht werden. Ebenso, dass
die Armut den Rang einer evangelischen
Tugend geniesst. Johann Baptist Metz
definiert die evangelische Armut als
«Protest gegen die Diktatur des Habens,
des Besitzens und der reinen
Selbstbehauptung. Sie drängt in die praktische
Solidarität mit jenen Armen, für die
Armut gerade keine Tugend, sondern
Lebenssituation und gesellschaftliche
Zumutung ist».

Drei Aspekte der evangelischen Armut
Die Figur evangelischer Armut hat demnach

drei Aspekte:

1. Protest und Widerstand gegen das
Immer-mehr-haben-Wollen

Sie signalisiert erstens zeichenhaft Protest

und Widerstand gegen unsere eigene
Tendenz des Immer-mehr-haben-Wol-
lens, gegen das Gesetz der Profit-, und
Besitzmaximierung, gegen die;
Vergötzung unseres eigenen materiellen
Wohlstandes und des Fortschrittes.

2. Solidarität mit den Armen

Die freiwillige evangelische Armut
solidarisiert sich zweitens mit jenen Armen,
die gezwungenermassen — durch rohe
Gewalt oder durch eine ungerechte

165



Weltwirtschaftsordnung — in der
Armut dahinsiechen. Diese praktische
Solidarität mit den Armen rückt heute
immer stärker ins gläubige Bewusstsein
missionarisch sensibilisierter Christen.
Der Missionsdienst der Kirche wird
heute denn auch zu Recht als «zwischenkirchliche

Solidarität» definiert und
legitimiert.
Nun gibt es aber innerhalb der einen
Kirche ein geradezu blasphemisches
Schisma zwischen armen und reichen
Christen, zwischen mächtigen und
ohnmächtigen Teilkirchen. Der Welt steht
das Ärgernis einer Kirche vor Augen, die
in sich Unglückliche und Zuschauer des

Unglücks, Leidende und Profiteure der
Leidenden vereint. Der skandalöse
Gegensatz zwischen Nord und Süd,
zwischen Zentrum und Peripherie, zieht
sich mitten durch die eine Weltkirche
hindurch und wird für sie selbst zur
Irritation und zur Zumutung. Dieser Riss
innerhalb der einen Kirche rüttelt an
deren eigenen Identität. Wie lässt er sich
in Einklang bringen mit dem Selbstverständnis

der Kirche als der einen eucha-
ristischen Tischgemeinschaft des Herrn,
als dem aufgerichteten Zeichen eschato-
logischer Einheit?
Bei vergleichbaren Spaltungstendenzen
in Korinth erinnerte Paulus die dortige
Kirche in ungewohnter Schärfe daran,
dass man durch solche sozialen Ärgernisse

das Herrenmahl unwürdig feiere
und dass sich jeder, der unwürdig von
dem Brote esse und aus dem Kelch des
Herrn trinke, am Leib und am Blut des
Herrn selber schuldig mache (vgl. 1. Kor.
11,17-34). Paulus argumentiert also von
der innersten christologisch-ekklesiolo-
gischen Mitte her gegen die praktische
Häresie der sozialen Auseinanderentwicklung

innerhalb der einen Kirche und
charakterisiert sie von dieser Mitte her
als gotteslästerlich. Wir Christen der
Ersten Welt stehen heute vor der akuten
Gefahr, dass wir das eucharistische
Tischtuch zwischen uns und den armen
Kirchen zerreissen und uns am Leib des

Herrn vergehen, wenn wir ihnen nicht
mit unserer Umkehr beistehen.

3. Gnade oder die Fähigkeit, uns mit
den Augen unserer Opfer zu sehen

Die evangelische Armut ist schliesslich
drittens Gnade. Diese Gnade befreit uns
vom Zwang, uns selber begründen und
damit verabsolutieren zu müssen. Sie
erlöst uns vom narzisstischen Zwang, uns
selber als Nabel der Welt zu betrachten.
Sie befähigt uns, ohne eigene Absicherung

Schritte ins Offene und Unkalkulierbare

zu tun, Zeichen des Heils zu
setzen, an vermeintlichen Sachzwängen
zu rütteln, das Reich Gottes unter den
Bedingungen einer unheilen Welt
transparent zu machen und in Erinnerung zu
rufen. Sie ermutigt uns, anders zu leben,
damit andere überhaupt leben können.
Gnade bedeutet hier die Fähigkeit, die
gottlose Bewegung in den gesellschaftlichen,

sozialen, wirtschaftlichen und
kulturellen Egoismen zu unterbrechen,
ihr zu widerstehen und ihr das Gedächtnis

an gnadenhaft begründete und
befreite Solidarität entgegenzuhalten.
«Gnade — das ist die Fähigkeit, uns
endlich auch politisch nicht mit unseren
eigenen Augen zu sehen und einzuschätzen,

sondern mit den Augen unserer
Opfer» (J. B. Metz). Denn aus eben
diesem Blickwinkel wird uns auch der
Herr selber beurteilen beim Jüngsten
Gericht. «Eine kirchliche Gemeinschaft
in der Nachfolge Jesu hat es hinzunehmen,

wenn sie von den 'Klugen und
Mächtigen' (1. Kor. 1,19-31) verachtet
wird. Aber sie kann es sich — um dieser
Nachfolge willen — nicht leisten, von
den ,Armen und Kleinen' verachtet zu
werden» (Synodentext «Unsere
Hoffnung»).

Befreiung der Armen durch unsere
Umkehr
Die in ihrer Radikalität erst durch den
messianischen Ruf der Gnade ermöglichte

Metanoia, die Umkehr der Herzen,

kann heute nicht mehr von den

166



weltpolitischen Verflechtungen abstrahieren,

sonst wäre sie eben bloss
abstrakt. Die Welt ist längst eine geworden.

Wir können unsere christliche Identität

nicht mehr unabhängig von der
Armut, dem Elend und der Unterdrük-
kung der armen Völker dieser Erde
definieren.

« Wir, die Christen der Ersten Welt, dürfen

unser Christsein nicht mehr verstehen

und leben ohne die Provokation und
die Prophétie, die uns aus den armen
Kirchen entgegenschlägt; ihrem Schrei
nach Befreiung und Gerechtigkeit muss
bei uns der durchaus auch politisch zu
organisierende Wille zur Umkehr der
Herzen, zur Revision des Lebens
entsprechen»^. B. Metz).
«Ohne die Umkehr in den reichen
Gesellschaften werden die Armen der Dritten
Welt nie zu ihrer Befreiung kommen»
(Adriano Hypolito). Unsere Teilnahme
am Schicksal der Armen fordert in der
Tat zu einer grundlegenden Revision
hierzulande heraus. Dem unmittelbaren
Einsatz der Armen und Unterdrückten
dort muss hier der Kampf gegen uns selber

entsprechen, gegen unsere eigene
Diktatur des Habens und der Bedürfnisse.

In diesen umfassenden Rahmen möchte
ich die tiefere Bedeutung der

Bankeninitiative stellen. Bevor wir
unseren Standpunkt zu dieser Initiative
definieren, möchte ich einige
grundsätzliche Fragen wiederholen: Stehen

die Armen und Unterdrückten,
die privilegierten Erfahrungen der
Sichtbarkeit Christi, wirklich im Mittelpunkt
unserer religiösen Erfahrungen? Sind
wir bereit, uns der praktischen Rückfrage

der armen Kirchen aus der Dritten
Welt zu stellen und unsere zwischenkirchliche

Solidarität auch politiseli einzulösen?
Oder sind wir nicht allzu schnell bereit, —
Armut und Unterentwicklung hin oder
her — die Grenzen unserer politischen
Solidarität genau so eng zu stocken, dass
wir die Gewähr haben, dass uns politische

Auseinandersetzungen erspart blei¬

ben, obwohl die Radikalität unserer
Umkehr solche Auseinandersetzungen
gerade fordern würde? Sind wir wirklich
bereit, unsere eigene Überentwicklung
hier, die nicht unabhängig von der
Unterentwicklung dort entstanden ist,
zu korrigieren? Sind wir bereit, aus der
objektiven Schuld unserer Ersten Welt
und der mit dieser Schuld geforderten
Umkehr und Reue die entsprechenden
bussfertigen Konsequenzen zu ziehen?
Sind wir bereit, diese Busspraxis endlich
auch politikfähig und gesellschaftlich
produktiv zu machen? Sind wir
dementsprechend auch bereit, jene institutionellen

Grundlagen hier in der Schweiz zu
überprüfen, die unser Land für ausländische

Kapitalflüchtlinge so attraktiv
machen?

Zwei zentrale entwicklungspolitische
Postulate:
Revision des Bankgeheimnisses und
verstärkte internationale Rechtshilfe

Natürlich lässt sich das weltweite
Problem der Kapitalflucht nicht von der
Schweiz aus allein lösen, aber die Umkehr

beginnt eben immer bei uns selber.
Die rechtlichen Faktoren, welche die
Schweiz zu einem Zufluchtsort für
Fluchtgelder machen, sind auch in der
Schweiz veränderbar. In erster Linie
erfordert dies eine Revision der heutigen
Ausgestaltung unseres Bankgeheimnisses

und eine verstärkte internationale
Rechtshilfe, die auch Steuerflüchtlinge
und Devisenvergehen einschliesst. Beide
Forderungen sind von den armen
Kirchen der Dritten Welt und von
massgeblichen kirchlichen Instanzen hier seit
Jahren wiederholt erhoben worden.
Man braucht die Bankeninitiative
beileibe nicht als einen Wurf der
Vollkommenheit hinzustellen; aber in ihr
sind beide zentralen entwicklungsetloschen

Postulate enthalten, und ich sehe
im gegenwärtigen Zeitpunkt wirklich
keine adäquate politische Handlungsalternative.

167



Zwischen unseren aktiven Bemühungen
um Solidarität mit den armen Kirchen
und Gesellschaften in der Dritten Welt
und der tatsächlichen Funktion des

Finanzplatzes Schweiz als Hort für
Fluchtgelder aus derselben Dritten
Welt besteht ein krasser Widerspruch.
Solidarität mit den Armen der Welt
und Produktion von Weltarmut sind
nicht zugleich möglich. Ein zentra¬

ler Teil dieses Widerspruchs kann über
die Bankeninitiative politisch gelöst werden.

Wie wir uns zu dieser Initiative stellen,

hängt demnach davon ab, wie wir
die obigen Grundsatzfragen beantworten,

ob wir uns vom Schrei der Armen
nach Gerechtigkeit treffen lassen und
daraus die nötigen politischen
Konsequenzen für unsere eigene Umkehr
ziehen wollen.

Willy Spieler

Sinnvolle Arbeit für alle
Eine 1 .-Mai-Rede mit «Roote Müüler»

Dieser Text gibt eine Rede wieder, die an der 1. -Mai-Feier 1983 in Männedorf gehalten

wurde. Der Rede fehlt leider die emotionale Aussagekraft, die sie durch den von
Karl Scheuber und Georges Wieland geleiteten Chor «Roote Müüler» erhielt. Die
Rede war den Liedern, die Lieder waren der Rede zugeordnet. Das eine lässt sich
vom andern nicht trennen; die Liedtexte können nur andeuten, wie diese Dialektik
spielte. Den Chorleitern sowie den zwei Dutzend Sängerinnen und Sängern, die den
Unterdrückten, Erniedrigten und Beleidigten von gestern und von heute ihre Stimmen

liehen, möchte ich diese Rede nachträglich widmen. W. Sp.

«Du musst unaufhaltsam sein»

Als ich dich in meinem Leib trug
War es um uns gar nicht gut bestellt
Und ich sagte oft: der, den ich trage
Kommt in eine schlechte Welt.

Und ich sah Brot hinter Fenstern
Und es war den Hungrigen verwehrt.
Den ich trage, sagt ich, der wird sorgen
Dass ihn dieses Brot da nährt.

Und ich nahm mir vor, zu sorgen
Dass ersieh da etwa auch nicht irrt.
Den ich trage, der muss sorgen helfen
Dass sie endlich besser wird.

Und sie holten seinen Vater
In den Krieg, und ist nicht heimgekehrt.
Den ich trage, sagt ich, der wird sorgen
Dass ihm das nicht widerfährt.

Und ich sah da Kohlenberge
Mit 'nem Zaun drum. Sagt ich:

nicht gehärmt!
Den ich trage, der wird dafür sorgen
Dass ihn diese Kohle wärmt.

Als ich Dich in meinem Leib trug
Sprach ich leise oft in mich hinein:
Du, den ich in meinem Leibe trage
Du musst unaufhaltsam sein.

(Melodie von Hannes Eissler)

168


	Theologisch-politische Rahmenüberlegungen zur Bankeninitiative

