Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 6

Artikel: "Wie lange, o Herr?" : Predigt zum letztjahrigen "Tag des Fluchtlings"
Autor: Sonderegger, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143046

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hugo Sonderegger

«Wie lange, o Herr?»

Predigt zum letztjdhrigen «Tag des Fliichtlings»*

Die Schweizerischen Hilfswerke haben
den 19. Juni zum «Tag des Fliichtlings»
erklart. Es geht ihnen dabei nicht um die
Bekanntmachung der Flichtlingsnot in
der Welt, sondern um ihre Bewusst-
machung. Das Gefiihl fiir das weltweite
Elend soll aus dem Dunstkreis der Ge-
wohnung, der Abstumpfung und des
Selbstschutzes herausgehoben und in die
Klarheit unserer Vorstellung, unserer
Phantasie und unseres Mitempfindens
versetzt werden: Leiden am Leiden der
andern.

Seit einer Woche ist Krieg im Libanon.
Ergebnis: Zehntausend Tote, sechshun-
derttausend neue libanesisch-palédstinen-
sische Fliichtlinge, nachdem bereits 1948
eine Million Minner, Frauen und Kin-
der aus den Dorfern und Stidten ihrer
paldstinensischen  Heimat  geflohen
waren. Und noch heute leben sechs-
hundertfiinfzigtausend Paldstinenser in
Lagern, nicht ohne die berechnende
Politik ihrer arabischen «Briider», die
am Fortbestand der Lager als Schand-
mal gegen den Staat Israel interessiert
sind. Und schliesslich leben einundein-
viertel Millionen Paléstinenser seit iiber
dreissig Jahren verstreut iiber den gan-
zen Nahen Osten.

Und wie steht’s andernorts? In Guate-
mala zum Beispiel haben rund eine Mil-

* Dritter Teil einer Auslegung von Jesaja 6,
der Berufung des Propheten. Die Predigt
wurde zum letztjihrigen «Tag des Fliicht-
lings» am 19. Juni 1982 in der Kirche
St. Jakob und in der Wasserkirche Ziirich
gehalten.

lion Menschen ihre Heime verlassen und
sind aus Furcht vor Gefangnis, Folter
und To6tung in den «Untergrund» ge-
taucht. Im kleinen El Salvador leben
dreihunderttausend Menschen ausser-
halb ihrer Dorfer und Héauser, und etwa
gleichviele leben im Ausland — und wie!
(Angaben aus dem HEKS-Nachrichten-
blatt, Mai/Juni 1982)

Was sagt uns alles das? Fast nichts!
Die Masslosigkeit der Zahlen raubt uns
die Vorstellungskraft, die Unermesslich-
keit des Grauens macht unser Gemiit
stumpf. «Wie lange, o Herr?» hat der
junge Jesaja geschrieben, als Gott ihn
zum Gerichtspropheten berief. Gerichts-
prediger Gottes kann man wohl nur. als
Leidender sein. Es ist etwas. Entsetz-
liches, zu ahnen oder zu wissen, dass
andere zugrunde gehen werden. «Wie
lange?» — diese beiden Worte sind die
Antwort Jesajas auf seine Berufung.
Was liegt nicht darin an echtem Prophe-
tentum, an Darstellung des Leidens
Gottes!

Jeremia, der hundert Jahre nach Jesaja
gelebt hat, gibt, subjektiver in séinem
Ausdruck, einen noch unmittelbareren
Einblick in sein Inneres: «Ist denn kein
Balsam mehr in Gilead, ist kein” Arzt
mehr da? Warum will nicht heilen die
Wunde meines Volkes? O dass mein
Haupt mir zerflosse, mein Auge mir
wiirde zum Tranenquell! Weinen wollte
ich Tag und Nacht um die Erschlagenen
meines Volkes» (Jer. 8, 22f.).

Heute drohen die Masslosigkeit der
Zahlen und das Ubermass an Informa-
tion uns des Leidens am Leiden der an-

161



dern unfihig zu machen. Darum gehort
zum geistlichen Leben des Christen, dass
er sich den Einzelnen vor Augen stelle:
«Tag des Fliichtlings». Millionen von
Heimatlosen — aber jeder ist einer, ist
eine, ein Mensch, tragt Menschenantlitz,
hat ein Herz, das fdhig ist zur Angst,
zum Traumen, zur Trauer. Jeder, jede
ist ein Leben.

Der Fliichtling — hinter sich das Inferno,
dem er entronnen ist, die Verfolgung,
vielleicht die Folter. Hinter sich Graber,
die Toten, die Verschollenen, die nie
Vergessenen. Hinter sich die verlorene
Heimat und damit die Entwurzelung. Viel-
leicht hat der Fliichtling bereits ein erstes
Auffanglager erlebt. Hier erfuhr er ganz
neu und erschreckend, wie das Leben
aussieht ohne Privatheit. Stellt Euch
vor, wir hétten unsere cigene Kiiche
nicht mehr, wo wir Tag fiir Tag seit
Jahren unsere Mabhlzeiten einnehmen,
keine Stube, kein eigenes Bett, wir miiss-
ten das WC mit dreissig oder hundert
andern teilen.

Der Fliichtling — vor sich die Fremde.
Was das heisst: eine fremde Kultur,
also ein total anderes Lebensgefiihl; eine
fremde Sprache, also zunichst verurteilt
zur Sprachlosigkeit, ausgeliefert dem
Missverstandnis und dem Misstrauen!
Denkt Euch, wir wiirden nach wenigen
Flugstunden auf einem indischen Dorf
untergebracht — und miissten dariiber
noch froh sein und uns pausenlos dank-
bar erweisen!

Die Fremde — Zerstorung elementarster
Lebenserwartungen. Wo bleibt das
«Recht auf Leben» eines Kindes oder
alter Menschen, die so unschuldig an
ihrem Schicksal sind, wie wir das unsrige
nicht verdient haben? Die alte Frau in
ihrer Gebrechlichkeit, mit ihrer dusseren
und inneren Unbeweglichkeit, ist ge-
zwungen, den gewaltigen Schritt zu tun
von der Heimat in die Fremde, wo sie
nicht willkommener Gast, sondern gedul-
deter Fliichtling ist.

Unser Schritt ins Altersheim entspricht
im Vergleich dazu eher einem Spazier-

162

gang, der Einladung zu einem Garten-
fest. Wie verwohnt wir sind! Wie viele
sagen als das Selbstverstandlichste von
der Welt, dass sie nie und nimmer in ein
Altersheim gehen wiirden? Woher neh-
men wir uns das Recht zu solch einer
Haltung? Wie ldsst sich diese vereinen
mit der Bitte des Unser Vaters, dass Sein
Wille geschehe? Wie wollen wir bestehen
im Vergleich mit den Kambodschanern
bei uns? — «Wie lange, o Herr?»

Leiden am Leiden des andern — wer will
denn das freiwillig? Haben wir nicht
genug mit uns selbst zu schaffen? «Wen
soll ich senden?», eine glatte Uberforde-
rung fiir jeden Helfer! Hinzu kommt die
Aussicht, dass keine Fliichtlingswelle die
letzte ist. Wir denken zuriick an die
Armenier nach dem Volkermord unter
Kemal Atatiirk im Ersten Weltkrieg, an
die russischen Fliichtlinge nach der Ok-
toberrevolution 1917, an die jiidischen
Fliichtlinge nach dem Machtantritt
Adolf Hitlers, an die Ungarn 1956, an
die Tschechen 1968. Und heute? Die
Fluchtwellen iiberstiirzen sich. Von den
chilenischen, von den afghanischen
Flichtlingen sprechen wir schon gar
nicht mehr, nicht von denen aus Kam-
bodscha, aus Uganda. Wir verlieren uns
bereits wieder in der Masslosigkeit.
Fliichtlingswellen gehoren offenbar zu
unserem Zeitbild wie Ebbe und Flut zu
den Meereskiisten, wie die Fohnstiirme
zu unseren Alpen.

«Wen soll ich senden? Sende mich!» Aber
wer bin denn ich, dass Gott mich senden
konnte? Ein Mensch mit unreinen Lippen,
unter einem Volk mit unreinen Lippen.»
— Dazu etwas Personliches! Das Sen-
dungsbewusstsein muss ja irgendwie
auch spielen beim Pfarrerberuf. Aber je
alter ich geworden bin, umso eigenarti-
ger, ja anmassender wurde mir derselbe.
Fiinfzig Jahre lang habe ich nun Theo-
logie studiert, von Gott gelesen,
geredet, geschrieben. Immer iiber Gott
sprechen, und das doch hoffentlich
irgendwie im Bewusstsein, dabei nicht
ganz daneben zu greifen. «Mit unreinen



Lippen» — woher nehme ich mir das
Recht oder die Erlaubnis zu solch einem
Beruf? Aber das ist schliesslich nicht nur
meine oder meiner Kollegen Frage, das
ist auch deine Frage als Christ, wenn du
der Botschaft vom neuen Volk Gottes
nicht ausweichst, das die herrlichen Taten
dessen verkiindigt, der uns aus der Finster-
nis zu seinem wunderbaren Licht berufen
hat und der uns die Qualitdt zuspricht,
Salz der Erde, Licht der Welt zu sein.
Christ ist keiner ohne die Gemeinde des
Christus. Und diese steht auf der Ver-
heissung, dass wir zum Volk Gottes ge-
horen, dass wir der Erde treu bleiben
diirfen, weil sie «der Herrlichkeit Gottes
voll» ist. Und dabei spiiren wir es fast
korperlich, dass diese Herrlichkeit ver-
borgen ist wie der Friihling unter der
Todesstarre des Winters.

Jesaja muss seinem Volk Gericht an-
kiinden, und zwar in der gespenstischen
Form der Verstockung: «Geh hin und
sprich zu diesem Volk: Horet im-
merfort, doch verstehet nicht, und
sehet immerfort, doch erkennet nicht!
Verstocke das Herz dieses Volkes,
mache taub seine Ohren und blende
seine Augen, dass es mit seinen Augen
nicht sehe und mit seinen Ohren nicht
hore, dass nicht sein Herz einsichtig wer-
de und man es wieder heile.» Hie und da
haben wir den Eindruck, die Stunde der
Verstockung habe wns geschlagen, die
volle Preisgabe an unsere Schuld, so
dass wir in Sachen sozialer Gerechtigkeit
nicht weiterkommen und die Militér-
apparate gar nicht mehr abriisten kon-
nen.

Wem gilt das Gericht? Etwa den Fliicht-
lingen, die aus den Lindern der Gewalt-
tat, des Mordes und der Willkiir ent-
ronnen sind? Den Leuten aus der
Tiirkei, aus El Salvador, aus Beirut? In
Lukas 13 wird uns erzidhlt, dass Leute
von Jerusalem herab Jesus begegnet sind
und ihm die neueste Sensation aus der
Hauptstadt berichtet haben: Einer der
alten Stadttiirme war cingestiirzt und
hatte achtzehn Menschen unter sich be-

graben. Den Leuten, die damals rasch
bereit waren, solche Ereignisse in
Zusammenhang mit dem strafenden
Gott zu bringen, stellte Jesus die Frage:
«Meint ihr, sie seien schuldiger gewesen
als alle andern Menschen in Jerusalem?»
Es kommt wohl keinem anndhernd nor-
malen Schweizer in den Sinn, aus dem
Schicksal der Fliichtlinge auf ihre beson-
dere Schuld zu schliessen, jener Ge-
schundenen, die weder am Waffenhan-
del noch an Fluchtgeldern noch an Ge-
winnen aus der Dritten Welt beteiligt
sind wie ich und du. Wir Schweizer pro-
fitieren alle mit unserem Lebensstandard
vom weltweiten Unrecht.

Hier werden Krisen theologisch gedeu-
tet, nicht nur politisch, also aus dem
Glauben heraus, «vor Gott». Darum ist
von Schuld die Rede. Wo aber die Bibel
von Schuld spricht, kann sich keiner
heraushalten. Die Schuldverstrickung
trifft jeden und jede. Das ist das Un-
heimliche, dass die Dinge so unentrinn-
bar sind, dass keiner seine Hiande in
Unschuld waschen kann, dass ich so un-
entschuldbar bin. ‘

Die Frage liegt ja standig in der Luft, bei
jedem Verkehrsunfall, oder wenn je-
mand schwer erkrankt ist: warum jener,
warum nicht ich? Warum in Asien, in
Lateinamerika, warum nicht bei uns?
Warum traf es 1914 und 1939 die Bel-
gier, die Franzosen, die Deutschen, die
Polen, die Russen, warum nicht uns?
Weil wir besser wiren als sie?

Es gibt da wohl keine Glaubensantwort
ausser der, welche die Geschichte vom
eingestiirzten Turm von Siloah anbietet:
«Meint ihr, sie seien schuldiger gewesen
als alle andern Menschen, die in Jerusa-

‘lem wohnen? Nein, sage ich euch, son-

dern wenn thr nicht Busse tut, werdet ithr
alle aut dicselbe Weise umkommen.»
Das ist eine Glaubensdeutung, und diese
steht noch lange nicht fiir ein unfehl-
bares Wissen, sondern oft nur fiir das
Staunen iiber ein unaufloshiches Riitsel.

Dic Berutung des Jesaja endet mit den
Worten: «Und 1st noch ein Zehntel im

163



Lande, so wird es wiederum vertilgt wie
bei der Terebinthe und der Eiche, von
denen beim Fillen noch ein Stumpf
bleibt. Ein heiliger Same ist sein Stumpf.»
Der heilige Same tritt an die Stelle des
geféllten Baumes. Jesaja hatte nicht nur
Gericht gepredigt, er glaubte an die Zu-
kunft Gottes, des Erlosers und Neu-
schopfers. Die herrlichsten Adventstexte
des alten Testaments finden sich bei
ihm: «Ein Reis wird hervorgehen aus
dem Stumpf Isais, und ein Schoss aus
seinen Wurzeln Frucht tragen... Ein
Kind ist uns geboren, ein Sohn ist uns
gegeben, und die Herrschaft kommt auf
seine Schulter, und er wird genannt:
Wunderrat, starker Gott, Ewigvater,
Friedensfiirst... Da wird der Wolf Gast
sein bei dem Lamme» (aus Jes. 9 und
11). Der christliche Glaube denkt da an

Wer mag das noch tun? Wir sollen es
tun! Im Namen dessen, der das Gericht
auf sich genommen hat — wer versteht
das? Im Namen dessen, der den Toten-
sonntag in Ostern verwandelt hat — wer
fasst das? Wir verstehen es immer nur
solange, als wir bereit sind, die Stimme
ernst zu nehmen, die uns zuruft: «Steh
auf und wandle!» Steh auf als einer mit
unreinen Lippen, in dieser Welt des
Todes.

Denn hier hat uns der Herr bestellt zum
Trager seiner Sache, die nicht unsern
Genuss auf Kosten der andern will, nicht
die Tranen der Miitter, nicht das Weinen
der Kinder, nicht zerbrochenes Leben,
nicht Hunger, nicht Krieg noch Tod,
sonderrr die Ehre seiner Schopfung und
damit unsere aktive Ehrfurcht vor allen
seinen Geschopfen.

den Christus.
«Wen soll ich senden?» Wer darf den
Namen «Gott» in den Mund nehmen? ' D

Arbeitsgemeinschaft Swissaid /Fastenopfer/Brot fiir Briider/Helvetas zur Asylgesetzrevision

Mit dem Bundesrat ist die Arbeitsgemeinschaft Swissaid/Fastenopfer/Brot fiir Briider/
Helvetas der Meinung, dass die Dauer von 2-3 Jahren bis zum definitiven Asylentscheid ent-
schieden zu lang ist und allféllige Missbrauche des Asylrechts zu bekdmpfen sind. Einver-
standnis besteht auch mit dem bundesritlichen Ziel, das bestehende Asylrecht der Schweiz in
seiner Substanz nicht anzutasten. Denn das Boot ist noch nicht voll.

Im Hinblick auf die Verkiirzung der Verfahrensdauer stimmen die Entwicklungsorganisationen
dem Vorschlag zu, dass das EJPD anstelle des Gesamtbundesrates in letzter Instanz (iber die
Asylgewahrung entscheidet. Diese Zustimmung erfolgt unter der Voraussetzung, dass zuvor
das Departement fiir auswirtige Angelegenheiten zu konsultieren ist. Mit Nachdruck wendet
sich die Arbeitsgemeinschaft jedoch dagegen, dass bei «offensichtlich unbegriindeten» Gesu-
chen das Asyl in einem summarischen Verfahren ohne Befragung des Asylbewerbers verwei-
gert werden kann. Mit der vorgeschlagenen Neuregelung wiirde ein weitmaschiger Ermessens-
spielraum entstehen, «durch den die liberale Asylpraxis in ihrer Substanz ausgehdlt werden
kann», heisst es in der Vernechmlassung an den Bundesrat.

Uberdies missen die zustandigen Bundesstellen personell stark ausgebaut werden, um das
Verfahren zu beschleunigen. Eine Verkirzung der Verfahrensdauer ist nicht nur fiir die Fliicht-
linge von Vorteil, sondern kommt auch den Bund weit billiger zu stehen, als mittellose und ar-
beitslose Asylbewerber wahrend ciner langen Verfahrenszeit finanziell unterstiitzen zu miissen.
Aus kulturellen Griinden stellt die Integration von Fliichtlingen aus Latcinamerika, aus Asicn
oder Afrika oft schwerwicgendere Probleme als fir Flichtlinge beispielsweise aus Osteuropa.
Die Schweiz sollte deshalb ihre Fliichtlingshilfe in den Entwicklungsldndern weiter verstidrken,
um mitzuhelfen, dass Integrationschancen in verwandten Kulturrdumen vermehrt wahrge-
nommen werden. Zusiatzlich kann der weitere Ausbau der Entwicklungshilfe ar armere Be-
volkerungsgruppen dazu dienen, dass Armut, Elend, aber auch Repression an der Wurzel be-
kampft werden und damit zukinftigen Flichtlingssirémen entgegengewirkt wird. Eine libera-
le Asylpolitik bedarf einer aktiven Entwicklungspolitik als Erganzung.

164



	"Wie lange, o Herr?" : Predigt zum letztjährigen "Tag des Flüchtlings"

