
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 6

Artikel: "Wie lange, o Herr?" : Predigt zum letztjährigen "Tag des Flüchtlings"

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hugo Sonderegger

«Wie lange, o Herr?»
Predigt zum letztjährigen «Tag des Flüchtlings»*

Die Schweizerischen Hilfswerke haben
den 19. Juni zum «Tag des Flüchtlings»
erklärt. Es geht ihnen dabei nicht um die
Bekanntmachung der Flüchtlingsnot in
der Welt, sondern um ihre Bewusst-
machung. Das Gefühl für das weltweite
Elend soll aus dem Dunstkreis der
Gewöhnung, der Abstumpfung und des
Selbstschutzes herausgehoben und in die
Klarheit unserer Vorstellung, unserer
Phantasie und unseres Mitempfindens
versetzt werden: Leiden am Leiden der
andern.
Seit einer Woche ist Krieg im Libanon.
Ergebnis: Zehntausend Tote,
sechshunderttausend neue libanesisch-palästinensische

Flüchtlinge, nachdem bereits 1948
eine Million Männer, Frauen und Kinder

aus den Dörfern und Städten ihrer
palästinensischen Heimat geflohen
waren. Und noch heute leben sechs-

hundertfünfzigtausend Palästinenser in
Lagern, nicht ohne die berechnende
Politik ihrer arabischen «Brüder», die
am Fortbestand der Lager als Schandmal

gegen den Staat Israel interessiert
sind. Und schliesslich leben einundein-
viertel Millionen Palästinenser seit über
dreissig Jahren verstreut über den ganzen

Nahen Osten.
Und wie steht's andernorts? In Guatemala

zum Beispiel haben rund eine Mil-

* Dritter Teil einer Auslegung von Jesaja 6,
der Berufung des Propheten. Die Predigt
wurde zum letztjährigen «Tag des Flüchtlings»

am 19. Juni 1982 in der Kirche
St. Jakob und in der Wasserkirche Zürich
gehalten.

lion Menschen ihre Heime verlassen und
sind aus Furcht vor Gefängnis, Folter
und Tötung in den «Untergrund»
getaucht. Im kleinen El Salvador leben
dreihunderttausend Menschen ausserhalb

ihrer Dörfer und Häuser, und etwa
gleichviele leben im Ausland — und wie!
(Angaben aus dem HEKS-Nachrichten-
blatt, Mai/Juni 1982)
Was sagt uns alles das? Fast nichts!
Die Masslosigkeit der Zahlen raubt uns
die Vorstellungskraft, die Unermesslich-
keit des Grauens macht unser Gemüt
stumpf. «Wie lange, o Herr?» hat der
junge Jesaja geschrieben, als Gott ihn
zum Gerichtspropheten berief. Gerichtsprediger

Gottes kann man wohl nur, als
Leidender sein. Es ist etwas. Entsetzliches,

zu ahnen oder zu wissen, dass
andere zugrunde gehen werden*. «Wie
lange?» — diese beiden Worte sind die
Antwort Jesajas auf seine Berufung.
Was liegt nicht darin an echtem Prophetentum,

an Darstellung des Leidens
Gottes!
Jeremia, der hundert Jahre nach Jesaja
gelebt hat, gibt, subjektiver in seinem
Ausdruck, einen noch unmittelbareren
Einblick in sein Inneres: «Ist denn kein
Balsam mehr in Gilead, ist kein Arzt
mehr da? Warum will nicht heilen die
Wunde meines Volkes? O dass mein
Haupt mir zerflösse, mein Auge mir
würde zum Tränenquell! Weinen wollte
ich Tag und Nacht um die Erschlagenen
meines Volkes» (Jer. 8, 22f.).
Heute drohen die Masslosigkeit der
Zahlen und das Übermass an Information

uns des Leidens am Leiden der an-

161



dem unfähig zu machen. Darum gehört
zum geistlichen Leben des Christen, dass

er sich den Einzelnen vor Augen stelle:
«Tag des Flüchtlings». Millionen von
Heimatlosen — aber jeder ist einer, ist
eine, ein Mensch, trägt Menschenantlitz,
hat ein Herz, das fähig ist zur Angst,
zum Träumen, zur Trauer. Jeder, jede
ist ein Leben.
Der Flüchtling — hinter sich das Inferno,
dem er entronnen ist, die Verfolgung,
vielleicht die Folter. Hinter sich Gräber,
die Toten, die Verschollenen, die nie
Vergessenen. Hinter sich die verlorene
Heimat und damit die Entwurzelung.
Vielleicht hat der Flüchtling bereits ein erstes
Auffanglager erlebt. Hier erfuhr er ganz
neu und erschreckend, wie das Leben
aussieht ohne Privatheit. Stellt Euch
vor, wir hätten unsere eigene Küche
nicht mehr, wo wir Tag für Tag seit
Jahren unsere Mahlzeiten einnehmen,
keine Stube, kein eigenes Bett, wir müssten

das WC mit dreissig oder hundert
andern teilen.
Der Flüchtling — vor sich die Fremde.
Was das heisst: eine fremde Kultur,
also ein total anderes Lebensgefühl; eine
fremde Sprache, also zunächst verurteilt
zur Sprachlosigkeit, ausgeliefert dem
Missverständnis und dem Misstrauen!
Denkt Euch, wir würden nach wenigen
Flugstunden auf einem indischen Dorf
untergebracht — und müssten darüber
noch froh sein und uns pausenlos dankbar

erweisen!
Die Fremde — Zerstörung elementarster
Lebenserwartungen. Wo bleibt das
«Recht auf Leben» eines Kindes oder
alter Menschen, die so unschuldig an
ihrem Schicksal sind, wie wir das unsrige
nicht verdient haben? Die alte Frau in
ihrer Gebrechlichkeit, mit ihrer äusseren
und inneren Unbeweglichkeit, ist
gezwungen, den gewaltigen Schritt zu tun
von der Heimat in die Fremde, wo sie
nicht willkommener Gast, sondern geduldeter

Flüchtling ist.
Unser Schritt ins Altersheim entspricht
im Vergleich dazu eher einem Spazier¬

gang, der Einladung zu einem Gartenfest.

Wie verwöhnt wir sind! Wie viele
sagen als das Selbstverständlichste von
der Welt, dass sie nie und nimmer in ein
Altersheim gehen würden? Woher nehmen

wir uns das Recht zu solch einer
Haltung? Wie lässt sich diese vereinen
mit der Bitte des Unser Vaters, dass Sein
Wille geschehe? Wie wollen wir bestehen
im Vergleich mit den Kambodschanern
bei uns? — «Wie lange, o Herr?»
Leiden am Leiden des andern — wer will
denn das freiwillig? Haben wir nicht
genug mit uns selbst zu schaffen? «Wen
soll ich senden?», eine glatte Überforderung

für jeden Helfer! Hinzu kommt die
Aussicht, dass keine Flüchtlingswelle die
letzte ist. Wir denken zurück an die
Armenier nach dem Völkermord unter
Kemal Atatürk im Ersten Weltkrieg, an
die russischen Flüchtlinge nach der
Oktoberrevolution 1917, an die jüdischen
Flüchtlinge nach dem Machtantritt
Adolf Hitlers, an die Ungarn 1956, an
die Tschechen 1968. Und heute? Die
Fluchtwellen überstürzen sich. Von den
chilenischen, von den afghanischen
Flüchtlingen sprechen wir schon gar
nicht mehr, nicht von denen aus
Kambodscha, aus Uganda. Wir verlieren uns
bereits wieder in der Masslosigkeit.
Flüchtlingswellen gehören offenbar zu
unserem Zeitbild wie Ebbe und Flut zu
den Meeresküsten, wie die Föhnstürme
zu unseren Alpen.
«Wen soll ich senden? Sende mich!» Aber
wer bin denn ich, dass Gott mich senden
könnte? Ein Mensch mit unreinen Lippen,
unter einem Volk mit unreinen Lippen.»
— Dazu etwas Persönliches! Das Sen-
dungsbewusstsein muss ja irgendwie
auch spielen beim Pfarrerberuf. Aber je
älter ich geworden bin, umso eigenartiger,

ja anmassender wurde mir derselbe.
Fünfzig Jahre lang habe ich nun Theologie

studiert, von Gott gelesen,
geredet, geschrieben. Immer über Gott
sprechen, und das doch hoffentlich
irgendwie im Bewusstsein, dabei nicht
ganz daneben zu greifen. «Mit unreinen

162



Lippen» — woher nehme ich mir das
Recht oder die Erlaubnis zu solch einem
Beruf? Aber das ist schliesslich nicht nur
meine oder meiner Kollegen Frage, das
ist auch deine Frage als Christ, wenn du
der Botschaft vom neuen Volk Gottes
nicht ausweichst, das die herrlichen Taten
dessen verkündigt, der uns aus der Finsternis

zu seinem wunderbaren Licht berufen
hat und der uns die Qualität zuspricht,
Salz der Erde, Licht der Welt zu sein.
Christ ist keiner ohne die Gemeinde des
Christus. Und diese steht auf der
Verheissung, dass wir zum Volk Gottes
gehören, dass wir der Erde treu bleiben
dürfen, weil sie «der Herrlichkeit Gottes
voll» ist. Und dabei spüren wir es fast
körperlich, dass diese Herrlichkeit
verborgen ist wie der Frühling unter der
Todesstarre des Winters.
Jesaja muss seinem Volk Gericht
ankünden, und zwar in der gespenstischen
Form der Verstockung: «Geh hin und
sprich zu diesem Volk: Höret
immerfort, doch verstehet nicht, und
sehet immerfort, doch erkennet nicht!
Verstocke das Herz dieses Volkes,
mache taub seine Ohren und blende
seine Augen, dass es mit seinen Augen
nicht sehe und mit seinen Ohren nicht
höre, dass nicht sein Herz einsichtig werde

und man es wieder heile.» Hie und da
haben wir den Eindruck, die Stunde der
Verstockung habe uns geschlagen, die
volle Preisgabe an unsere Schuld, so
dass wir in Sachen sozialer Gerechtigkeit
nicht weiterkommen und die
Militärapparate gar nicht mehr abrüsten können.

Wem gilt das Gericht? Etwa den Flüchtlingen,

die aus den Ländern der Gewalttat,

des Mordes und der Willkür
entronnen sind? Den Leuten aus der
Türkei, aus El Salvador, aus Beirut? In
Lukas 13 wird uns erzählt, dass Leute
von Jerusalem herab Jesus begegnet sind
und ihm die neueste Sensation aus der
Hauptstadt berichtet haben: Einer der
alten Stadttürme war eingestürzt und
hatte achtzehn Menschen unter sich be¬

graben. Den Leuten, die damals rasch
bereit waren, solche Ereignisse in
Zusammenhang mit dem strafenden
Gott zu bringen, stellte Jesus die Frage:
«Meint ihr, sie seien schuldiger gewesen
als alle andern Menschen in Jerusalem?»
Es kommt wohl keinem annähernd
normalen Schweizer in den Sinn, aus dem
Schicksal der Flüchtlinge auf ihre besondere

Schuld zu schliessen, jener
Geschundenen, die weder am Waffenhandel

noch an Fluchtgeldern noch an
Gewinnen aus der Dritten Welt beteiligt
sind wie ich und du. Wir Schweizer
profitieren alle mit unserem Lebensstandard
vom weltweiten Unrecht.
Hier werden Krisen theologisch gedeutet,

nicht nur politisch, also aus dem
Glauben heraus, «vor Gott». Darum ist
von Schuld die Rede. Wo aber die Bibel
von Schuld spricht, kann sich keiner
heraushalten. Die Schuldverstrickung
trifft jeden und jede. Das ist das
Unheimliche, dass die Dinge so unentrinnbar

sind, dass keiner seine Hände in
Unschuld waschen kann, dass ich so
unentschuldbar bin.
Die Frage liegt ja ständig in der Luft, bei
jedem Verkehrsunfall, oder wenn
jemand schwer erkrankt ist: warum jener,
warum nicht ich? Warum in Asien, in
Lateinamerika, warum nicht bei uns?
Warum traf es 1914 und 1939 die
Belgier, die Franzosen, die Deutschen, die
Polen, die Russen, warum nicht uns?
Weil wir besser wären als sie?
Es gibt da wohl keine Glaubensantwort
ausser der, welche die Geschichte vom
eingestürzten Turm von Siloah anbietet:
«Meint ihr, sie seien schuldiger gewesen
als alle andern Menschen, die in Jerusalem

wohnen? Nein, sage ich euch,
sondern wenn ihr nicht Busse tut, werdet ihr
alle auf dieselbe Weise umkommen.»
Das ist eine Glaubensdeutung, und diese
steht noch lange nicht für ein unfehlbares

Wissen, sondern oft nur für das
Staunen über ein unauflösliches Rätsel.
Die Berufung des Jesaja endet mit den
Worten: «Und ist noch ein Zehntel im

163



Lande, so wird es wiederum vertilgt wie
bei der Terebinthe und der Eiche, von
denen beim Fällen noch ein Stumpf
bleibt. Ein heiliger Same ist sein Stumpf.»
Der heilige Same tritt an die Stelle des
gefällten Baumes. Jesaja hatte nicht nur
Gericht gepredigt, er glaubte an die
Zukunft Gottes, des Erlösers und
Neuschöpfers. Die herrlichsten Adventstexte
des alten Testaments finden sich bei
ihm: «Ein Reis wird hervorgehen aus
dem Stumpf Isais, und ein Schoss aus
seinen Wurzeln Frucht tragen... Ein
Kind ist uns geboren, ein Sohn ist uns
gegeben, und die Herrschaft kommt auf
seine Schulter, und er wird genannt:
Wunderrat, starker Gott, Ewigvater,
Friedensfürst... Da wird der Wolf Gast
sein bei dem Lamme» (aus Jes. 9 und
11). Der christliche Glaube denkt da an
den Christus.
«Wen soll ich senden?» Wer darf den
Namen «Gott» in den Mund nehmen?

Wer mag das noch tun? Wir sollen es

tun! Im Namen dessen, der das Gericht
auf sich genommen hat — wer versteht
das? Im Namen dessen, der den
Totensonntag in Ostern verwandelt hat — wer
fasst das? Wir verstehen es immer nur
solange, als wir bereit sind, die Stimme
ernst zu nehmen, die uns zuruft: «Steh
auf und wandle!» Steh auf als einer mit
unreinen Lippen, in dieser Welt des
Todes.
Denn hier hat uns der Herr bestellt zum
Träger seiner Sache, die nicht unsern
Genuss auf Kosten der andern will, nicht
die Tränen der Mütter, nicht das Weinen
der Kinder, nicht zerbrochenes Leben,
nicht Hunger, nicht Krieg noch Tod,
sondern" die Ehre seiner Schöpfung und
damit unsere aktive Ehrfurcht vor allen
seinen Geschöpfen.

Arbeitsgemeinschaft Swissaid/Fastenopfer/Brot für Brüder/Helvetas zur Asylgesetzrevision

Mit dem Bundesrat ist die Arbeitsgemeinschaft Swissaid/Fastenopfer/Brot für Brüder/
Helvetas der Meinung, dass die Dauer von 2-3 Jahren bis zum definitiven Asylentscheid
entschieden zu lang ist und allfällige Missbräuche des Asylrechts zu bekämpfen sind.
Einverständnis besteht auch mit dem bundesrätlichen Ziel, das bestehende Asylrecht der Schweiz in
seiner Substanz nicht anzutasten. Denn das Boot ist noch nicht voll.
Im Hinblick auf die Verkürzung der Verfahrensdauer stimmen die Entwicklungsorganisationen
dem Vorschlag zu, dass das EJPD anstelle des Gesamtbundesrates in letzter Instanz über die
Asylgewährung entscheidet. Diese Zustimmung erfolgt unter der Voraussetzung, dass zuvor
das Departement für auswärtige Angelegenheiten zu konsultieren ist. Mit Nachdruck wendet
sich die Arbeitsgemeinschaft jedoch dagegen, dass bei «offensichtlich unbegründeten» Gesuchen

das Asyl in einem summarischen Verfahren ohne Befragung des Asylbewerbers verweigert

werden kann. Mit der vorgeschlagenen Neuregelung würde ein weitmaschiger Ermessensspielraum

entstehen, «durch den die liberale Asylpraxis in ihrer Substanz ausgehölt werden
kann», heisst es in der Vernehmlassung an den Bundesrat.
Überdies müssen die zuständigen Bundesstellen personell stark ausgebaut werden, um das
Verfahren zu beschleunigen. Eine Verkürzung der Verfahrensdauer ist nicht nur für die Flüchtlinge

von Vorteil, sondern kommt auch den Bund weit billiger zu stehen, als mittellose und
arbeitslose Asylbewerber während einer langen Verfahrenszeit finanziell unterstützen zu müssen.
Aus kulturellen Gründen stellt die Integration von Flüchtlingen aus Lateinamerika, aus Asien
oder Afrika oft schwerwiegendere Probleme als für Flüchtlinge beispielsweise aus Osteuropa.
Die Schweiz sollte deshalb ihre Flüchtlingshilfc in den Entwicklungsländern weiter verstärken,
um mitzuhelfen, dass Integrationschancen in verwandten Kulturräumen vermehrt
wahrgenommen werden. Zusätzlich kann der weitere Ausbau der Entwicklungshilfe für ärmere
Bevölkerungsgruppen dazu dienen, dass Armut, Elend, aber auch Repression an der Wurzel
bekämpft werden und damit zukünftigen Flüchtlingsslrömen entgegengewirkt wird. Eine liberale

Asylpolitik bedarf einer aktiven EntwicklungspoHtik als Ergänzung.

164


	"Wie lange, o Herr?" : Predigt zum letztjährigen "Tag des Flüchtlings"

