
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 5

Artikel: Diskussion : Orden als Versuche von Alternativen? : Warum die
Anpreisung vor der Analyse? ; Replik : sozialkritisches Engagement als
franziskanische Aufgabe

Autor: Westerfeld, Gerrit Jan / Ludin, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DISKUSSION

Orden als Versuche von Alternativen?
Im Novemberheft 1982 hat Walter Ludin die katholischen Orden, vor allem seine eigene
franziskanische Gemeinschaft, als mögliche Alternativen für ein Leben in unserer Zeit vorgestellt.

Wie das Ordensleben «ein Stück von funktionierendem Kommunismus» sein und
dadurch auch der gesellschaftlichen Veränderung dienen kann, wurde in diesem Beitrag
eindrücklich dargetan und im selben Heft durch die «Interfranziskanische Botschaft: Friede
und Heil» noch unterstrichen. Nachstehend meldet sich nun ein kritischer Freund aus Holland
zu Wort. Er wirft Ludin eine voreilige Idealisierung des Ordenslebens und einen Mangel an
Hinterfragung der Verflechtung der Orden mit der bürgerlichen Mittelklasse vor. Vor jeder
Anpreisung der Orden als mögliche Alternativen fordert er die Analyse der tatsächlichen
Funktion der Orden in der Gesellschaft und gegenüber dem einzelnen Mitglied. Wir haben
Walter Ludin um eine Replik auf diese kritische Zuschrift gebeten. Seinen Appell an die
Ordensleute unter den Lesern der «Neuen Wege», sich zu den aufgeworfenen Fragen ebenfalls
zu äussern, möchten wir gerne unterstützen. W. Sp.

Warum die Anpreisung vor der Analyse?

Mein erster Eindruck beim Lesen des Artikels
von Walter Ludin ist, dass die Orden eine
Antwort auf die Probleme unserer Gesellschaft

darstellen sollen. Es stellt sich jedoch
die Frage, ob die vorgetragene Analyse der
Gesellschaft und auch der Orden in
hinreichender Weise erfolgt, um die Feststellung zu
begründen, dass Orden eine Alternative sein
können.

Spannung zwischen Individuum und
Gemeinschaft — auch in den Orden
Es wird eine Diskrepanz zwischen dem
Individuum und der Gesellschaft signalisiert. Ich
vermute aber, dass eine derartige Spannung
auch sehr oft zwischen dem Orden als
Strukturverband und den einzelnen Mitgliedern
des Ordens selbst besteht: Orden und
Kirchen sind in Europa eng mit der Kultur der
westeuropäisch-kapitalistischen Ideologie
verbunden. Das Denken und das Fühlen in
den Orden ist dadurch unabweisbar beein-
flusst. Innerhalb eines Ordens zu leben,
bedeutet für die Mitglieder zwar, dass sie mehr
Raum und Freiheit haben, um dem
gesellschaftlichen Anpassungs- und Prestigedruck
zu entkommen. Dabei stellen sich jedoch
zwei Fragen:

1. Inwieweit haben sich die Orden in das
gesellschaftliche und kirchliche System integrie¬

ren lassen, oder ist ihr Bestehen als bewusst
gewählte Position um eines systemkritischen
Ideals willen zu verstehen?

2. Wie gross ist wirklich die Freiheit, dass
einzelne Mitglieder eines Ordens sich kritisch
gegenüber politischen oder gesellschaftlichen
Standpunkten verhalten können, ohne in
Konflikt mit dem Orden zu kommen?

In der jüngsten Geschichte wird wieder aufs
neue über die gesellschaftliche Position der
Orden nachgedacht. Es geht dabei um Fragen
wie Kapitalanlagen, Arbeiten und Wohnen;
es geht darum, welche Menschen ein Orden
haben will, aber auch darum, wo Menschen
das Reich Gottes suchen. Die genannten Fragen

klären sich nur durch einen mühsamen,
oft peinlichen Prozess der Bewusstwerdung,
der im Abschiednehmen von der bürgerlichen
Mittelklasse, der viele religiöse Institutionen
zugehören, enden kann. Einzelne Glieder der
Orden müssten sich schon oft genug der
Verdächtigung durch eigene Mitbrüder und
Mitschwestern aussetzen, dass sie mit ihrem
neuen Weg nicht gehorsam gegenüber ihrer
eigenen Berufung seien.

Armut?
Die Orden sind also nicht einfach loszudenken

von unserer Versorgungs- und
Konsumgesellschaft. Ja, sie stützen sogar oft auf ihre
Weise das Vorgegebene, durch das Denken

156



und Leben in einer Gesellschaft bestimmt
werden. Das hindert sie natürlich nicht, ihre
Hilfe an nichtrentable Projekte weiterzugeben,

wodurch Menschen der Leistungsgesellschaft

entfliehen können.
Hinzuzufügen ist indes, dass Armut, wie sie

im Artikel von Walter Ludin beschrieben
wird, einen doppelsinnigen Charakter hat:
Man kann es sich individuell gut einrichten,
wenn man weiss, dass man gemeinschaftlich
vermögend ist (materiell wie spirituell) und
ausreichend versorgt wird. Wie aber geht
man dann mit Menschen von «draussen» um,
deren Lebensunterhalt und Sicherheit keineswegs

garantiert ist?

Gemeinschaft?
Und wie steht es letztlich mit der Gemeinschaft

in den Orden? Ich meine, dass auch
hier die Privatisierung des Lebens tief
eingreift. Sind die Ordensleute tatsächlich
befreit von Konkurrenzgefühlen gegenüber
ihren Brüdern und Schwestern? Warum fallen

so viele Kommunitäten wieder nach einiger

Zeit auseinander: «Ich kann mit den
andern nicht sprechen.» — «Die andern
verstehen mich nicht!» — «Ich habe doch auch
ein Recht auf mein eigenes Leben!» sind nur
einige Beispiele von mehreren Erfahrungen,
die ich im persönlichen Umgang mit Freunden

und Bekannten, die in Orden leben, hatte
und habe.
Wie kommt es auch, dass bei uns in den
Niederlanden viele religiös eingestellte Menschen
bewusst alleine leben wollen? Tatsache ist,
dass religiöse Gemeinschaften unter einem
starken Druck von aussen stehen. Dabei
muss es sich zeigen, ob sie noch neue Inhalte
und Aufgaben finden können. Der von mir
angedeutete Prozess spielt sich vor allem in
aktiven Orden (z.B. auf den Gebieten der
Mission, des Unterrichts, der Krankenversorgung)

ab, wo oft alte Zielsetzungen wegfallen
und keine neuen Eintritte zu verzeichnen
sind. Ist die Existenzberechtigung entfallen?
Was haben dann aber Menschen je in Orden
gesucht: ein Amt oder einen Lebensstil?
Wahrscheinlich ist beides nicht voneinander
zu trennen!

Zölibat
Ein weiteres Thema gilt es hier anzuschneiden:

den Zölibat. Durch den Orden werde ich
motiviert, das zölibatäre Leben als einen
befreienden Faktor in der Arbeitssituation und

in der Glaubensgemeinschaft zu erfahren.
Zölibat kann zwar befreien von Gruppenegoismen;

aber komme ich damit nicht auch vielen

Menschen entgegen, die in keinem
einzigen sozialen Verband mehr leben wollen?
Sie entbehren jegliche Stabilität durch
Beziehungen und haben grossen Mangel an
Wärme, Freundschaft und Geborgenheit. So

jedenfalls haben es mich viele Ordensfreunde
fühlen lassen. Wie kann dann aber der Zölibat

noch ein Zeichen des Engagements für das
Gottesreich sein?
Meiner Meinung nach müssen wir viel
vorsichtiger (vor allem in Westeuropa) umgehen
mit Wert und Funktion des Zölibats, um
nicht die wirkliche, grosse Not und Einsamkeit

zu übersehen, in der Menschen sich
befinden, wenn sie ohne gemeinschaftliche Formen

leben müssen.
Die genaue Analyse des Lebens in Orden ist
als erstes gefordert, noch bevor dieses als
mögliche Alternative angepriesen wird. Vor
allem das Verhältnis des Individuums zu den
Ordensstrukturen und den Lebensregeln
wäre genauer zu betrachten, ebenso die
Relation des Ordens zu den gesellschaftlichen
Strukturen. Ich hoffe, dass meine Anmerkungen

dazu einen kleinen Denkanstoss
geben können. Gerrit Jan Westerfeld

REPLIK
Sozialkritisches Engagement
als franziskanische Aufgabe
Ich bin froh, dass in dieser Zeitschrift von
Gerrit Jan Westerfeld Fragen an meine Skizze

eines «alternativen» Lebens in den Orden
gestellt werden. Auch wenn ich hier einige
kurze Bemerkungen dazu schreibe, möchte
ich die Fragen doch weitergeben an die
Ordensleute unter den Lesern der «Neuen
Wege».

Anpassung?
Zuerst eine Bemerkung zum Problemkreis
der Integration in das kirchliche System: Ich
glaube, unsere Weigerung, in grossem
Ausmasse Pfarreien zu übernehmen, ist ein
Widerstand gegen die Vereinnahmung in ein
vorgegebenes System. Damit weigern wir
uns, Löcher zu stopfen, die durch den
Zwangszölibat mitverursacht werden. Unser
Dienst an der Kirche kann dafür andere,
zukunftweisende Formen annehmen. Oder er

157



könnte es, wenn unsere Phantasie und
Innovations-Freude nicht so beschränkt wären...

Gesellschaftskritik und Konflikte
Zweifellos bringt die gesellschaftskritische
Praxis einzelner Ordensmitglieder die
Gefahr mit sich, dass sie mit ihrer Gemeinschaft
in Konflikt geraten. Persönlich darf ich hier
anfügen, dass ich bisher immer das Glück
hatte, Obere zu haben, die mich gegenüber
Angriffen von aussen auch dann deckten,
wenn sie mit meiner Position nicht völlig
einverstanden waren.
Grundsätzlich mit der Frage auseinandergesetzt

hat sich 1972 die Delegiertenversammlung
(«Provinzkapitel») der Schweizer Kapuziner.

Anlass dazu war die SteuerVerweigerung

der 32 welschen Pfarrer und Ordensleute,

zu denen zwei Mitbrüder gehörten. In
ihrem Schlussdokument «Unser Orden und
das politische Engagement» sieht die
Versammlung im «direkten sozialkritischen
Engagement zur Beseitigung von Unrecht» eine
genuin franziskanische Aufgabe. Die beiden
letzten Abschnitte des Dokuments sind ein
Versuch, eine Balance zwischen den Erwartungen

des einzelnen und jenen der Gemeinschaft

zu schaffen:

«6. Der Ordenschrist und Priester wird sich
bewusst bleiben müssen, dass er seine
Gemeinschaft und die Kirche weit mehr in sein
sozialkritisches Engagement hineinzieht, als
dies bei Laien der Fall ist.
Wenn es in gleicher Frage berechtigte
alternative politische oder soziale Verhaltensweisen

oder Anschauungen gibt, dann muss in
seiner Stellungnahme deutlich werden, dass
er als einzelner handelt und nicht die
Überzeugung der Kirche oder seiner
Ordensgemeinschaft als ganzer zum Ausdruck bringt.
Auch wird er darauf achten müssen, ob und
inwieweit er in einer bestimmten Aktion sich
mit andern verbünden darf oder soll, deren
verschiedener weltanschaulicher Standpunkt
ihn in seinem christlichen Zeugnis
kompromittieren könnte.
7. Die Ordensgemeinschaft wird dem einzelnen

soviel Spielraum lassen müssen, dass er
sein Charisma leben und nach seiner
Gewissensüberzeugung handeln kann, auch wenn
dies ihr unbequem werden sollte.
Die Gemeinschaft wird aber auch von jedem
ihrer Mitglieder soviel Solidarität erwarten
dürfen, dass sie nicht unnötig kompromittiert

wird. Auch hat sie das Recht, über be¬

stimmte Aktionen rechtzeitig informiert zu
werden. Die Gemeinschaft kann von einem
Mitbruder einen Aufschub seines Engagements

verlangen, wenn innerer Friede und
Einheit sonst bedroht würden. Der einzelne
wird die Unannehmlichkeiten willig tragen,
die sich aus seinem unbequemen prophetischen

Zeugnis ergeben. Er kann nicht in
jedem Fall verlangen, dass die Gemeinschaft
mit seinen Ansichten und mit seinem
Handeln voll einig geht. Er wird aber
erwarten dürfen, dass die Gemeinschaft in
jedem Fall zu ihm als ihrem Mitglied steht. Zur
echten Brüderlichkeit gehört die Solidarität
mit allen. Sie wird sogar zur Pflicht, wenn
der einzelne in seiner Aktion letzte, unauf-
gebbare menschliche Werte verteidigt. »

Glaubwürdige Armut
In unserer Wohlstandsgesellschaft ist es
zweifellos nicht leicht, die Ordensarmut authentisch

zu leben. Diese könnte aber gerade hier
mit den Worten von Karl Rahner
«Nonkonformismus» bedeuten gegenüber «den
typischen Formen des Konsums mit seiner künstlichen

Bedürfniserweiterung, dem Konsumdiktat

und dem demonstrativen Konsum, der
die soziale Stellung in Erscheinung treten
lässt».
Statt langen Theorien möchte ich hier aber
eine (wahre) Anekdote weitergeben, die ein
südamerikanischer Franziskaner auf dem
internationalen Missionskongress von
Morschach erzählt hat: Eine Ordensgemeinschaft
bat Gott ständig, ihr zu helfen, ihre Armut
glaubwürdig zu leben. Eines Tages kam eine
kirchenfeindliche Regierung an die Macht,
welche das Kloster enteignete. Die Brüder
waren entsetzt. Der Erzähler fügte hinzu: «Es
dauerte einige Monate, bis der Orden Gott
dafür dankte, dass er seine Bitte um Armut
erhört hatte...»

Schwierige Gemeinschaft
Vor allem die Spezialisierung der einzelnen
Ordensangehörigen bringt etliche Zentrifugalkräfte

in Bewegung. Andererseits kann
das Zusammenleben von Fachleuten auf
verschiedenen Gebieten eine Bereicherung sein,
indem dadurch das interdisziplinäre Gespräch
angeregt wird.
Bestimmt wirkt sich die Überalterung auf die
Beheimatung der Jüngern negativ aus. Auf
einen Jungen trifft es in vielen Gemeinschaften

nicht nur mehrere «Väter», sondern auch

158



einige «Grossväter». In Zukunft müssen meines Artikels. Es wurde mir der Vorwurf
sicher noch mehr als bisher die Jüngern die gemacht, ich hätte hier die traditionelle
Gelegenheit haben, mit Gleichaltrigen zu- kirchliche Geringschätzung der Ehe nicht
sammenzuleben. Diese Konzentration der ganz überwunden. Es ist nun aber schwierig,
Ordensjugend auf einige Gemeinschaften einen Satz für den (freigewählten) Zölibat zu
muss keineswegs heissen, dass Alters-Ghettos schreiben, ohne dass daraus eine Aussage
geschaffen werden. Schliesslich ist auch das gegen die Zweierbeziehung wird. Gerade in
Zusammenleben von jung und alt Teil einer diesem Punkt wäre ich dankbar, wenn Leser
«alternativen» Lebensform. der «Neuen Wege» versuchten, möglichst un-

missverständlich über den Sinn des Zölibates
zöhbat zuschreiben...
Auch andere Leserreaktionen beziehen sich
auf den Abschnitt «Freiheit durch Zölibat» Walter Ludin

Hinweis auf ein Buch
Peter Winzeler: Widerstehende Theologie. Karl Barth 1920 - 1935 (Reihe im Lehrhaus, Erstes
Buch), alektor-Verlag, Stuttgart 1982,478 Seiten, ca. Fr. 39.—

«Wenn ich mir selbst im Blick auf meine in Deutschland verbrachten Jahre etwas vorwerfe,
so ist es dies, dass ich es damals aus lauter Konzentration auf meine theologisch-kirchliche
Aufgabe und auch in einer gewissen Scheu vor der Einmischung eines Schweizers in deutsche
Angelegenheiten unterlassen habe, vor den Tendenzen, die mir, seit ich 1921 den deutschen
Boden betreten hatte, in der mich umgebenden Kirche undWelt sichtbar und unheimlich genug
waren, nicht nur implizit, sondern explizit, nicht nur privatim, sondern auch öffentlich zu
warnen!» Diesen Satz schreibt Karl Barth in einem Brief vom 8. Juli 1945 an die deutschen
Theologen in der Kriegsgefangenschaft. Er ist von Peter Winzeler in dessen Arbeitsbuch zu
Barths Theologie in den Jahren 1920 - 35 als Leitmotiv übernommen worden.
In vierjährigen Studien hat Winzeler die zeitgeschichtlichen Determinanten der Theologie Barths
in der Weimarer Republik («Zwischen Sozialismus und National-Sozialismus»), Barths Weg
zur «christologischen Konzentration» («Anfänge und Grundformen des kirchlich-dogmatischen

Denkens») und den unlösbaren Zusammenhang Barths mit der «Bekennenden Kirche»
im Widerstand gegen den Nationalsozialismus («Zur Tragweite von Barmen 1934») mit Akribie
nachgezeichnet, in ihren jeweiligen theologiegeschichtlichen und zeitgeschichtlichen Zusammenhang

gestellt und mit frischer Feder interpretiert. Der Autor, dessen Darstellung sich der Studie
von Friedrich-W. Marquardt, «Theologie und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barths» (1972),
verpflichtet fühlt, diese aber dennoch an vielen Punkten weitertreibt, konstatiert zu Recht,
dass wir Barth und die Barmer Theologische Erklärung 1934 noch lange nicht «hinter uns»
haben. Winzeler vermutet, dass die Entscheidung, die in den uns «heute bedrängenden Fragen
fallen müssen, nicht in der politischen Ethik eines sog. 'Christentums' fallen werden, sondern
in der neuen Ekklesiologie einer ökumenischen 'Christengemeinde', die vom Frieden nicht
reden kann ohne selber zum Urbild und zur Keimzelle des Völkerfriedens zu werden.»
Peter Winzeler hat sein Studienbuch in die erwähnten drei grossen Teile gegliedert; diese
Konzeption hat den Vorteil, dass der Leser die Einzelteile auch alleine zu lesen vermag, ohne dass
er deshalb den Zusammenhang verlieren würde, und dass er sich durch die präzisen Inhaltsangaben

jederzeit über Einzelfragen Kenntnis verschaffen kann, was bei Umfang und Vielschichtigkeit

des Barthschen Werkes und seiner zeitgeschichtlichen Bedeutung (Römerbriefauslegungen!)
ein nicht unerheblicher Grund für den kritischen Leser sein dürfte, bei der Unzahl an

Literatur über Barth eben auf dieses Buch, das durchaus den Charakter eines Standardwerkes
trägt, zurückzugreifen.
Im ersten Teil erläutert Winzeler die soziale Verfassung der Weimarer Republik und die
Anfänge des Nationalsozialismus, wobei er sich erfreulicherweise nicht scheut, auch Klassenana-

159


	Diskussion : Orden als Versuche von Alternativen? : Warum die Anpreisung vor der Analyse? ; Replik : sozialkritisches Engagement als franziskanische Aufgabe

