Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 5

Artikel: Wo Politik und Spiritualitat eine Einheit bilden : Gedanken zu
Apostelgeschichte 3 und 4

Autor: Schmutz, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Andreas Schmutz

Wo Politik und Spiritualitit eine Einheit bilden

Gedanken zu Apostelgeschichte 3 und 4

1. Politik oder Spiritualitit:
meine Erfahrung in der Schweiz

Die Berichte uber die erste Gemeinde,
wie sie in der Apostelgeschichte erzéhlt
werden, faszinieren mich, weil hier die
politische Aktion die selbstverstdndliche
Konsequenz des Glaubens ist und weil
das Gebet der Gemeinde aus diesem
Handeln hervorgeht und es trégt. Es be-
steht kein Gegensatz zwischen «Glau-
ben» und «Politik».

Ich lese diese Texte deshalb mit so gros-
ser Betroffenheit, weil das in unserer —
oder jedenfalls in meiner — Erfahrung
meistens anders ist. Ich lebe einerseits
in Gruppen, in denen ein gemeinsames
politisches Engagement zur Uberwin-
dung der gesellschaftlichen und wirt-
schaftlichen Missstande in der — nahen
und fernen — Welt gelebt wird. In die-
sen Gruppen wird aber kaum so etwas
wie eine gemeinsame Spiritualitdt ge-
sucht; es besteht vielmehr eine Skepsis
gegen alles, was nach Spiritualitdt oder
Gebet riecht. Es ist die Skepsis, dass die
Anhidnger von «Religion», «Kirche»,
«Meditation» den gesellschaftlichen
Missstanden gegeniiber gleichgiiltig sind
und statt dessen den privaten Seelenfrie-
den oder die private Selbstverwirkli-
chung suchen.

Viele, die sich in linken Gruppen poli-
tisch engagieren, sind urspriinglich in
kirchlichen Jugendgruppen politisiert
worden. Aber als sie die politischen
Konsequenzen aus ihren Einsichten zie-
hen wollten, da wollten Kirchenvolk und
Kirchenleitung nichts von einem poli-

130

tischen Verstdndnis des Evangeliums
wissen, so dass fiir diejenigen, die an
den gewonnenen Einsichten festhielten,
die Alternative entstand: Kirche oder
Politik, und dann offenbar in der Folge
auch: Politik oder Spiritualitét.
Demgegeniiber kenne ich andere Grup-
pen, in denen vor allem nach einer ge-
meinsamen Spiritualitdt gesucht wird.
Aber leider finde ich in diesen Gruppen
meistens kein Verstdndnis fiir mein poli-
tisches Engagement. Oft sind diese
Gruppen politisch mehr oder weniger re-
aktiohar. Sie verstdrken die Skepsis ge-
geniiber der «Religion». Und genau da-
rum finde ich den Bericht in Apostelge-
schichte 3 und 4 spannend, denn hier be-
steht diese Spaltung nicht.

2. Politische Aktion als Ausdruck des
Glaubens

Auferstehung — eine Frage der
Solidaritdt

Voraussetzung fiir den Bericht iiber die
erste Gemeinde ist einerseits die Hinrich-
tung von Jesus und andererseits die Er-
fahrung der Gemeinde, dass mit dieser
Hinrichtung die Sache Jesu nicht vorbei
ist, dass er lebt! Dabei finde ich wichtig,
dass sich der auferstandene Jesus nicht
«allem Volk» gezeigt hat, sondern nur
seinem Jiingerkreis (Apg. 10, 40ff.). Das
erinnert mich daran, dass nach der Er-
mordung von Erzbischof Romero in El
Salvador auch nur diejenigen «Romero
lebt!» gesagt haben, die mit Bischof Ro-
mero solidarisch waren. Fiir seine Geg-
ner, fiir die, die ihn umgebracht haben,



ist er tot. Aber seine Freunde wissen:
Romero lebt!

So war es auch in der ersten Gemeinde.
Die aufklérerische Frage, wie man sich
das denn vorzustellen habe oder wie das
moglich sei, dass der ans Kreuz Geschla-
gene lebe, vermag die Erfahrung und die
Uberzeugung nicht zu erschiittern, dass
er — wie auch immer — lebt, dass er von
seinen Gegnern nicht beseitigt werden
kann. Ohne diese Erfahrung wiirde es
die Gemeinde gar nicht geben.

Zur Voraussetzung unseres Berichts ge-
hort aber auch, dass die Gemeinde ver-
steht, warum Jesus von seinen Gegnern
ans Kreuz geliefert worden ist, denn Jo-
hannes und Petrus werden nun aus den
genau gleichen Griinden verfolgt, und in
Apostelgeschichte 7 wird Stephanus aus
den genau gleichen Griinden gesteinigt
werden.

Von Jesus erzidhlen die Evangelien im
wesentlichen zwei Arten von «Aktio-
nen»: Er hat Kranke geheilt, und er hat
die Herrschaft Gottes verkiindigt. Er hat
Lahmen wieder auf die Fiisse geholfen,
er hat Blinden die Augen geoffnet, er
hat Stummen den Mund und Tauben die
Ohren aufgetan, und er hat Besessene
von bosen Geistern befreit.

Ich formuliere absichtlich so, denn alle
Heilungsgeschichten sind doppeldeu-
tig. Jesus hat einerseits die Kraft gehabt
zu heilen, so wie es auch heute Leute
gibt, die diese Kraft haben. Aber alle
Heilungen haben zugleich noch einen
andern Sinn gehabt: Es geht darum,
dass dem blinden Volk die Augen auf-
gehen (vgl. Joh. 9). Jesus hat also «Zei-
chen» getan, Zeichen fiir die Herrschaft
Gottes, die «heil» macht und nicht «ka-
putt» wie zum Beispiel die Herrschaft
des Mammons. Er hat solche Zeichen
getan, mit der Folge, dass ithm das
«Volk» vertraute, und mit der Folge,
dass ihn die «Oberen» toten wollten:
«Da versammelten die Hohenpriester und
die Phariséder den Rat und sprachen: was
tun wir? Dieser Mensch tut viele Zei-
chen. Lassen wir ihn so, dann werden sie

alle an ihn glauben, und es werden die
Romer kommen und nehmen uns (!)
Land und Leute» (Joh. 11, 47f.). Das
hatte fiir die privilegierte Oberschicht
das Ende ihrer Privilegien bedeutet. Sie
waren an Ruhe und Ordnung, am Wohl-
wollen der Romer, somit an der Blind-
heit, Taubheit und Lahmbheit des Volkes
interessiert; denn nur so konnte die ro-
mische Ausbeutung des Volkes funktio-
nieren, von der sie mitprofitierten.

Die Pharisder oder die Herrschaft der
Experten

Ihre Macht haben sie dem Volk gegen-
iiber mit ihrem «Expertenwissen» legiti-
miert, damit, dass sie — im Gegensatz
zum Volk — das Gesetz, die Schriften
des Alten Testaments, also die geistige
Grundlage Israels studierten.

Genau an diesem Punkt greift Jesus sie
daher an: «Auf des Mose Stuhl sitzen
die Schriftgelehrten und die Phariséer.
Alles nun, was sie euch sagen, das tut und
haltet; aber nach ihren Werken sollt ihr
nicht tun. Sie sagen’s wohl, und tun’s
nicht. Sie binden schwere Biirden und le-
gen sie dem Volk auf den Hals; aber sie
selber wollen sie mit keinem Finger an-
rithren» (Matth. 23, 2-4). Diese Exper-
ten wissen auch, dass thre Macht tiber
das Volk in ihrem Expertenwissen be-
steht; deshalb verspotten sie das Volk,
das Jesus nachfolgt: «Nur das Volk
tut’s, das nichts vom Gesetz weiss: ver-
flucht ist es» (Joh. 7,49). Hier greift Je-
sus sie an, wenn er das komplizierte Ge-
setz in das einfache Doppelgebot zu-
sammenfasst: «Du sollst Gott lieben,
deinen Herrn von ganzer Seele und von
ganzem Gemiite. Dies ist das vornehm-
ste und grosste Gebot. Das andere aber
ist dem gleich: Du sollst deinen Néch-
sten lieben wie dich selbst. In diesen zwel
Geboten hidngt das ganze Gesetz und die
Propheten» (Matth. 22, 37ff.). Um das zu
verstehen, muss man kein gebildeter Ex-
perte sein, man erkennt darin auch als
einfacher Bibelleser die Grundziige der
Bibel wieder.

131



Sowohl die Zeichen, die Jesus tut —
zum Beispiel Lahmen auf die Beine hel-
fen oder Stummen den Mund 6ffnen —
als auch seine Reden bestreiten den
«Oberen» ihre geistliche Autoritit, und
zwar vom zentralen Bekenntnis zu Gott
her. Deshalb miissten die «Oberen» ent-
weder ihr ganzes Handeln von Grund
auf dndern, oder sie miissen Jesus zum
Schweigen bringen. Jedenfalls gelingt es
ihnen nicht, die Botschaft von Jesus auf-
zuhalten. Jesus lebt!

Das ist die Voraussetzung, unter der die
erste Gemeinde steht. Petrus predigt,
dass der von den «Oberen» ans Kreuz
gelieferte Jesus von Gott auferweckt
worden ist, dass er lebt und wirkt, dass
sie, Petrus und seine Freunde, von sei-
nem Geist erfiillt sind — und prompt
wiederholen sich die genau gleichen
Konflikte zwischen ihnen und den «Obe-
ren».

Vom Glauben zur Provokation der
Behorden

Die Episode, die in Apostelgeschichte 3
und 4 erzihlt wird, fangt damit an, dass
Petrus und Johannes zum Tempel hin-
aufsteigen, um zu beten. Vor dem Tor
des Tempels sitzt ein geldhmter Mann,
der um ein Almosen bettelt. «Petrus
aber sprach: Silber und Gold habe ich
nicht, was ich aber habe, das gebe ich
dir: Im Namen Jesu Christi von Naza-
reth stehe auf und wandle. Und er griff
ihn bei der rechten Hand und richtete
ihn auf» (3, 6f.). Von Petrus wird in der
Apostelgeschichte erzdhlt, dass er durch
die Ausgiessung des heiligen Geistes die
Kraft bekommen habe zu heilen. Es ist
sicher keine Zufall, wenn er ausgerech-
net einen geldhmten Bettler am Eingang
des Tempels aufrichtet und diesem da-
durch hilft, wieder aufrecht zu gehen.
Wiederum fiihrt diese Heilung, die zu-
gleich ein Zeichen ist, dazu, dass viel
Volk zusammenstromt.

Den Behorden bleibt nichts anderes iib-
rig, als nun auch Petrus und Johannes
gefangenzunehmen. Nun geht der Ar-

132

ger, den sie durch die Hinrichtung von
Jesus aus der Welt schaffen wollten,
wieder los! «Petrus, voll des heiligen
Geistes, sprach zu ihnen: Ihr Obersten
des Volks und ihr Altesten! Wenn wir
heute verhért werden wegen dieser
Wohltat an dem kranken Menschen,
durch welche er ist gesund geworden, so
sei euch und allem Volk kundgetan, dass
in dem Namen Jesu Christi von Naza-
reth, welchen ihr gekreuzigt habt, den
Gott von den Toten auferweckt hat,
steht dieser hier vor euch gesund» (4, 8-
10).

Eine starkere Provokation der Behdrden
ist kaum denkbar! Doch diese Provoka-
tion ist nicht dadurch zustande gekom-
men, dass Petrus und Johannes sich
iberlegt haben, wie sie das «System» am
besten provozieren konnten, sondern
dadurch, dass sie angesichts des gelahm-
ten Bettlers nicht anders handeln konn-
ten, wenn sie nicht den Glauben an Jesus
verleugnen wollten, und dass sie es ge-
wagt haben, so zu handeln. Auch hier
gehort zur «Aktion» die Heilung und die
Rede, die die Heilung deutet. Der ge-
lahmte Bettler am Tor des Tempels ver-
korpert das gelahmte Volk, und die Auf-
richtung des Geldhmten ist zugleich die
Aufrichtung des geldhmten Volkes.
Petrus gibt dem geldhmten Bettler das
weiter, was er bekommen hat: den Geist,
der aufrichtet, der auf die Fiisse stellt.
Das ist das «Thema» der Apostelge-
schichte. Deshalb ist der Konflikt unver-
meidlich! Die «Obersten des Volks»
konnen es zwar nicht riskieren, die bei-
den umzubringen, «denn dass ein offen-
bares Zeichen durch sie geschehen ist, ist
kund allen, die zu Jerusalem wohnen,
und wir konnen es nicht leugnen, aber
damit es nicht weiter einreisse unter dem
Volk, lasst uns sie ernstlich bedrohen,
dass sie hinfort zu keinem Menschen in
diesem Namen reden» (4, 16f.). Sie las-
sen die beiden «bedingt» frei, das heisst:
unter der Bedingung, dass sie in Zukunft
nicht mehr von Jesus redeten. Daran
werden sich Johannes und Petrus selbst-



verstiandlich nicht halten, denn sonst
wiirden sie ja ihre ganze Identitdt auf-
geben. «Wir konnen es nicht lassen, dass
wir von dem reden, was wir gesehen und
gehort haben» (4, 20). Aber der Kon-
flikt, der daraus entstecht, muss nun
durchgestanden werden, angstfrei geht
das auch bei Petrus und Johannes nicht.
Es geht hier in hochstem Mass um einen
politischen Konflikt. Aber die Handlun-
gen, die den Konflikt provozieren,
haben ihre Wurzeln im Glauben.

3. Die Aktualitéit des Konflikts von
Apostelgeschichte 3 und 4

Auch heute hat das «Wissen» der «Ex-
perten» die Funktion, das «Volk» von
der Macht fernzuhalten, indem ihm be-
deutet wird, dass es von der Kompli-
ziertheit der Materie nichts versteht und
daher die Urteile gefilligst den Experten
iiberlassen soll. Auch heute fiihrt dieses
Expertentum — bewusst oder unbewusst
— zur Ldhmung des Volks. Ich will das
an einigen Beispielen verdeutlichen. Ich
fange bei den Theologieexperten an,
weil mir dieser Bereich am néchsten
liegt.

Erstes Beispiel: Die Theologieexperten

In der Theologie herrscht heute — vor
allem im deutschen Sprachraum — ein
unsinniger Kompetenzbegriff vor, der
ungefahr besagt: Das exegetische Fach-
wissen iiber die Texte der Bibel vermehrt
sich durch die fleissige Arbeit der Fach-
wissenschaftler so schnell und immens,
dass jemand mindestens zehn Jahre in-
tensiv wissenschaftlich gearbeitet haben
muss, bevor er einigermassen exegeti-
sche Kompetenz beanspruchen kann.
(Ein Theologiestudent, der spéter als
Pfarrer der Gemeinde das Evangelium
verkiindigen soll, studiert im Durch-
schnitt finf bis sechs Jahre!) Eine Theo-
logie mit einem solchen Kompetenzbe-
griff steht meiner Meinung nach im
Dienst einer Kirche und einer Gesell-
schaft, die nicht bereit ist, ernsthaft

nach den heute aktuellen und konkreten
Konsequenzen der biblischen Botschaft
zu fragen.

Dieser unsinnige Kompetenzbegriff, der
letztlich das «richtige» Verstehen der Bi-
bel zu einem komplizierten und abstrak-
ten wissenschaftlichen Vorgang macht,
verhindert — und das ist wohl auch
seine gesellschaftliche Funktion — dass
das «Volk» aus der Botschaft der Bibel
Konsequenzen zieht, die den «Obersten
von Kirche und Volk» nicht passen. Ent-
sprechend spielen in der Entscheidungs-
findung der Kirche theologische Argu-
mente kaum eine Rolle, werden oft so-
gar als unsachlich zuriickgewiesen. —
Mit dem richtigen Verstdandnis der Bibel
ist es ja schliesslich eine so furchtbar
komplizierte Sache, dass man das besser
den Experten iiberlasst, die dariiber
Doktorarbeiten schreiben kénnen.

Zweites Beispiel: Die Energieexperten

Ahnlich verhilt es sich mit dem Exper-
tenwissen der Energieexperten, der
Bankexperten, der Riistungsexperten
und so weiter. Die Energieexperten wei-
sen nach, dass die Schweiz, ausgehend
vom heutigen Energieverbrauch, im
Jahr 1990 zwei weitere Atomkraftwerke
braucht. Vermutlich haben sie recht!
Bloss klammern sie die entscheidende
Frage aus: Ist denn dieser Energiever-
brauch gerechtfertigt? Ist die konsum-
und profitorientierte Produktion und ist
der durchschnittliche Lebensstandard in
der Schweiz angesichts der Not in der
Welt und angesichts unserer eigenen Zu-
kunftsprobleme gerechtfertigt? In den
Augen der Experten sind solche Fragen,
wie sie von den AKW-Gegnern gestellt
werden, unsachlich. «Das Volk, das das
Gesetz nicht kennt — das von der Kom-
pliziertheit der Materie nichts versteht
— verflucht ist es» (Joh. 7, 49).

Jesus hat demgegeniiber gelehrt, dass
die Botschaft des Alten Testaments, also
des «Gesetzes» — dessen Kenntnis das
Expertenwissen der Schriftgelehrten

133



ausgemacht hat — in dem Doppelgebot
zusammengefasst werden kann: «Du
sollst Gott lieben, deinen Herrn, von
ganzem Herzen, von ganzer Seele und
von ganzem Gemiite. Dies ist das vor-
nehmste und grosste Gebot. Das andere
aber ist dem gleich: Du sollst deinen
Nichsten lieben wie dich selbst» (Matth.
22, 37ff.). Das gilt auch heute!

Wenn wir Gott, seine Schopfung, sein
befreiendes Handeln und seine Gerech-
tigkeit lieben, dann muss die Frage abso-
lut wichtiger sein, was der Schopfung
an Schaden zugefiigt wird, als die Frage,
ob wir im Jahr 1990 noch genug Energie
fiir eine unsinnige, zerstorerische Pro-
duktion und Konsumption haben. Dann
brauchen wir nicht mehr AKWSs, son-
dern einen andern Lebensstil und eine
andere Verteilung der Giiter. Und wenn
wir den Nichsten lieben wie uns selbst,
dann hat die Frage, welche wirtschaft-
lichen, politischen und militarischen
Konsequenzen unser Lebensstil fiir die
Menschen in denjenigen Landern hat,
die von uns wirtschaftlich abhingig und
unterdriickt sind, absolute Prioritat vor
der Frage, ob wir unsern derzeitigen Le-
bensstandard halten kénnen.

Um das zu begreifen, muss man kein Ex-
perte sein, es geht vielmehr bei uns
genau wie bei Petrus und Johannes um
die Frage, ob wir bereit sind, Gott mehr
zu gehorchen als den Machthabern und
ihren Experten: «Petrus und Johannes
antworteten und sprachen: Richtet ihr
selbst, ob es vor Gott recht sei, dass wir
euch mehr gehorchen als Gott» (4, 19).

Politische Konsequenzen des
«Glaubensgehorsams»

Falls wir bereit sind, diese Frage heute
ernst zu nehmen — und das ist meiner
Meinung nach die entscheidende geistli-
che Frage, ob wir dazu bereit sind — so
hat das ganz konkrete politische Konse-
quenzen, zum Beispiel die Konsequenz
des Widerstands gegen neue Atomkraft-
werke, gegen die Hochriistung, gegendie
Rolle, die Schweizer Banken im ganzen

134

internationalen Ausbeutungsmechanismus
spielen.

Zu den politischen Konsequenzen gehort
aber auch dies: Sobald es bei uns in der
Schweiz — aus welchen Griinden auch
immer — zu einer ernsthaften wirtschaft-
lichen Krise kommen sollte, wiirden sich
die Klassengegensatze verscharfen. Die
privilegierten Schichten — zu denen ich
als Pfarrer gehtre — wiirden aller Er-
fahrung nach versuchen, die Folgen der
Krise mit wirtschaftlichen, politischen
und ideologischen Mitteln auf dieschwié-
cheren Schichten abzuwilzen. Es wire
dann kaum im Sinn des Evangeliums,
diese Verschiarfung der Gegensitze da-
durch zu verschleiern, dass den schwi-
cheren Schichten gepredigt wird, man
miisse sich nun eben einschranken, Opfer
bringen, den Giirtel enger schnallen und
SO weiter.

Wenn wir den Glauben auf diese Weise
ernst ndhmen, dann wiirden wir wie Pe-
trus und Johannes in Konflikte geraten.
Es geht nun freilich nicht darum, dass
man um jeden Preis in Konflikte gerit,
aber es geht um den «Glaubensgehor-
sam». Ich bin tberzeugt, dass zwischen
der geistlichen oder spirituellen«Diirre»,
die viele empfinden, und der fehlenden
Bereitschaft, die politischen Konsequen-
zen aus dem Glauben zu ziehen, ein enger
Zusammenhang besteht. Es geht also da-
rum, wie man solche Konflikte wagen,
und durchhalten kann. Davon handelt
der nidchste Abschnitt der Apostelge-
schichte.

4. Geistliche und politische Solidaritit

Petrus und Johannes sind in ihrem Kon-
flikt nicht allein. Sie sind getragen von
der Solidaritiat und der Gemeinschaft der
Gemeinde. Nach der bedingten Haftent-
lassung — mit der Auflage, in Zukunft
nicht mehr von Jesus zu reden — kehren
sie in diese «Stiitzgruppe» zuriick. Sie
erzihlen den «Briidern und Schwe-
stern», was geschehen ist, dass sie ent-
weder ihre Uberzeugung verleugnen



miussen oder aber dass sich der Konflikt
unweigerlich zuspitzen wird. Und worin
besteht die Solidaritdt der Gemeinde?
Zunidchst einmal darin, dass sie «ein-
miitig ihre Stimme zu Gott erhebeny,
dass sie beten.

Solidaritdt im Gebet

Hier wird Gott nicht zum «Problem» er-
klart oder zur «lIdee», sondern hier wird
Gott angerufen, der «Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs», der Gott, der —
nach dem Zeugnis des Alten Testaments
— das Leiden seines unterdriickten
Volks gehort und gesehen hat, der Gott,
der sein Volk aus der Unterdriickung be-
freit (Apg. 7, 34), wie viele Christen aus
der Dritten Welt heute ganz richtig er-
kannt haben, der Gott, den Jesus als
«Vater» angerufen hat, und der den er-
mordeten Jesus nicht dem Tod iiberlas-
sen hat. Diesen Gott rufen sie an: «Herr,
der du Himmel und Erde und das Meer,
und alles, was darinnen ist, gemacht
hast.» Sie rufen ihn als den an, der
maéchtiger ist als die, die die Macht ha-
ben, sie einzusperren.

Und dann wird im Gebet auf ganz merk-
wiirdige Weise eine Stelle aus dem Alten
Testament, aus dem Psalm 2, zitiert:
«...der du durch den heiligen Geist,
durch den Mund unseres Vaters David,
deines Knechtes, gesagt hast: *Warum
toben die Heiden, und die Volker neh-
men sich vor, was umsonst ist? Die Ko-
nige der Erde treten zusammen, und die
Fiirsten versammeln sich zuhauf wider
den Herrn, und wider seinen Gesalbten’.»
In diesem Psalm wird der Konig von Is-
rael als der «Gesalbte», als «mein gelieb-
ter Sohn» angesprochen, der Konig des
Israel, das sich an den Willen Gottes
halt, das auf Gott vertraut und nicht
auf Machtpolitik und das gerade des-
halb den Zorn der «Volker» auf sich
zieht. Mit «mein geliebter Sohn» wird
im Alten Testament manchmal auch Is-
real als Gottesvolk angesprochen. Diese
fiir das religiose und nationale Selbstver-
stindnis von Israel zentrale Stelle wird

also hier im Gebet zitiert, aber in gerade-
zu provokativer Weise auf Jesus bezo-
gen (auf den gldubigen Juden Jesus!),
der dem Willen Gottes treu war und der
gerade deshalb umgebracht worden ist.
«Wabhrlich ja, sie haben sich versammelt
in dieser Stadt wider deinen heiligen
Knecht Jesus, welchen du gesalbt hast:
Herodes und Pontius Pilatus mit den
Heiden und den Vélkern von Israel.»
Diese wichtige Stelle wird hier gegen die
Machthaber in Israel gedreht, sie sind
Teil der «Volker», die toben und sich ge-
gen den Gesalbten Gottes versammelt
haben.

Damit wird an die unheilige Allianz all
derer erinnert, die den Tod von Jesus ge-
wollt haben, an die Koalition von Leu-
ten, die sich sonst immer feindlich ge-
geniiber gestanden sind und die sich nun
plotzlich einigen konnten zu der Forde-
rung: ans Kreuz mit Jesus! Zu dieser
merkwiirdigen Koalition gehéren: Pon-
tius Pilatus, der Vertreter der romischen
Besatzungsmacht; der von den meisten
Juden gehasste Vasallenkdnig Herodes;
die zerstrittenen Teile der nationalen
und religiosen judischen Oberschicht;
und sogar das Volk, das Jesus vorher ge-
folgt ist. Alle waren sie sich einig: er
muss weg!

Die Leute, die da mit Petrus und Johan-
nes beten, haben Angst. Sie haben so-
eben erfahren — durch das Verhor vor
dem hohen Rat — dass sich diese un-
heimliche Allianz gegen sie wenden
wird, falls sie weiterhin daran festhal-
ten, dass die Sache mit Jesus nicht ein-
fach eine religiése Spinnerei ist, sondern
Konsequenzen hat. «Und nun, Herr,
siche an ihr Drohen, und gib deinen
Knechten, mit allem Freimut zu reden
dein Wort, und strecke deine Hand aus,
dass Heilungen und Zeichen und Wun-
der geschehen durch den Namen deines
heiligen Knechtes Jesus.» Bei den «Hei-
lungen und Zeichen und Wundern» geht
es nicht darum, dass sich die Jiinger
durch spektakulédre Sensationen vor dem
Volk legitimieren und so die Aufmerk-

135



samkeit auf sich ziehen mdchten, son-
dern es geht um genau das, was bei der
Heilung des geldhmten Bettlers ge-
schehen ist, der dadurch, dass ihn Petrus
angerithrt und aufgerichtet hat, wieder
aufrechtgehen konnte, darum, dass
durch den gelebten Glauben an das, was
Jesus gelebt und gepredigt hat, tatséch-
lich etwas geschieht.

Der Abschnitt endet mit den gewaltigen
Worten: «Und da sie gebetet hatten, er-
bebte die Stétte, da sie versammelt wa-
ren, und sie wurden alle des heiligen
Geistes voll und redeten das Wort Got-
tes mit Freimut.»

Nun ist fir sie klar, dass sie dem drohen-
den Konflikt nicht ausweichen werden.
(Man soll allerdings dieses Dem-Kon-
flikt-nicht-Ausweichen nicht zum allge-
meinen Glaubensgebot machen. Es gibt
im Evangelium auch Beispiele dafiir,
dass Jesus einem drohenden Konflikt
ausgewichen ist, weil die Zeit dafiir nicht
reif war, z.B. Matth. 21, 12-17.)

Vom Gebet zum Handeln

Das Gebet der Gemeinde ist auf das
Handeln bezogen. Diejenigen, die durch
das Handeln in einen Konflikt geraten
sind, werden durch die geistliche und
politische Solidaritit der Gemeinde ge-
tragen, und das Gebet fiihrt dazu, dass
sie die Kraft bekommen, den Konflikt
durchzustehen.

Gleich im Anschluss an dieses Gebet
steht der Bericht iiber die berithmte Gii-
tergemeinschaft der ersten Christen, die
den Ernst und die Konsequenz dieser
«Glaubensgemeinschaft» noch unter-
streicht. Einige Kapitel weiter wird die
Steinigung des Stephanus erzahlt, die in
aller Hérte zeigt, dass die richtige «Spiri-
tualitdt» nicht zu einem Riickzug oder
zu einer «Errettung» aus den Konflikten
fithrt, sondern dazu, dass auch durch
die Konflikte hindurch am Glauben und
an den Konsequenzen des Glaubens fest-
gehalten wird.

Wenn ich den eben besprochenen Ab-
schnitt aus der Apostelgeschichte mit

136

den zu Beginn dieses Aufsatzes beschrie-
benen Schweizer-Erfahrungen vergleiche,
so ist der Unterschied augenfillig. Die
jungen Leute, die in christlichen Jugend-
gruppen politisiert worden sind, wurden
in ihrem Engagement nicht von einer so-
lidarischen und betenden Gemeinde ge-
tragen, sondern sie wurden eher mehr
oder weniger aus der Kirche hinausge-
dréngt, weil angeblich ein solches partei-
isches Engagement in der Kirche keinen
Platz hat.

Dass das so ist, hat Griinde. Es hat poli-
tische, und es hat geistliche Griinde. Auf
die politischen Griinde habe ich schon
hingewiesen. Am deutlichsten sichtbar
werden sie bei der politisch rechts ste-
henden Organisation «Kirche wohin?»,
die denjenigen politisierten Christen, die
noch nicht aus der Kirche ausgewandert
sind, unentwegt vorwirft, es gehe ihnen
gar nicht um die Botschaft der Bibel, sie
wiirden die Kirche nur als Aktionsfeld
benutzen und seien nichts anderes als
linke Kirchenunterwanderer.

Wichtiger als diese politischen Griinde,
die leicht zu verstehen und zu durch-
schauen sind, diirften allerdings die geist-
lichen Griinde sein. Wenn in der Apo-
stelgeschichte die politische Solidaritét
und das Gebet zusammengehoéren, so
gibt es in unseren Gemeinden vielfach
beides nicht mehr (oder es gibt es héch-
stens noch unter antikommunistischen
Vorzeichen, im Blick auf die Christen in
Osteuropa.) Es geht mir jetzt vor allem
darum, nach diesen geistlichen Griinden
zu fragen.

5. Die «spirituelle Dirre»
und der «geistliche Tiefstand der Kirche»

Wenn Christen aus El Salvador uns
nicht nur um materielle Hilfe bitten,
sondern auch darum, dass wir sie in un-
ser Gebet einschliessen, dann macht uns
das etwas hilflos, weil wir gar nicht mehr
wissen, was das ist: beten, oder weil das,
was uns dazu noch einfillt, in unserer
Erfahrung negativ besetzt ist. Gebet



wird vielleicht noch als Pflicht empfun-
den — fiir alle Fille, man kann ja nie
wissen — aber sicher nicht als Freude,
als Quelle der Kraft und der Solidaritit,
wie in der Apostelgeschichte. Warum ist
das so? Ich denke, es hangt damit zu-
sammen, dass wir den Gott, den man
anrufen kann, nicht mehr kennen: den
Gott «Abrahams, Isaaks und Jakobs»,
den Befreiergott der Bibel, den Gott, der
in der Apostelgeschichte angerufen
wird. Als aufgeklirte Menschen «wis-
sen» wir, dass «Gott» nichts weiter ist
als eine «lIdee» oder eine «Projektion»
unserer Wiinsche oder Angste. Wenn
wir nur noch diesen Projektions-Gott
kennen, dann hat Beten in der Tat kei-
nen Sinn mehr. Zu einer «Ildee» oder zu
einer «Projektion» kann man nicht
beten.

Neue Religiositit ohne prophetischen
Aufbruch

Viele Menschen empfinden heute die
«innere Leere», die «geistliche Diirre», in
die uns der totale Materialismus der
Konsumgesellschaft gefiithrt hat. In
geistlicher Hinsicht ist unsere hochzivili-
sierte westliche Kultur zum Entwick-
lungsland geworden. Die Ansitze zu
einer neuen Religiositdt kommen aber
nicht aus der Kirche. Die Kirche leidet
selber unter einem «geistlichen Tief-
stand» (K. H. Miskotte). Die Kirche ver-
fligt zwar heute iiber Organisations-
strukturen und iiber Geldmittel wie noch
nie, aber an geistlicher Autoritit hat sie
der Sinnentleerung der sich selber genii-
genden Konsumgesellschaft nicht mehr
viel entgegenzusetzen. Dieser geistliche
Tiefstand hingt fiir mich mit der fehlen-
den Bereitschaft zusammen, politische
Konsequenzen aus dem Glauben zu zie-
hen. Als geistliche Autoritat wird die
Kirche da wieder — oder noch — ernst
genommen, wo sie auch in ihrem politi-
schen Engagement ernst genommen
wird, zum Beispiel im Engagement um
Befreiung in der Dritten Welt, im anti-

faschistischen Kampf wahrend der Herr-
schaft des Nationalsozialismus oder im
Engagement fiir die Friedensbewegung.
Ich nenne einige Namen, die fiir mich
fir die Einheit von Politik und Spiri-
tualitat stehen: Helder Camara, Julia
Esquivel, Ernesto Cardenal, Dietrich
Bonhoeffer, Dorothee Solle, Martin
Niemoller... Das sind die Propheten! Es
gibt aber bei uns in der Kirche wenig
Aufbruch im Sinn dieser Propheten.

Die Ansitze zu einer neuen Religiositét
kommen von anderer Seite: Heute wer-
den in Psychogruppen und in unzihligen
Formen von Psychotherapie — die mir
je langer je mehr als Pseudoreligion,
also als Religion ohne Gott, vorkommen
— alte religiose Praktiken und Gemein-
schaftsformen wieder aufgenommen,
aber ohne Bezug zu Gott, da Gott nur
noch eine «Projektion» ist. Diese Psy-
chogruppen und Therapien vermdgen
vielen Menschen wieder Halt und Orien-
tierung zu geben. Sie gehen auf ein ech-
tes Bediirfnis ein. Aber sie versperren
durch ihre zumeist rationalistische Vor-
aussetzung zugleich auch den Weg zum
«Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs»,
den die Gemeinde in der Apostelge-
schichte angerufen hat.

Andere Ansitze zu einer neuen Religio-
sitit kommen durch den Religions-
Markt, der heute Europa iiberflutet.
Man kann — &dhnlich wie in einem Su-
permarkt — aus nahezu allen Religio-
nen, die es gibt, oder die es jemals gege-
ben hat, auswihlen, was einem am be-
sten zusagt. Es ist auch fast egal, fiir
welche man sich entscheidet, wenn es
darum geht, die einfachsten religiosen
Praktiken wieder zu lernen wie das
Atmen oder das Fasten oder Formen der
Konzentration und Meditation.

Viele dieser religiosen und pseudoreli-
giosen Therapien, Methoden und Prak-
tiken iibernehmen Elemente oder gei-
stige Grundlagen aus anderen Kulturen
und Religionen, um wieder zu einem
ganzheitlichen Leben =zuriickzufinden,
zu dem, was in unserer Kultur verloren-

137



gegangen ist. Aber bei fast allen diesen
Therapien und Meditationsformen be-
steht gerade keine Einheit von politi-
schem Engagement und Spiritualitit.

Suche nach der biblischen Spiritualitdt

Die meisten dieser neuen Bewegungen
haben noch etwas gemeinsam: eine mehr
oder weniger klare Abgrenzung gegen-
tiber der Kirche. Ich habe den Eindruck,
dass heute viele Leute nur noch in harter
Abgrenzung zur Kirche nach Spirituali-
tat fragen konnen. Das hat mit der Art
und Weise zu tun, wie sie Kirche er-
fahren haben. Deshalb begegnen viele
Leute denjenigen Formen von Spirituali-
tdt, die aus unserer eigenen Tradition
kommen, wie dem Gebet, der Beichte
oder der Bibel schlechthin, mit grosser
Skepsis: Man will nichts mehr mit der
Kirche zu tun haben.

Wenn die Psychotherapie die «Beichte»
praktiziert, dann entsteht nicht die
gleiche Abwehr, weil nicht die Kirche
dahinter steht. Bei der Suche nach einer
in der Bibel verwurzelten Spiritualitit
kann es daher sicher nicht darum gehen,
Leute, die aus der Kirche ausgezogen
sind, wieder in die Kirche zuriickzu-
holen. Vielleicht hat sogar der franzosi-
sche Anthropologe René Girard recht,
der der Meinung ist, dass heute die Kir-
che dem Evangelium im Weg steht, dass
das «historische Christentum», die
«christliche Kultur», die organisierte
Kirche sterben miissen, damit das Evan-
gelium wieder gehort werden kann. Ich
finde allerdings, diese Frage sei nicht
wichtig: An manchen Orten brechen
gerade in der Kirche neue Impulse
durch.

Wichtig finde ich dagegen, dass die, die
sich als Christen verstehen, wieder nach
einer biblischen Spiritualitat suchen,
nach einer Spiritualitit, die eine Einheit
bildet mit einem politischen Engage-
ment. Da geht es fiir mein Empfinden
aber um etwas anderes als um Medita-
tionsmethoden. Es geht vielmehr um

138

eine Art Lebenshaltung. Es geht mehr
um Gotteserfahrung als um Selbster-
fahrung, mehr um Glaubensgehorsam
als um Selbstverwirklichung. Das Han-
deln aus dem Glauben kann — wenn es
sich selber treu bleiben will — nicht Halt
machen vor den angeblichen Sachzwén-
gen, vor den politischen Einschiichte-
rungen und vor den Rollenzwingen, in
denen wir gefangen sind. Glaube bein-
haltet, sich selber aufs Spiel zu setzens:
«Wer sein Leben zu erhalten sucht, der
wird es gewinnen» (Luk. 17, 33). Das ist
nicht «normal». Normal ist in unsern
Breitengraden das Bedirfnis nach Si-
cherheit als hochstem Wert. Spirituali-,
tat im biblischen Sinn ist daher immer
ganz stark situationsbezogen, es ist Teil
des Glaubens von bestimmten Menschen
in einer bestimmten gesellschaftlichen
Situation.

Wenn nun aber Meditationsformen oder
Methoden aus dem Zusammenhang, in
dem sie entstanden sind, gelost und getibt
werden, dann wird die Spiritualitat fast
zwangsldufig situationsunabhingig und
unpolitisch. Dietrich Bonhoeffer hat
wihrend des Dritten Reichs ein illegales
Predigerseminar in der Bekennenden
Kirche geleitet. In dieser Situation haben
die Studenten zusammen mit Bonhoeffer
eine sehr eindriickliche Form des ge-
meinsamen geistlichen Lebens gefun-
den. Bonhoeffer hat nach der gewalt-
samen Schliessung des Seminars einen
Bericht iiber diese gemeinsamen geist-
lichen Erfahrungen geschrieben: «Ge-
meinsames Leben». Diesen Bericht hat
er geschrieben, wihrend er jeden Mo-
ment damit rechnen musste, dass er in
seinem Versteck entdeckt und verhaftet
wiirde. Man kann von diesem Buch sehr
viel lernen. Wenn aber daraus Methoden
geistlichen Lebens entwickelt werden,
dann wird das Buch aus seiner Situation
herausgeldst, und dann fithrt es — er-
fahrungsgemédss! — zu einer unpoliti-
schen Frommigkeit, die mit dem Glau-
ben des Widerstandskdmpfers Bonhoef-
fer nicht mehr viel zu tun hat.



Von der «privaten» zur gemeinsamen
Spiritualitit

Wie lassen sich nun aber wieder Formen
finden, in denen jene Spiritualitdt ent-
stehen kann, die fiir uns stimmt, die die
personlichen und die gesellschaftlichen
Herausforderungen, vor denen wir ste-
hen, mit beinhaltet?

Fine wichtige Form sehe ich in Gottes-
diensten, die von Gruppen zu Themen
vorbereitet werden, die auch unser poli-
tisches Engagement betreffen, zum Bei-
spiel in Friedensgottesdiensten.

Wenn das politische Engagement und
das Gebet eine Einheit bilden, dann
braucht nicht nur das politische Engage-
ment seine Zeit, sondern auch das Ge-
bet, in dem das Engagement «vor Gott»
gebracht wird, wie das in Apostelge-
schichte 4 geschieht. Das Gebet ist keine
isolierte Handlung. Es hidngt mit den
Erfahrungen zusammen, die wir wih-
rend unserem Arbeiten machen, etwa
mit der Erfahrung, dass unsere Moglich-
keiten sehr begrenzt sind, dass die Welt
nicht so verfiigbar ist, wie wir moéchten,
dass wir dauernd an Grenzen stossen.
Beten hat mit Angst zu tun: wenn die
Grenze oder wenn Gefahr bewusst wird.
Beten hat aber noch mehr mit Freude
und mit Dank zu tun: wenn wir plotz-
lich erfahren, dass Grenzen aufgehen —
oder wenn wir Grenzen akzeptieren
konnen.

Es geht darum, Formen zu finden, in
denen diese Erfahrungen, in denen die
Angst, die Freude, die Hoffnung und
die Dankbarkeit ausgedriickt und mitge-
teilt werden konnen, vor Gott, aber
auch in der Gemeinschaft mit den an-
dern, mit denen zusammen wir engagiert
sind, damit sie daran teilhaben und
damit wir alle mittragen — zum Beispiel
auch die Angste und Hoffnungen von
Menschen in El Salvador.

Spiritualitdt in diesem Sinn ist kein
«Riickzug» aus dem Handeln in die In-
nerlichkeit, sondern ein zeitweises Los-
lassen von Aktionen, vom «etwas Tun»,
um:

— zu Feiern. Um in der Feier auszu-
driicken, was mir zusammen mit andern
wichtig ist, um die andern, die da auch
mit unterwegs sind, zu spiiren, um mit
ihnen an dem festzuhalten, was mir
wichtig ist, damit es mir nicht durch die
«Sachzwiange» und durch die Sorgen des
Alltags iiberwuchert wird. Um zu
spiiren, dass mein Engagement wichtig
ist, aber dass mein begrenztes Engage-
ment Teil einer viel grosseren Sache ist.
— Bibel zu lesen. Fur mich allein, stu-
dierend, meditierend, und gemeinsam
mit anderen. In unserer Universitatsge-
meinde versucht sich eine kleine Gruppe
in «politischer Bibellektiire», in der wir
zum Beispiel die Apostelgeschichte le-
sen und iiber die Fragen, die dabei auf-
brechen, reden.

— zur Ruhe zu kommen. In Gemein-
schaften wie der «Communauté de
Pomeyrol» oder der Gemeinschaft von
Grandchamps habe ich gelernt, wie
wichtig es ist, sich Zeit zu nehmen fiir
die Stille, Zeit, um in der Stille zu —
horen! Was ich damit meine, driickt
Kirkegaard besser aus, als ich es kann:
«Der heutige Zustand der Welt, das
ganze Leben ist krank. Wenn ich Arzt
wire und man mich fragte: was rétst du?
Ich wiirde antworten: Schaffe Schwei-
gen! Bringe die Menschen zum Schwei-
gen. Gottes Wort kann so nicht gehort
werden. Und wenn es unter Anwendung
larmender Mittel gerduschvoll hinausge-
rufen wird, dass es selbst im Larm ge-
hort werde, so ist es nicht mehr Gottes
Wort. Darum: Schaffe Schweigen!»

Es gibt heute viel isoliertes, «privates»
Suchen nach solcher Spiritualitit. Viel-
leicht braucht es nur etwas mehr Zeit
und «Mut», um mit andern tber diese
privaten Erfahrungen zu reden, um zu
einer gemeinsamen Spiritualitdt zu fin-
den, die fiir uns stimmt!

139



dienst (CFD), Habstetten; Walter Ludin, Ka-
puziner/Journalist, Luzern; Kurt Marti, Pfar-
rer, Schriftsteller, Bern; Samuel Maurer,
Prasident des Christlichen Friedensdienstes
(CFD), Biel; Alois Miiller, Theologieprofes-
sor, Luzern; Arthur Rich, Universitdtspro-
fessor/Sozialethiker, Zirich; Hugo Réthlis-
berger, Basel; Gertrud Schaller, Abtissin,

Prasident der Erklarung von Bern (Deutsche
Schweiz), Bern; Dr. Hans Schopfer, Theolo-

ge, Fribourg; Monika Schwerzmann, Kurslei-

terin bei Interteam, Luzern; Ernst Sieber,
Pfarrer, Ziirich; Gustav Truffer, Zentralpra-
ses der Katholischen Arbeitnehmerbewegung
(KAB), Ziirich; Dietrich Wiederkehr, Theo-
logieprofessor, Luzern.

Fribourg; Dr. Hans Rudolf Schir, Theologe/

Hinweis auf ein Buch

Marie-Claire Caloz-Tschopp: Fliichtlingspolitik am Ende? Von den politischen Fliichtlingen
zu den «neuen» Fliichtlingen, Gegenverlag, Ziirich 1982. 235 Seiten, Preis Fr. 19.—.

Das schweizerische Asylgesetz anerkennt kein subjektives Recht auf Asyl — muss nicht, wer
den Weg aus der Gefahr in die Flucht unter die Fiisse nimmt, schon seine guten Griinde ha-
ben? —, sondern die Schweiz nimmt sich das Recht zu sagen, welchen Menschen in Gefahr sie
das Asyl gewahrt und welchen sie es verweigert.
Die Autorin zeigt im ersten Teil des Buches in einem geschichtlichen Abriss, wie sich der Be-
griff des politischen Fliichtlings aus der Situation der «radikalen» Schweiz im 19. Jahrhundert
entwickelt hat und gegen die Jahrhundertwende unter dem Druck der konservativen euro-
paischen Grossmachte wieder eingeschridnkt wurde. Die Asylpraxis wurde auch in der Folge
immer wieder der politischen Grosswetterlage angepasst und schliesslich im Asylgesetz von
1979, das alle bisherigen Erlasse zusammenfasst, legalisiert.
Der Begriff des politischen Fliichtlings ist im wesentlichen dem européiischen Denken ent-
sprungen und wurde wihrend des Kalten Krieges bis heute der Lage der Fliichtlinge der ost-
europdischen Linder gerecht, ldsst aber die Menschen aus der Dritten Welt, die auf die Ver-
scharfung der Lage in den Landern der sidlichen Hemisphédre mit Flucht reagieren, ausser
acht. Diese «neuen» Fliichtlinge, die dem wirtschaftlichen Elend und der politischen Unter-
driickung in manchen dieser Lander entfliechen wollen, werden nicht mehr unbedingt als ein-
zelne Individuen verfolgt, sondern fiihlen sich bedroht als Mitglied einer politischen Gruppie-
rung oder eines unterdriickten Volksteiles.
Eine zweite Frage ist nun, ob alle Gesuche, die den Kriterien unseres Asylgesetzes mehr oder
weniger geniigen, gleich behandelt werden. Haben Innen- und Aussenpolitik der Schweiz auf
die jeweilige Auslegung des Gesetzes nicht Auswirkungen? Innenpolitisch seien hier etwa der
Einfluss der Lage auf dem Arbeits- und Wohnungsmarkt, aussenpolitisch die Zusammenar-
beit mit den internationalen Organisationen genannt.
Auch diesen wichtigen Fragen geht die Autorin nach. Dariiber hinaus behandelt sie eingehend
den Status der Fliichtlinge in der Schweiz.
Was konnen wir tun? Besonders im Wissen um die politischen und wirtschaftlichen Verflech-
tungen der Schweiz mit den politisch und wirtschaftlich massgebenden Kreisen in den Ur-
sprungslandern der Fliichtlinge? Die Autorin hilt keine Antworten oder Rezepte bereit, aber
der Wert des Buches liegt darin, dass die wichtigsten Fragen aufgeworfen werden.
Adolf Muschg — der das Vorwort zur deutschen Ausgabe geschrieben hat — findet, dass uns
unsere Solidaritat mehr ermoglichen sollte, viel mehr als heute.

Kurt Dreher

Corrigendum

Im Beitrag von Andreas Schmutz, Wo Politik und Spiritualitét eine Einheit bilden, Heft 5/1983,
S. 138, wurde das Zitat Luk. 17,33 verstimmelt und dadurch sinnverkehrt wiédergegeben. Es
muss richtig heissen: « Wer sein Leben zu erhalten sucht, der wird es verlieren, und wer es ver-
liert, der wird es gewinnen. »

192



	Wo Politik und Spiritualität eine Einheit bilden : Gedanken zu Apostelgeschichte 3 und 4
	Anhang

