
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 5

Artikel: Wo Politik und Spiritualität eine Einheit bilden : Gedanken zu
Apostelgeschichte 3 und 4

Autor: Schmutz, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Schmutz

Wo Politik und Spiritualität eine Einheit bilden
Gedanken zu Apostelgeschichte 3 und 4

1. Politik oder Spiritualität:
meine Erfahrung in der Schweiz

Die Berichte über die erste Gemeinde,
wie sie in der Apostelgeschichte erzählt
werden, faszinieren mich, weil hier die
politische Aktion die selbstverständliche
Konsequenz des Glaubens ist und weil
das Gebet der Gemeinde aus diesem
Handeln hervorgeht und es trägt. Es
besteht kein Gegensatz zwischen «Glauben»

und «Politik».
Ich lese diese Texte deshalb mit so grosser

Betroffenheit, weil das in unserer —
oder jedenfalls in meiner — Erfahrung
meistens anders ist. Ich lebe einerseits
in Gruppen, in denen ein gemeinsames
politisches Engagement zur Überwindung

der gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Missstände in der — nahen
und fernen — Welt gelebt wird. In diesen

Gruppen wird aber kaum so etwas
wie eine gemeinsame Spiritualität
gesucht; es besteht vielmehr eine Skepsis
gegen alles, was nach Spiritualität oder
Gebet riecht. Es ist die Skepsis, dass die
Anhänger von «Religion», «Kirche»,
«Meditation» den gesellschaftlichen
Missständen gegenüber gleichgültig sind
und statt dessen den privaten Seelenfrieden

oder die private Selbstverwirklichung

suchen.
Viele, die sich in linken Gruppen politisch

engagieren, sind ursprünglich in
kirchlichen Jugendgruppen politisiert
worden. Aber als sie die politischen
Konsequenzen aus ihren Einsichten
ziehen wollten, da wollten Kirchenvolk und
Kirchenleitung nichts von einem poli¬

tischen Verständnis des Evangeliums
wissen, so dass für diejenigen, die an
den gewonnenen Einsichten festhielten,
die Alternative entstand: Kirche oder
Politik, und dann offenbar in der Folge
auch: Politik oder Spiritualität.
Demgegenüber kenne ich andere Gruppen,

in denen vor allem nach einer
gemeinsamen Spiritualität gesucht wird.
Aber leider finde ich in diesen Gruppen
meistens kein Verständnis für mein
politisches Engagement. Oft sind diese
Gruppen politisch mehr oder weniger re-
aktiohär. Sie verstärken die Skepsis
gegenüber der «Religion». Und genau
darum finde ich den Bericht in Apostelgeschichte

3 und 4 spannend, denn hier
besteht diese Spaltung nicht.

2. Politische Aktion als Ausdruck des
Glaubens

Auferstehung — eine Frage der
Solidarität
Voraussetzung für den Bericht über die
erste Gemeinde ist einerseits die Hinrichtung

von Jesus und andererseits die
Erfahrung der Gemeinde, dass mit dieser
Hinrichtung die Sache Jesu nicht vorbei
ist, dass er lebt! Dabei finde ich wichtig,
dass sich der auferstandene Jesus nicht
«allem Volk» gezeigt hat, sondern nur
seinem Jüngerkreis (Apg. 10, 40ff.). Das
erinnert mich daran, dass nach der
Ermordung von Erzbischof Romero in El
Salvador auch nur diejenigen «Romero
lebt!» gesagt haben, die mit Bischof
Romero solidarisch waren. Für seine Gegner,

für die, die ihn umgebracht haben,

130



ist er tot. Aber seine Freunde wissen:
Romero lebt!
So war es auch in der ersten Gemeinde.
Die aufklärerische Frage, wie man sich
das denn vorzustellen habe oder wie das

möglich sei, dass der ans Kreuz Geschlagene

lebe, vermag die Erfahrung und die
Überzeugung nicht zu erschüttern, dass

er — wie auch immer — lebt, dass er von
seinen Gegnern nicht beseitigt werden
kann. Ohne diese Erfahrung würde es

die Gemeinde gar nicht geben.
Zur Voraussetzung unseres Berichts
gehört aber auch, dass die Gemeinde
versteht, warum Jesus von seinen Gegnern
ans Kreuz geliefert worden ist, denn
Johannes und Petrus werden nun aus den

genau gleichen Gründen verfolgt, und in
Apostelgeschichte 7 wird Stephanus aus
den genau gleichen Gründen gesteinigt
werden.
Von Jesus erzählen die Evangelien im
wesentlichen zwei Arten von «Aktionen»:

Er hat Kranke geheilt, und er hat
die Herrschaft Gottes verkündigt. Er hat
Lahmen wieder auf die Füsse geholfen,
er hat Blinden die Augen geöffnet, er
hat Stummen den Mund und Tauben die
Ohren aufgetan, und er hat Besessene

von bösen Geistern befreit.
Ich formuliere absichtlich so, denn alle
Heilungsgeschichten sind doppeldeutig.

Jesus hat einerseits die Kraft gehabt
zu heilen, so wie es auch heute Leute
gibt, die diese Kraft haben. Aber alle
Heilungen haben zugleich noch einen
andern Sinn gehabt: Es geht darum,
dass dem blinden Volk die Augen
aufgehen (vgl. Joh. 9). Jesus hat also
«Zeichen» getan, Zeichen für die Herrschaft
Gottes, die «heil» macht und nicht
«kaputt» wie zum Beispiel die Herrschaft
des Mammons. Er hat solche Zeichen
getan, mit der Folge, dass ihm das
«Volk» vertraute, und mit der Folge,
dass ihn die «Oberen» töten wollten:
«Da versammelten die Hohenpriester und
die Pharisäer den Rat und sprachen: was
tun wir? Dieser Mensch tut viele
Zeichen. Lassen wir ihn so, dann werden sie

alle an ihn glauben, und es werden die
Römer kommen und nehmen uns
Land und Leute» (Joh. 11, 47f.). Das
hätte für die privilegierte Oberschicht
das Ende ihrer Privilegien bedeutet. Sie

waren an Ruhe und Ordnung, am
Wohlwollen der Römer, somit an der Blindheit,

Taubheit und Lahmheit des Volkes
interessiert; denn nur so konnte die
römische Ausbeutung des Volkes funktionieren,

von der sie mitprofitierten.

Die Pharisäer oder die Herrschaft der
Experten
Ihre Macht haben sie dem Volk gegenüber

mit ihrem «Expertenwissen»
legitimiert, damit, dass sie — im Gegensatz
zum Volk — das Gesetz, die Schriften
des Alten Testaments, also die geistige
Grundlage Israels studierten.
Genau an diesem Punkt greift Jesus sie
daher an: «Auf des Mose Stuhl sitzen
die Schriftgelehrten und die Pharisäer.
Alles nun, was sie euch sagen, das tut und
haltet; aber nach ihren Werken sollt ihr
nicht tun. Sie sagen's wohl, und tun's
nicht. Sie binden schwere Bürden und
legen sie dem Volk auf den Hals; aber sie
selber wollen sie mit keinem Finger
anrühren» (Matth. 23, 2-4). Diese Experten

wissen auch, dass ihre Macht über
das Volk in ihrem Expertenwissen
besteht; deshalb verspotten sie das Volk,
das Jesus nachfolgt: «Nur das Volk
tut's, das nichts vom Gesetz weiss:
verflucht ist es» (Joh. 7,49). Hier greift
Jesus sie an, wenn er das komplizierte
Gesetz in das einfache Doppelgebot zu-
sammenfasst: «Du sollst Gott lieben,
deinen Herrn von ganzer Seele und von
ganzem Gemute. Dies ist das vornehmste

und grösste Gebot. Das andere aber
ist dem gleich: Du sollst deinen Nächsten

lieben wie dich selbst. In diesen zwei
Geboten hängt das ganze Gesetz und die
Propheten» (Matth. 22, 37ff.). Um das zu
verstehen, muss man kein gebildeter
Experte sein, man erkennt darin auch als
einfacher Bibelleser die Grundzüge der
Bibel wieder.

131



Sowohl die Zeichen, die Jesus tut —
zum Beispiel Lahmen auf die Beine helfen

oder Stummen den Mund öffnen —
als auch seine Reden bestreiten den
«Oberen» ihre geistliche Autorität, und
zwar vom zentralen Bekenntnis zu Gott
her. Deshalb müssten die «Oberen»
entweder ihr ganzes Handeln von Grund
auf ändern, oder sie müssen Jesus zum
Schweigen bringen. Jedenfalls gelingt es

ihnen nicht, die Botschaft von Jesus
aufzuhalten. Jesus lebt!
Das ist die Voraussetzung, unter der die
erste Gemeinde steht. Petrus predigt,
dass der von den «Oberen» ans Kreuz
gelieferte Jesus von Gott auferweckt
worden ist, dass er lebt und wirkt, dass
sie, Petrus und seine Freunde, von
seinem Geist erfüllt sind — und prompt
wiederholen sich die genau gleichen
Konflikte zwischen ihnen und den «Oberen».

Vom Glauben zur Provokation der
Behörden

Die Episode, die in Apostelgeschichte 3

und 4 erzählt wird, fängt damit an, dass
Petrus und Johannes zum Tempel
hinaufsteigen, um zu beten. Vor dem Tor
des Tempels sitzt ein gelähmter Mann,
der um ein Almosen bettelt. «Petrus
aber sprach: Silber und Gold habe ich
nicht, was ich aber habe, das gebe ich
dir: Im Namen Jesu Christi von Nazareth

stehe auf und wandle. Und er griff
ihn bei der rechten Hand und richtete
ihn auf» (3, 6f.). Von Petrus wird in der
Apostelgeschichte erzählt, dass er durch
die Ausgiessung des heiligen Geistes die
Kraft bekommen habe zu heilen. Es ist
sicher keine Zufall, wenn er ausgerechnet

einen gelähmten Bettler am Eingang
des Tempels aufrichtet und diesem
dadurch hilft, wieder aufrecht zu gehen.
Wiederum führt diese Heilung, die
zugleich ein Zeichen ist, dazu, dass viel
Volk zusammenströmt.
Den Behörden bleibt nichts anderes
übrig, als nun auch Petrus und Johannes
gefangenzunehmen. Nun geht der Är¬

ger, den sie durch die Hinrichtung von
Jesus aus der Welt schaffen wollten,
wieder los! «Petrus, voll des heiligen
Geistes, sprach zu ihnen: Ihr Obersten
des Volks und ihr Ältesten! Wenn wir
heute verhört werden wegen dieser
Wohltat an dem kranken Menschen,
durch welche er ist gesund geworden, so
sei euch und allem Volk kundgetan, dass
in dem Namen Jesu Christi von Nazareth,

welchen ihr gekreuzigt habt, den
Gott von den Toten auferweckt hat,
steht dieser hier vor euch gesund» (4, 8-
10).
Eine stärkere Provokation der Behörden
ist kaum denkbar! Doch diese Provokation

ist nicht dadurch zustande gekommen,

dass Petrus und Johannes sich
überlegt haben, wie sie das «System» am
besten provozieren könnten, sondern
dadurch, dass sie angesichts des gelähmten

Bettlers nicht anders handeln konnten,

wenn sie nicht den Glauben an Jesus

verleugnen wollten, und dass sie es
gewagt haben, so zu handeln. Auch hier
gehört zur «Aktion» die Heilung und die
Rede, die die Heilung deutet. Der
gelähmte Bettler am Tor des Tempels
verkörpert das gelähmte Volk, und die
Aufrichtung des Gelähmten ist zugleich die
Aufrichtung des gelähmten Volkes.
Petrus gibt dem gelähmten Bettler das
weiter, was er bekommen hat: den Geist,
der aufrichtet, der auf die Füsse stellt.
Das ist das «Thema» der Apostelgeschichte.

Deshalb ist der Konflikt
unvermeidlich! Die «Obersten des Volks»
können es zwar nicht riskieren, die beiden

umzubringen, «denn dass ein offenbares

Zeichen durch sie geschehen ist, ist
kund allen, die zu Jerusalem wohnen,
und wir können es nicht leugnen, aber
damit es nicht weiter einreisse unter dem
Volk, lasst uns sie ernstlich bedrohen,
dass sie hinfort zu keinem Menschen in
diesem Namen reden» (4, 16f.). Sie lassen

die beiden «bedingt» frei, das heisst:
unter der Bedingung, dass sie in Zukunft
nicht mehr von Jesus redeten. Daran
werden sich Johannes und Petrus selbst-

132



verständlich nicht halten, denn sonst
würden sie ja ihre ganze Identität
aufgeben. «Wir können es nicht lassen, dass
wir von dem reden, was wir gesehen und
gehört haben» (4, 20). Aber der Konflikt,

der daraus entsteht, muss nun
durchgestanden werden, angstfrei geht
das auch bei Petrus und Johannes nicht.
Es geht hier in höchstem Mass um einen
politischen Konflikt. Aber die Handlungen,

die den Konflikt provozieren,
haben ihre Wurzeln im Glauben.

3. Die Aktualität des Konflikts von
Apostelgeschichte 3 und 4

Auch heute hat das «Wissen» der
«Experten» die Funktion, das «Volk» von
der Macht fernzuhalten, indem ihm
bedeutet wird, dass es von der Kompliziertheit

der Materie nichts versteht und
daher die Urteile gefälligst den Experten
überlassen soll. Auch heute führt dieses

Expertentum — bewusst oder unbewusst
— zur Lähmung des Volks. Ich will das
an einigen Beispielen verdeutlichen. Ich
fange bei den Theologieexperten an,
weil mir dieser Bereich am nächsten
liegt.

Erstes Beispiel: Die Theologieexperten
In der Theologie herrscht heute — vor
allem im deutschen Sprachraum — ein
unsinniger Kompetenzbegriff vor, der
ungefähr besagt: Das exegetische
Fachwissen über die Texte der Bibel vermehrt
sich durch die fleissige Arbeit der
Fachwissenschaftler so schnell und immens,
dass jemand mindestens zehn Jahre
intensiv wissenschaftlich gearbeitet haben
muss, bevor er einigermassen exegetische

Kompetenz beanspruchen kann.
(Ein Theologiestudent, der später als
Pfarrer der Gemeinde das Evangelium
verkündigen soll, studiert im Durchschnitt

fünf bis sechs Jahre!) Eine Theologie

mit einem solchen Kompetenzbegriff
steht meiner Meinung nach im

Dienst einer Kirche und einer Gesellschaft,

die nicht bereit ist, ernsthaft

nach den heute aktuellen und konkreten
Konsequenzen der biblischen Botschaft
zu fragen.
Dieser unsinnige Kompetenzbegriff, der
letztlich das «richtige» Verstehen der Bibel

zu einem komplizierten und abstrakten

wissenschaftlichen Vorgang macht,
verhindert — und das ist wohl auch
seine gesellschaftliche Funktion — dass
das «Volk» aus der Botschaft der Bibel
Konsequenzen zieht, die den «Obersten
von Kirche und Volk» nicht passen.
Entsprechend spielen in der Entscheidungsfindung

der Kirche theologische
Argumente kaum eine Rolle, werden oft
sogar als unsachlich zurückgewiesen. —
Mit dem richtigen Verständnis der Bibel
ist es ja schliesslich eine so furchtbar
komplizierte Sache, dass man das besser
den Experten überlässt, die darüber
Doktorarbeiten schreiben können.

Zweites Beispiel: Die Energieexperten

Ähnlich verhält es sich mit dem
Expertenwissen der Energieexperten, der
Bankexperten, der Rüstungsexperten
und so weiter. Die Energieexperten weisen

nach, dass die Schweiz, ausgehend
vom heutigen Energieverbrauch, im
Jahr 1990 zwei weitere Atomkraftwerke
braucht. Vermutlich haben sie recht!
Bloss klammern sie die entscheidende
Frage aus: Ist denn dieser Energieverbrauch

gerechtfertigt? Ist die konsum-
und profitorientierte Produktion und ist
der durchschnittliche Lebensstandard in
der Schweiz angesichts der Not in der
Welt und angesichts unserer eigenen
Zukunftsprobleme gerechtfertigt? In den
Augen der Experten sind solche Fragen,
wie sie von den AKW-Gegnern gestellt
werden, unsachlich. «Das Volk, das das
Gesetz nicht kennt — das von der
Kompliziertheit der Materie nichts versteht
— verflucht ist es» (Joh. 7, 49).
Jesus hat demgegenüber gelehrt, dass
die Botschaft des Alten Testaments, also
des «Gesetzes» — dessen Kenntnis das
Expertenwissen der Schriftgelehrten

133



ausgemacht hat — in dem Doppelgebot
zusammengefasst werden kann: «Du
sollst Gott lieben, deinen Herrn, von
ganzem Herzen, von ganzer Seele und
von ganzem Gemute. Dies ist das
vornehmste und grösste Gebot. Das andere
aber ist dem gleich: Du sollst deinen
Nächsten lieben wie dich selbst» (Matth.
22, 37ff.). Das gilt auch heute!
Wenn wir Gott, seine Schöpfung, sein
befreiendes Handeln und seine Gerechtigkeit

lieben, dann muss die Frage absolut

wichtiger sein, was der Schöpfung
an Schaden zugefügt wird, als die Frage,
ob wir im Jahr 1990 noch genug Energie
für eine unsinnige, zerstörerische
Produktion und Konsumption haben. Dann
brauchen wir nicht mehr AKWs,
sondern einen andern Lebensstil und eine
andere Verteilung der Güter. Und wenn
wir den Nächsten lieben wie uns selbst,
dann hat die Frage, welche wirtschaftlichen,

politischen und militärischen
Konsequenzen unser Lebensstil für die
Menschen in denjenigen Ländern hat,
die von uns wirtschaftlich abhängig und
unterdrückt sind, absolute Priorität vor
der Frage, ob wir unsern derzeitigen
Lebensstandard halten können.
Um das zu begreifen, muss man kein
Experte sein, es geht vielmehr bei uns
genau wie bei Petrus und Johannes um
die Frage, ob wir bereit sind, Gott mehr
zu gehorchen als den Machthabern und
ihren Experten: «Petrus und Johannes
antworteten und sprachen: Richtet ihr
selbst, ob es vor Gott recht sei, dass wir
euch mehr gehorchen als Gott» (4, 19).

Politische Konsequenzen des
«Glaubensgehorsams»
Falls wir bereit sind, diese Frage heute
ernst zu nehmen — und das ist meiner
Meinung nach die entscheidende geistliche

Frage, ob wir dazu bereit sind — so
hat das ganz konkrete politische
Konsequenzen, zum Beispiel die Konsequenz
des Widerstands gegen neue Atomkraftwerke,

gegen die Hochrüstung, gegen die
Rolle, die Schweizer Banken im ganzen

internationalen Ausbeutungsmechanismus
spielen.
Zu den politischen Konsequenzen gehört
aber auch dies: Sobald es bei uns in der
Schweiz — aus welchen Gründen auch
immer — zu einer ernsthaften wirtschaftlichen

Krise kommen sollte, würden sich
die Klassengegensätze verschärfen. Die
privilegierten Schichten — zu denen ich
als Pfarrer gehöre — würden aller
Erfahrung nach versuchen, die Folgen der
Krise mit wirtschaftlichen, politischen
und ideologischen Mitteln auf die schwächeren

Schichten abzuwälzen. Es wäre
dann kaum im Sinn des Evangeliums,
diese Verschärfung der Gegensätze
dadurch zu verschleiern, dass den schwächeren

Schichten gepredigt wird, man
müsse sich nun eben einschränken, Opfer
bringen, den Gürtel enger schnallen und
so weiter.
Wenn wir den Glauben auf diese Weise
ernst nähmen, dann würden wir wie
Petrus und Johannes in Konflikte geraten.
Es geht nun freilich nicht darum, dass

man um jeden Preis in Konflikte gerät,
aber es geht um den «Glaubensgehorsam».

Ich bin überzeugt, dass zwischen
der geistlichen oder spirituellen«Dürre»,
die viele empfinden, und der fehlenden
Bereitschaft, die politischen Konsequenzen

aus dem Glauben zu ziehen, ein enger
Zusammenhang besteht. Es geht also
darum, wie man solche Konflikte wagen,
und durchhalten kann. Davon handelt
der nächste Abschnitt der Apostelgeschichte.

4. Geistliche und politische Solidarität

Petrus und Johannes sind in ihrem Konflikt

nicht allein. Sie sind getragen von
der Solidarität und der Gemeinschaft der
Gemeinde. Nach der bedingten Haftentlassung

— mit der Auflage, in Zukunft
nicht mehr von Jesus zu reden — kehren
sie in diese «Stützgruppe» zurück. Sie
erzählen den «Brüdern und Schwestern»,

was geschehen ist, dass sie
entweder ihre Überzeugung verleugnen

134



müssen oder aber dass sich der Konflikt
unweigerlich zuspitzen wird. Und worin
besteht die Solidarität der Gemeinde?
Zunächst einmal darin, dass sie
«einmütig ihre Stimme zu Gott erheben»,
dass sie beten.

Solidarität im Gebet

Hier wird Gott nicht zum «Problem»
erklärt oder zur «Idee», sondern hier wird
Gott angerufen, der «Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs», der Gott, der —
nach dem Zeugnis des Alten Testaments
— das Leiden seines unterdrückten
Volks gehört und gesehen hat, der Gott,
der sein Volk aus der Unterdrückung
befreit (Apg. 7, 34), wie viele Christen aus
der Dritten Welt heute ganz richtig
erkannt haben, der Gott, den Jesus als
«Vater» angerufen hat, und der den
ermordeten Jesus nicht dem Tod überlassen

hat. Diesen Gott rufen sie an: «Herr,
der du Himmel und Erde und das Meer,
und alles, was darinnen ist, gemacht
hast.» Sie rufen ihn als den an, der
mächtiger ist als die, die die Macht
haben, sie einzusperren.
Und dann wird im Gebet auf ganz
merkwürdige Weise eine Stelle aus dem Alten
Testament, aus dem Psalm 2, zitiert:
«...der du durch den heiligen Geist,
durch den Mund unseres Vaters David,
deines Knechtes, gesagt hast: 'Warum
toben die Heiden, und die Völker nehmen

sich vor, was umsonst ist? Die
Könige der Erde treten zusammen, und die
Fürsten versammeln sich zuhauf wider
den Herrn, und wider seinen Gesalbten'.»
In diesem Psalm wird der König von
Israel als der «Gesalbte», als «mein geliebter

Sohn» angesprochen, der König des

Israel, das sich an den Willen Gottes
hält, das auf Gott vertraut und nicht
auf Machtpolitik und das gerade
deshalb den Zorn der «Völker» auf sich
zieht. Mit «mein geliebter Sohn» wird
im Alten Testament manchmal auch Is-
real als Gottesvolk angesprochen. Diese
für das religiöse und nationale Selbstverständnis

von Israel zentrale Stelle wird

also hier im Gebet zitiert, aber in geradezu

provokativer Weise auf Jesus bezogen

(auf den gläubigen Juden Jesus!),
der dem Willen Gottes treu war und der
gerade deshalb umgebracht worden ist.
«Wahrlich ja, sie haben sich versammelt
in dieser Stadt wider deinen heiligen
Knecht Jesus, welchen du gesalbt hast:
Herodes und Pontius Pilatus mit den
Heiden und den Völkern von Israel.»
Diese wichtige Stelle wird hier gegen die
Machthaber in Israel gedreht, sie sind
Teil der «Völker», die toben und sich
gegen den Gesalbten Gottes versammelt
haben.
Damit wird an die unheilige Allianz all
derer erinnert, die den Tod von Jesus
gewollt haben, an die Koalition von Leuten,

die sich sonst immer feindlich
gegenüber gestanden sind und die sich nun
plötzlich einigen konnten zu der Forderung:

ans Kreuz mit Jesus! Zu dieser
merkwürdigen Koalition gehören: Pontius

Pilatus, der Vertreter der römischen
Besatzungsmacht; der von den meisten
Juden gehasste Vasallenkönig Herodes;
die zerstrittenen Teile der nationalen
und religiösen jüdischen Oberschicht;
und sogar das Volk, das Jesus vorher
gefolgt ist. Alle waren sie sich einig: er
muss weg!
Die Leute, die da mit Petrus und Johannes

beten, haben Angst. Sie haben
soeben erfahren — durch das Verhör vor
dem hohen Rat — dass sich diese
unheimliche Allianz gegen sie wenden
wird, falls sie weiterhin daran festhalten,

dass die Sache mit Jesus nicht
einfach eine religiöse Spinnerei ist, sondern
Konsequenzen hat. «Und nun, Herr,
siehe an ihr Drohen, und gib deinen
Knechten, mit allem Freimut zu reden
dein Wort, und strecke deine Hand aus,
dass Heilungen und Zeichen und Wunder

geschehen durch den Namen deines
heiligen Knechtes Jesus.» Bei den
«Heilungen und Zeichen und Wundern» geht
es nicht darum, dass sich die Jünger
durch spektakuläre Sensationen vor dem
Volk legitimieren und so die Aufmerk-

135



samkeit auf sich ziehen möchten,
sondern es geht um genau das, was bei der
Heilung des gelähmten Bettlers
geschehen ist, der dadurch, dass ihn Petrus
angerührt und aufgerichtet hat, wieder
aufrechtgehen konnte, darum, dass
durch den gelebten Glauben an das, was
Jesus gelebt und gepredigt hat, tatsächlich

etwas geschieht.
Der Abschnitt endet mit den gewaltigen
Worten: «Und da sie gebetet hatten,
erbebte die Stätte, da sie versammelt
waren, und sie wurden alle des heiligen
Geistes voll und redeten das Wort Gottes

mit Freimut. »
Nun ist für sie klar, dass sie dem drohenden

Konflikt nicht ausweichen werden.
(Man soll allerdings dieses Dem-Kon-
flikt-nicht-Ausweichen nicht zum
allgemeinen Glaubensgebot machen. Es gibt
im Evangelium auch Beispiele dafür,
dass Jesus einem drohenden Konflikt
ausgewichen ist, weil die Zeit dafür nicht
reif war, z.B. Matth. 21, 12-17.)

Vom Gebet zum Handeln
Das Gebet der Gemeinde ist auf das
Handeln bezogen. Diejenigen, die durch
das Handeln in einen Konflikt geraten
sind, werden durch die geistliche und
politische Solidarität der Gemeinde
getragen, und das Gebet führt dazu, dass
sie die Kraft bekommen, den Konflikt
durchzustehen.
Gleich im Anschluss an dieses Gebet
steht der Bericht über die berühmte
Gütergemeinschaft der ersten Christen, die
den Ernst und die Konsequenz dieser
«Glaubensgemeinschaft» noch
unterstreicht. Einige Kapitel weiter wird die
Steinigung des Stephanus erzählt, die in
aller Härte zeigt, dass die richtige
«Spiritualität» nicht zu einem Rückzug oder
zu einer «Errettung» aus den Konflikten
führt, sondern dazu, dass auch durch
die Konflikte hindurch am Glauben und
an den Konsequenzen des Glaubens
festgehalten wird.
Wenn ich den eben besprochenen
Abschnitt aus der Apostelgeschichte mit

den zu Beginn dieses Aufsatzes beschriebenen

Schweizer-Erfahrungen vergleiche,
so ist der Unterschied augenfällig. Die
jungen Leute, die in christlichen
Jugendgruppen politisiert worden sind, wurden
in ihrem Engagement nicht von einer
solidarischen und betenden Gemeinde
getragen, sondern sie wurden eher mehr
oder weniger aus der Kirche hinausgedrängt,

weil angeblich ein solches parteiisches

Engagement in der Kirche keinen
Platz hat.
Dass das so ist, hat Gründe. Es hat
politische, und es hat geistliche Gründe. Auf
die politischen Gründe habe ich schon
hingewiesen. Am deutlichsten sichtbar
werden sie bei der politisch rechts
stehenden Organisation «Kirche wohin?»,
die denjenigen politisierten Christen, die
noch nicht aus der Kirche ausgewandert
sind, unentwegt vorwirft, es gehe ihnen
gar nicht um die Botschaft der Bibel, sie
würden die Kirche nur als Aktionsfeld
benutzen und seien nichts anderes als
linke Kirchenunterwanderer.
Wichtiger als diese politischen Gründe,
die leicht zu verstehen und zu
durchschauen sind, dürften allerdings die
geistlichen Gründe sein. Wenn in der
Apostelgeschichte die politische Solidarität
und das Gebet zusammengehören, so
gibt es in unseren Gemeinden vielfach
beides nicht mehr (oder es gibt es höchstens

noch unter antikommunistischen
Vorzeichen, im Blick auf die Christen in
Osteuropa.) Es geht mir jetzt vor allem
darum, nach diesen geistlichen Gründen
zu fragen.

5. Die «spirituelle Dürre»
und der «geistliche Tiefstand der Kirche»

Wenn Christen aus El Salvador uns
nicht nur um materielle Hilfe bitten,
sondern auch darum, dass wir sie in unser

Gebet einschliessen, dann macht uns
das etwas hilflos, weil wir gar nicht mehr
wissen, was das ist: beten, oder weil das,
was uns dazu noch einfällt, in unserer
Erfahrung negativ besetzt ist. Gebet

136



wird vielleicht noch als Pflicht empfunden

— für alle Fälle, man kann ja nie
wissen — aber sicher nicht als Freude,
als Quelle der Kraft und der Solidarität,
wie in der Apostelgeschichte. Warum ist
das so? Ich denke, es hängt damit
zusammen, dass wir den Gott, den man
anrufen kann, nicht mehr kennen: den
Gott «Abrahams, Isaaks und Jakobs»,
den Befreiergott der Bibel, den Gott, der
in der Apostelgeschichte angerufen
wird. Als aufgeklärte Menschen «wissen»

wir, dass «Gott» nichts weiter ist
als eine «Idee» oder eine «Projektion»
unserer Wünsche oder Ängste. Wenn
wir nur noch diesen Projektions-Gott
kennen, dann hat Beten in der Tat keinen

Sinn mehr. Zu einer «Idee» oder zu
einer «Projektion» kann man nicht
beten.

Neue Religiosität ohne prophetischen
Aufbruch

Viele Menschen empfinden heute die
«innere Leere», die «geistliche Dürre», in
die uns der totale Materialismus der
Konsumgesellschaft geführt hat. In
geistlicher Hinsicht ist unsere hochzivilisierte

westliche Kultur zum
Entwicklungsland geworden. Die Ansätze zu
einer neuen Religiosität kommen aber
nicht aus der Kirche. Die Kirche leidet
selber unter einem «geistlichen
Tiefstand» (K. H. Miskotte). Die Kirche
verfügt zwar heute über Organisationsstrukturen

und über Geldmittel wie noch
nie, aber an geistlicher Autorität hat sie
der Sinnentleerung der sich selber
genügenden Konsumgesellschaft nicht mehr
viel entgegenzusetzen. Dieser geistliche
Tiefstand hängt für mich mit der fehlenden

Bereitschaft zusammen, politische
Konsequenzen aus dem Glauben zu
ziehen. Als geistliche Autorität wird die
Kirche da wieder — oder noch — ernst
genommen, wo sie auch in ihrem politischen

Engagement ernst genommen
wird, zum Beispiel im Engagement um
Befreiung in der Dritten Welt, im anti¬

faschistischen Kampf während der
Herrschaft des Nationalsozialismus oder im
Engagement für die Friedensbewegung.
Ich nenne einige Namen, die für mich
für die Einheit von Politik und
Spiritualität stehen: Helder Cämara, Julia
Esquivel, Ernesto Cardenal, Dietrich
Bonhoeffer, Dorothée Solle, Martin
Niemöller... Das sind die Propheten! Es
gibt aber bei uns in der Kirche wenig
Aufbruch im Sinn dieser Propheten.
Die Ansätze zu einer neuen Religiosität
kommen von anderer Seite: Heute werden

in Psychogruppen und in unzähligen
Formen von Psychotherapie — die mir
je länger je mehr als Pseudoreligion,
also als Religion ohne Gott, vorkommen
— alte religiöse Praktiken und
Gemeinschaftsformen wieder aufgenommen,
aber ohne Bezug zu Gott, da Gott nur
noch eine «Projektion» ist. Diese
Psychogruppen und Therapien vermögen
vielen Menschen wieder Halt und
Orientierung zu geben. Sie gehen auf ein echtes

Bedürfnis ein. Aber sie versperren
durch ihre zumeist rationalistische
Voraussetzung zugleich auch den Weg zum
«Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs»,
den die Gemeinde in der Apostelgeschichte

angerufen hat.
Andere Ansätze zu einer neuen Religiosität

kommen durch den Religions-
Markt, der heute Europa überflutet.
Man kann — ähnlich wie in einem
Supermarkt — aus nahezu allen Religionen,

die es gibt, oder die es jemals gegeben

hat, auswählen, was einem am
besten zusagt. Es ist auch fast egal, für
welche man sich entscheidet, wenn es
darum geht, die einfachsten religiösen
Praktiken wieder zu lernen wie das
Atmen oder das Fasten oder Formen der
Konzentration und Meditation.
Viele dieser religiösen und pseudoreligiösen

Therapien, Methoden und Praktiken

übernehmen Elemente oder
geistige Grundlagen aus anderen Kulturen
und Religionen, um wieder zu einem
ganzheitlichen Leben zurückzufinden,
zu dem, was in unserer Kultur verloren-

137



gegangen ist. Aber bei fast allen diesen
Therapien und Meditationsformen
besteht gerade keine Einheit von
politischem Engagement und Spiritualität.

Suche nach der biblischen Spiritualität
Die meisten dieser neuen Bewegungen
haben noch etwas gemeinsam: eine mehr
oder weniger klare Abgrenzung gegenüber

der Kirche. Ich habe den Eindruck,
dass heute viele Leute nur noch in harter
Abgrenzung zur Kirche nach Spiritualität

fragen können. Das hat mit der Art
und Weise zu tun, wie sie Kirche
erfahren haben. Deshalb begegnen viele
Leute denjenigen Formen von Spiritualität,

die aus unserer eigenen Tradition
kommen, wie dem Gebet, der Beichte
oder der Bibel schlechthin, mit grosser
Skepsis: Man will nichts mehr mit der
Kirche zu tun haben.
Wenn die Psychotherapie die «Beichte»
praktiziert, dann entsteht nicht die
gleiche Abwehr, weil nicht die Kirche
dahinter steht. Bei der Suche nach einer
in der Bibel verwurzelten Spiritualität
kann es daher sicher nicht darum gehen,
Leute, die aus der Kirche ausgezogen
sind, wieder in die Kirche zurückzuholen.

Vielleicht hat sogar der französische

Anthropologe René Girard recht,
der der Meinung ist, dass heute die Kirche

dem Evangelium im Weg steht, dass
das «historische Christentum», die
«christliche Kultur», die organisierte
Kirche sterben müssen, damit das
Evangelium wieder gehört werden kann. Ich
finde allerdings, diese Frage sei nicht
wichtig: An manchen Orten brechen
gerade in der Kirche neue Impulse
durch.
Wichtig finde ich dagegen, dass die, die
sich als Christen verstehen, wieder nach
einer biblischen Spiritualität suchen,
nach einer Spiritualität, die eine Einheit
bildet mit einem politischen Engagement.

Da geht es für mein Empfinden
aber um etwas anderes als um
Meditationsmethoden. Es geht vielmehr um

eine Art Lebenshaltung. Es geht mehr
um Gotteserfahrung als um Selbsterfahrung,

mehr um Glaubensgehorsam
als um Selbstverwirklichung. Das Handeln

aus dem Glauben kann — wenn es
sich selber treu bleiben will — nicht Halt
machen vor den angeblichen Sachzwängen,

vor den politischen Einschüchterungen

und vor den Rollenzwängen, in
denen wir gefangen sind. Glaube
beinhaltet, sich selber aufs Spiel zu setzem
«Wer sein Leben zu erhalten sucht, der
wird es gewinnen» (Luk. 17, 33). Das ist
nicht «normal». Normal ist in unsern
Breitengraden das Bedürfnis nach
Sicherheit als höchstem Wert. Spirituali-,
tat im biblischen Sinn ist daher immer
ganz stark situationsbezogen, es ist Teil
des Glaubens von bestimmten Menschen
in einer bestimmten gesellschaftlichen
Situation.
Wenn nun aber Meditationsformen oder
Methoden aus dem Zusammenhang, in
dem sie entstanden sind, gelöst und geübt
werden, dann wird die Spiritualität fast
zwangsläufig situationsunabhängig und
unpolitisch. Dietrich Bonhoeffer hat
während des Dritten Reichs ein illegales
Predigerseminar in der Bekennenden
Kirche geleitet. In dieser Situation haben
die Studenten zusammen mit Bonhoeffer
eine sehr eindrückliche Form des
gemeinsamen geistlichen Lebens gefunden.

Bonhoeffer hat nach der gewaltsamen

Schliessung des Seminars einen
Bericht über diese gemeinsamen
geistlichen Erfahrungen geschrieben:
«Gemeinsames Leben». Diesen Bericht hat
er geschrieben, während er jeden
Moment damit rechnen müsste, dass er in
seinem Versteck entdeckt und verhaftet
würde. Man kann von diesem Buch sehr
viel lernen. Wenn aber daraus Methoden
geistlichen Lebens entwickelt werden,
dann wird das Buch aus seiner Situation
herausgelöst, und dann führt es — er-
fahrungsgemäss! — zu einer unpolitischen

Frömmigkeit, die mit dem Glauben

des Widerstandskämpfers Bonhoeffer
nicht mehr viel zu tun hat.

138



Von der «privaten» zur gemeinsamen
Spiritualität
Wie lassen sich nun aber wieder Formen
finden, in denen jene Spiritualität
entstehen kann, die für uns stimmt, die die
persönlichen und die gesellschaftlichen
Herausforderungen, vor denen wir
stehen, mit beinhaltet?
Eine wichtige Form sehe ich in
Gottesdiensten, die von Gruppen zu Themen
vorbereitet werden, die auch unser
politisches Engagement betreffen, zum
Beispiel in Friedensgottesdiensten.
Wenn das politische Engagement und
das Gebet eine Einheit bilden, dann
braucht nicht nur das politische Engagement

seine Zeit, sondern auch das
Gebet, in dem das Engagement «vor Gott»
gebracht wird, wie das in Apostelgeschichte

4 geschieht. Das Gebet ist keine
isolierte Handlung. Es hängt mit den
Erfahrungen zusammen, die wir während

unserem Arbeiten machen, etwa
mit der Erfahrung, dass unsere Möglichkeiten

sehr begrenzt sind, dass die Welt
nicht so verfügbar ist, wie wir möchten,
dass wir dauernd an Grenzen stossen.
Beten hat mit Angst zu tun: wenn die
Grenze oder wenn Gefahr bewusst wird.
Beten hat aber noch mehr mit Freude
und mit Dank zu tun: wenn wir plötzlich

erfahren, dass Grenzen aufgehen —
oder wenn wir Grenzen akzeptieren
können.
Es geht darum, Formen zu finden, in
denen diese Erfahrungen, in denen die
Angst, die Freude, die Hoffnung und
die Dankbarkeit ausgedrückt und mitgeteilt

werden können, vor Gott, aber
auch in der Gemeinschaft mit den
andern, mit denen zusammen wir engagiert
sind, damit sie daran teilhaben und
damit wir alle mittragen — zum Beispiel
auch die Ängste und Hoffnungen von
Menschen in El Salvador.
Spiritualität in diesem Sinn ist kein
«Rückzug» aus dem Handeln in die
Innerlichkeit, sondern ein zeitweises
Loslassen von Aktionen, vom «etwas Tun»,
um:

— zu Feiern. Um in der Feier
auszudrücken, was mir zusammen mit andern
wichtig ist, um die andern, die da auch
mit unterwegs sind, zu spüren, um mit
ihnen an dem festzuhalten, was mir
wichtig ist, damit es mir nicht durch die
«Sachzwänge» und durch die Sorgen des

Alltags überwuchert wird. Um zu
spüren, dass mein Engagement wichtig
ist, aber dass mein begrenztes Engagement

Teil einer viel grösseren Sache ist.
— Bibel zu lesen. Für mich allein,
studierend, meditierend, und gemeinsam
mit anderen. In unserer Universitätsgemeinde

versucht sich eine kleine Gruppe
in «politischer Bibellektüre», in der wir
zum Beispiel die Apostelgeschichte
lesen und über die Fragen, die dabei
aufbrechen, reden.
— zur Ruhe zu kommen. In Gemeinschaften

wie der «Communauté de
Pomeyrol» oder der Gemeinschaft von
Grandchamps habe ich gelernt, wie
wichtig es ist, sich Zeit zu nehmen für
die Stille, Zeit, um in der Stille zu —
hören! Was ich damit meine, drückt
Kirkegaard besser aus, als ich es kann:
«Der heutige Zustand der Welt, das

ganze Leben ist krank. Wenn ich Arzt
wäre und man mich fragte: was rätst du?
Ich würde antworten: Schaffe Schweigen!

Bringe die Menschen zum Schweigen.

Gottes Wort kann so nicht gehört
werden. Und wenn es unter Anwendung
lärmender Mittel geräuschvoll hinausgerufen

wird, dass es selbst im Lärm
gehört werde, so ist es nicht mehr Gottes
Wort. Darum: Schaffe Schweigen!»
Es gibt heute viel isoliertes, «privates»
Suchen nach solcher Spiritualität.
Vielleicht braucht es nur etwas mehr Zeit
und «Mut», um mit andern über diese
privaten Erfahrungen zu reden, um zu
einer gemeinsamen Spiritualität zu
finden, die für uns stimmt!

139



dienst (CFD), Habstetten; Walter Ludin, Ka- Präsident der Erklärung von Bern (Deutsche
puziner/Journalist, Luzern; Kurt Marti, Pfar- Schweiz), Bern; Dr. Hans Schöpfer, Theolo-
rer, Schriftsteller, Bern; Samuel Maurer, ge, Fribourg; Monika Schwerzmann, Kurslei-
Präsident des Christlichen Friedensdienstes terin bei Interteam, Luzern; Ernst Sieber,
(CFD), Biel; Alois Müller, Theologieprofes- Pfarrer, Zürich; Gustav Truffer, Zentralprä-
sor, Luzern; Arthur Rieh, Universitätspro- ses der Katholischen Arbeitnehmerbewegung
fessor/Sozialethiker, Zürich; Hugo Röthlis- (KAB), Zürich; Dietrich Wiederkehr, Theo-
berger, Basel; Gertrud Schaller, Äbtissin, logieprofessor, Luzern.
Fribourg; Dr. Hans Rudolf Schär, Theologe/

Hinweis auf ein Buchi
Marie-Claire Caloz-Tschopp: Flüchtlingspolitik am Ende? Von den politischen Flüchtlingen
zu den «neuen» Flüchtlingen, Gegenverlag, Zürich 1982. 235 Seiten, Preis Fr. 19.—.

Das schweizerische Asylgesetz anerkennt kein subjektives Recht auf Asyl — muss nicht, wer
den Weg aus der Gefahr in die Flucht unter die Füsse nimmt, schon seine guten Gründe
haben? —, sondern die Schweiz nimmt sich das Recht zu sagen, welchen Menschen in Gefahr sie
das Asyl gewährt und welchen sie es verweigert.
Die Autorin zeigt im ersten Teil des Buches in einem geschichtlichen Abriss, wie sich der
Begriff des politischen Flüchtlings aus der Situation der «radikalen» Schweiz im 19. Jahrhundert
entwickelt hat und gegen die Jahrhundertwende unter dem Druck der konservativen
europäischen Grossmächte wieder eingeschränkt wurde. Die Asylpraxis wurde auch in der Folge
immer wieder der politischen Grosswetterlage angepasst und schliesslich im Asylgesetz von
1979, das alle bisherigen Erlasse zusammenfasst, legalisiert.
Der Begriff des politischen Flüchtlings ist im wesentlichen dem europäischen Denken
entsprungen und wurde während des Kalten Krieges bis heute der Lage der Flüchtlinge der
osteuropäischen Länder gerecht, lässt aber die Menschen aus der Dritten Welt, die auf die
Verschärfung der Lage in den Ländern der südlichen Hemisphäre mit Flucht reagieren, ausser
acht. Diese «neuen» Flüchtlinge, die dem wirtschaftlichen Elend und der politischen
Unterdrückung in manchen dieser Länder entfliehen wollen, werden nicht mehr unbedingt als
einzelne Individuen verfolgt, sondern fühlen sich bedroht als Mitglied einer politischen Gruppierung

oder eines unterdrückten Volksteiles.
Eine zweite Frage ist nun, ob alle Gesuche, die den Kriterien unseres Asylgesetzes mehr oder
weniger genügen, gleich behandelt werden. Haben Innen- und Aussenpolitik der Schweiz auf
die jeweilige Auslegung des Gesetzes nicht Auswirkungen? Innenpolitisch seien hier etwa der
Einfluss der Lage auf dem Arbeits- und Wohnungsmarkt, aussenpolitisch die Zusammenarbeit

mit den internationalen Organisationen genannt.
Auch diesen wichtigen Fragen geht die Autorin nach. Darüber hinaus behandelt sie eingehend
den Status der Flüchtlinge in der Schweiz.
Was können wir tun? Besonders im Wissen um die politischen und wirtschaftlichen Verflechtungen

der Schweiz mit den politisch und wirtschaftlich massgebenden Kreisen in den
Ursprungsländern der Flüchtlinge? Die Autorin hält keine Antworten oder Rezepte bereit, aber
der Wert des Buches liegt darin, dass die wichtigsten Fragen aufgeworfen werden.
Adolf Muschg — der das Vorwort zur deutschen Ausgabe geschrieben hat — findet, dass uns
unsere Solidarität mehr ermöglichen sollte, viel mehr als heute.

Kurt Dreher

Corrigendum
Im Beitrag von Andreas Schmutz, Wo Politik und Spiritualität eine Einheit bilden, Heft 5/1983,
S. 138, wurde das Zitat Luk. 17,33 verstümmelt und dadurch sinnverkehrt wiedergegeben. Es
muss richtig heissen: « Wer sein Leben zu erhalten sucht, der wird es verlieren, und wer es
verliert, der wird es gewinnen.»

192


	Wo Politik und Spiritualität eine Einheit bilden : Gedanken zu Apostelgeschichte 3 und 4
	Anhang

