Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)
Heft: 4
Artikel: Gerechtigkeit ist der wahre Name des Friedens. 1., Orientierung am

Neuen Testament ; 2., Umgang mit dem Frieden in der
Kirchengeschichte ; 3., Gerechtigkeit ist die einzig wahre Basis des

Friedens
Autor: Solle, Dorothee
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. Ich habe nicht widerstrebt,
ich bin nicht nach hinten gemchecn,
‘den Schlagenden gaJB ich hin meinen Riicken,
den Raufenden meine Wangen beide.
Mir hilft ER, mein Herr,
darmum werde ich nicht zum Schimpf,
darum konnte ich mein Antlitz kieselgleich machen.

Ich bin nicht klein, meine Wiirde ist nicht der Spielball der andern,
sie ist im Innersten nicht zu treffen. Ich bin ich. Ich bin wie ein Kiesel,
nicht zu alterieren und nicht zu manipuliencn, ich behalte mein Wesen.
Weder in der Bergpredigt noch im Lied im Jesaiabuch wird eine auf-
opferungswillige Gesinnung beschrieben und schon gar nicht ein re-
ligioser Masochismus. Sondern es .soll eine mutige und verniinftige
‘Haltung ins Licht geriickt werden. Sie verzichtet auf eine Absicherung
und ist risikobereit, aber nicht vernunftlos, sondern realistisch. .

7. Widerstand?

‘Wir werden aufgerufen, ¢nicht zu widersteheny. Im gmech]schen Ori-
ginal ergibt sich hier ein Wortspiel. Frei umschrieben, klingt es so:
Ihr habt gelernt: Auge wider Auge, Zahn wider Zahn. Ich sage
euch, lernt um, widersteht dem Bosen iiberhaupt nicht. Beant-
wortet nicht Gleiches mit Gleichem. Unterbrecht die Kette von Re-
aktion und Gegenreaktion. Nicht daB ihr das Bose einfach hinnehmt
oder seine Wirklichkeit verdringt. Blickt thm ins Auge. Versucht einen
‘neuen, einen erfinderischen Widerstand.

DOROTHEE SOLLE

| Gerechtigkeit |
ist der wahre Name des Friedens

1. Orientierung am Neuen Testament
Pax Romana und Pax Christi

Bereits in der Geschichte von der Geburt Jesu (Lk. 2) taucht das groBe
System der Pax Romana auf: Ein Steuersystem zwang Josef und Maria,
ihre ‘Heimat zu verlassen und in ihre Stadt zu gehen, um sich in die
Steuerlisten einzutragen, die — wie das Evangelium betont — zum
ersten Mal auflagen. Das war also ein neuer Akt der Inbesitznahme

103



von Biirgern oder Leuten, wenn die Bewohner der Provinzen von Rom
aufgelistet, eingetragen wurden, damit sic besser ausgebeutet. werden
konnten. Das war ein juristischer Teil des groBen Weltsystems der Pax
Romana, bestehend aus einem Zentrum, Rom, und aus der Peripherie,
den unterworfenen Provinzen.

In Rom herrschten materieller Ueberfluf3 bei der fithrenden Klasse,
unvorstellbare Gier nach neuen Waren und nach neuen Geniissen, ab-
solute moralische Kormption, was zusammenging mit psychischer
Leere, Langeweile, Sinnlosigkeitserfahrung, der Zerstorung der mensch-
lichen Bezichungen. In den unterworfenen Provinzen der Peripherie
herrschten unvorstellbares Elend, Mangel an Nahrung, Obdach und
Erzichung, grofBe psychische Apathie; ohne Hoffmung auf irgendeine
Verandaerung Dieser Apathie begegnen wir laufend im Neuen Testa-
ment in den unverhidltnismidBig vielen Lahmen, Verkriippelten, Brest-
haften, Kranken, Arbeitslosen.

Dieses Gesamtsystem der Pax Romana, der sozw-okonoumsche
Hintergrund des Neuen Testamentes, war dazu aufgebaut, daB die
Reichen reicher und die Armen drmer wurden. «Pax», «Friedeny wurde
das System von denen genannt, die es licbten. Die anderen hitten es
mit mehr Grund «Krieg) genannt. «Frieden» im Sinne der Romer be-
deutete fiir sie nichts als weitere Verelendung.

In dieser Welt der Stetueremtrelbung, Ausbeutung, Unwndnuakumg
des Politisch-abhingig-Machens, tritt in der Geschichte von Lukas 2
ein Engel auf und sagt: Friede fiir die Armen, Friede auf Erden. Ein
irdischer Friede ist gemeinf, weder ein innerlicher mit Gott, noch ein
nach dieser Welt stattfindender. Der Friede, den Christus bringt, die
Pax Christi, ist die Gute Nachricht fiir diejenigen, die unter der Pax
Romana leiden. Er ruft die Menschen aus dieser Apathie und Ver-
zweiflung, aus diesem Gar-nichts-mehr-zu-hoffen-Haben, ruft sie weg
von den Gewohnheiten des Unterdriickt-Werdens, des Sich-zugrunde-
richten-Lassens in eine neue Hoffnung hinein.

Dieses Zusammenspiel einer bestimmten Finanz-, Handels-, Steuer-,
Militarpolitik, auf dem die gewaltige Kulturleistung der Pax Romana
beruhte, dieser Gesetzesapparat, der sich gegen jene richtete, die diese
«Ordnungy der Pax Romana storten (zunichst in der Provinz, wo Jesus
hingerichtet wurde, dann auch im Zentrum, wie Paulus’ Schicksal zeigt),
ist auch heute noch gegenwirtig: Es ist das Allernormalste, den Frieden
auf Militarismus zu griinden, der allerdings meist nicht Militarismus ge-
nannt wird, sondern Abschreckung, defense, Verteidigung, gerechter
Krieg, der aber doch real vollzogen wird, indem er Kraft, Intelligenz
und Steueraufkommen der Menschen versohhngt, um sich selbst zu
reprodumeren Der Fnede Christi aber ist auf einer groferen Gerechtig-

104



keit aufgebaut, dic es den Menschen gar nicht so notwendig erscheinen
148t, Kriege zu fiihren.

‘ Die Grundliige der Kirchen ist dic Annahme, daB wir beides haben
konnen: nach aulen eine Pax Romana, Sowjetica, Americana, die
unseren Wohlstand absichert, das System so weiterfunktionieren 1408t,
wie es ist, und nach innen, fiir unser Seelenleben, was immer das heift,
eine Pax Christi. Das Neue Testament geht davon aus, daB man sich
entscheiden muB}, dafl es eine Harmonie zwischen einer Pax Romana
oder Americana und einer Pax Christi nicht gibt: Ihr kénnt nicht
Gott und dem Mammon dienen, ihr kénnte nicht Gott und dem Kapi-
talismus dienen, ihr kénnte nicht Gott und dem Militarismus dienen.
Diese Entscheidung ist es, an der Christen heute arbeiten.

Theologiegeschichtlich geredet, leben wir in einer Zeit, in der
immer mehr Kirchen sich entscheiden, weil sie sehen, da} sie nicht
gleichzeitig einer Pax Romana und der Pax Christi dienen konnen, in
der also eine Polarisierung stattfindet. Dies ist etwa innerkirchlich in
Westdeutschland geschehen: Die reformierte Kirche hat auBerordent-
lich klar zur Abriistung Stellung genommen, indem sie den Besitz, das
Testen und Aufstellen von Atomwaffen Siinde nennt und nicht etwas,
was man noch tun kann, wie es die Hauptkirche, die evangelische
Kirche Deutschlands, noch sagt, die nur das Abwerfen von Atom-
bomben fiir Siinde hilt. Das ist Geschwitz, denn die eigentliche Frage
ist: Wie weit ist der Besitz atomarer Waffen mit dem. Glauben an den
Schopfer, den Erloser und den Geist vereinbar? Diese Frage hat uns die
holldndische Kirche gestellt, sie wird in der katholischen Kirche in den
USA diskutiert, und von dort erwartet man fiir demnéchst eine Aussage
der katholischen Bischofe, die zweifellos weiter gehen wird als das, was
die westdeutschen Bischofe bisher gesagt haben.

Man kann Frieden auf Gerechtigkeit bauen, und man kann Frieden
auf Militarismus bauen. Die Frage ist, wie weit letzteres heute noch
irgendeine moralische Legitimitit hat. Jesus von Nazareth hat den Aus-
druck ¢Friedensstiftery — die den Frieden m achen (¢poieiny steht
da im Griechischen) — angewendet auf die Leute, mit denen er zu-
sammen war: Fischer, Frauen, Leute, die absolut nichts galten. Der
Ausdruck «Friedensstiftery gehorte aber auch gleichzeitig zur unsig-
lich schmeichelhaften Rhetorik, mit der die Hoflinge den rOmischen
Kaiser umkrinzten, weil durch ihn der Friede aufrecht erhalten worden
sei. Die Parallelen zur Gegenwart sind evident, znm Gerede, daf} die
NATO auf Grund ihres herrlichen Schutzes und des hervorragenden
Gleichgewichts den Frieden in Europa garantiert habe und seit so langer
Zeit friedenschaffend sei. So reden die Hoflinge unserer Zeit iiber die
westlichen Biindnissysteme, als konne es einen Frieden geben, der auf

105



Militarismus aufgebaut ist und der unsere Kriege in andere Linder ex-
portiert. Jesus Christus hat nicht den Cisar Augustus Friedensstifter
genannt, sondern jene Leute, die auf ganz andere Art und Weise Frieden
aufzubauen versuchten.

2. Umgang mit dem Frieden in der Kirchengeschichte

Prinzipiell gibt es drei verschiedene Antworten auf die Friedensbotschaft
Jesu:

1. Antwort: der urchristliche und von vielen im Lauf der
Kirchengeschichte wiederholte Pazifismus

Die Menschen, die dem Jesus von Nazareth nachfolgten, haben den
Militardienst verweigert, weil mit dem Militdrdienst das Opfer fiir den
Kaiser verbunden war, das zu den Pflichten des Soldaten gehorte. Genau
hier hatte die groBe religiose Toleranz des romischen Reiches ihre
Grenze. Daher haben Christen den Militdrdienst verweigert, haben sich
als Pazifisten erklirt, haben die Anbetung des Kaisers zuriickgewiesen.
So sind viele zum Martyrium gekommen, nicht, weil sie in einem reinen,
abstrakt religiosen Sinn an Jesus glaubten, sondern weil sie den Wehr-
dienst verweigerten. Ihr Verbrechen war, daf} sie wie Jesus lebten und
nicht einfach an ihn glaubten.

Eine Grundlage pazifistischer Religiositit ist, da3 Jesus nicht als
Superstar erscheint, der alles tut, was wir in unserer Schwiche nicht
fertigbringen. Es ist der Versuch, Jesus zu leben, statt ihn zu verehren.
Soren Kierkegaard hat die Unterscheidung gemacht zwischen einem
Nachfolger und einem Bewunderer. Die Bewunderung Jesu ist hdufig
dazu beniitzt worden, um die Nachfolge zu vermeiden: Je groBartiger
die Christologie und je hoher die Bewunderung, umso geringer die
Nachfolge. Es gibt Theologen, deren Interesse es ist, den Abstand
zwischen Christus und uns méoglichst groB zu machen. Das Neue Testa-
ment spricht aber immer wieder davon, daBl es Sache der Jiinger ist,
Wunder zu tun. Man kann sogar sagen: an die Wunder Jesu wirklich
glauben heif}t, sie vollbringen.

2. Antwort: die sich im Frithmittelalter (Augustinus)
herausbildende Lehre vom gerechten Krieg

Nach der konstantinischen Wende hat sich die Notwendigkeit ergeben,
den christlichen Staat zu rechtfertigen und die Politik dieses Staates
zu legitimieren. Auf diesem Untergrund ist die Theorie des gerechten
Krieges gewachsen, deren Intention sicher war, die Grausamkeit und
den imperialistischen Raubcharakter der Kriege zu mildern, so daB
a) Kriege begrenzt wurden und b) bestimmte Bedingungen ausgedacht

106



wurden, unter denen Kriege gerechtfertigt wiren. Diese an sich hu-
manisierende Tendenz hat allerdings wenig gebracht, wie heute deut-
lich zu sehen ist: Die Theorie vom gerechten Krieg lebt wieder auf in
der Ideologie der Verteidigung. Wir haben ein Militir und sagen: nur
zur Verteidigung. In der seit 1948/49 stattfindenden Gehirnwische
wurde das Wort «Kriegy ausgemerzt. Statt Kriegsministerium, Kriegs-
steuern und Kriegsfall gibt es nurmehr Verteidigungsministenium, Ver-
teidigungsetat, Verteidigungsminister, Verteidigungsfall.

3. Antwort: die Kreuzziige, ein Versuch, Eroberungskriege gegen
die Heiden religios zu rechtfertigen, obwohl wirtschaftliche und
politisch-imperialistische Interessen im Vordergmund standen

Amch heute bekommen wir von unseren Verbiindeten Reden mit Kreuz-
zugs-Tonen zu horen: Man sieht jetzt in Polen, wie furchtbar das alles
ist. Das stimmt natiirlich. Mit dem Hinweis «Polen»! ist bei uns aber
«mehr Riistungy gemeint. In dieser Form gebraucht, heilt «Poleny im
Westen nicht Solidaritit mit den Menschen. Wieso meinen diese Men-
schen, mehr Mittelstreckenraketen bei uns wiirden irgendeinem polni-
schen Arbeiter helfen? Wir miissen uns hiiten zu meinen, die Unter-
driickung durch den Sowjetimperialismus hinter dem Fisernen Vorhang
wiirde bekdampft, gelindert, liberalisiert durch mehr Militarismus hier.

3. Gerechtigkeit ist die einzig wahre Basis des Friedens

Wihrend beim Modell der Pax Romana der himmelschreiende, groteske
und kranke Luxus einer diinnen Oberschicht dem absoluten Elend der
Menschen in der Peripheriec gegeniiberstand, sollte das, was wir mit
Gerechtigkeit meinen, auf Ausgleich hin konzipiert sein, ein mittlerer
Weg sein, ein Nicht-zu-viel und Nicht-zu-wenig.

1. These: Die Bomben fallen jetzt

Dieser Satz: «the bombs are falling nowy, den die amerikanische Frie-
densbewegung zum ersten Mal gepragt hat, hat mir bei meinem person-
lichen Immer-mehr-Pazifist-Werden geholfen. Bevor ich diesen Satz
zum ersten Mal horte, hatte ich immer naiv gedacht: jetzt macht man
diese verriickten Bomben und kein Mensch weifl warum, dann steckt
man sie in irgendwelche Behilter und wartet, bis man sie herausziehen
kann. Es war mir nicht klar, daB diese Bomben aktuell gegenwirtig
waren. Jetzt nehme ich dieses «jetzty zur Kenntnis: Die Bomben fallen
nicht nur spéter, sondern auch jetzt.

Nicht nur Furcht vor dem, was kommen wird, ist das eigentliche
Motiv der Friedensbewegung in Westeuropa, sondern ein Entsetzen,
ein Ekel an der Kultur, in der wir jetzt leben und die davon lebt, daB3

107



jede Minute ein Kind stirbt. Wahrend Sie diese Sétze lesen und 60 Se-
kunden vergehen, stirbt wieder ein Kind. Und ich rede nur von den
. Kindern unter zwei Jahren und gar nicht von all den anderen, die
sterben. .

Die Bomben fallen in der Tat jetzt: Es ist das zentrale Problem im
letzten Viertel dieses Jahrhunderts, es ist die ungeheuerste Barbarei aller
Zeiten, die da mit unserer Hilfe, mit unseren Steuern und mit dem,
was unsere Intelligenz denkt, wichst und gedeiht. Man kann auch
sehen, wohin die Bomben fallen: auf die Dritte Welt; auf das Sozial-
system, denn der Sozialabbau macht sich nun auch in der BRD be-
merkbar, und besonders in den USA produziert er einen vor-Roosevelt-
schen Zustand, wenn die geringen Ermungenschaften der Armen (Lebens-
mittelmarken, «Medicaidy und andere Beihilfesysteme) zunehmend ge-
kiirzt und zerstort werden.

FEin weiteres Beispiel dafiir, wie die Bomben operieren, ist die
Gemeinschaft der Wissenschafter und Ingenieure: 50 Prozent von ihnen
arbeiten fiir das Militdr oder militirbezogene Industrien. Das heift, daB
die Intelligenz dieser Menschen fiir den Overkill gebraucht wird: Sie
denken sich neue Methoden aus, wie man Menschen besser toten kann.

Die Bomben fallen also jetzt und nicht erst spiter. Sie vernichten
auch, was Wissenschaft hieB und einen Anspruch vertrat, etwas fiir die
Menschen und deren Wohlfahrt zu entwickeln.

2. These: Aufriistung totet ohne Krieg

Dazu ein philosophischer Gedanke: Die Vorbereitung fiir etwas ver-
dndert den Vorbereitenden. Wenn sich zum Beispiel eine Braut in einer
traditionalen Gesellschaft lange Jahre auf die Hochzeit vorbereitet, auf
etwas hin lebt, was eintreten wird, so wird ihr jetziges Leben, was sie
jetzt ist, charakterisiert durch das, was die Zukunft ihr bringt. Mit
anderen Worten: Die Zukunft ist die Mutter der Gegenwart.

Unsere nationale und internationale Zukunft ist die Planung des
Krieges. Man moge sich nun nicht einbilden, dies wiirde auf die Men-
schen, die in diesem gesellschaftlichen Zusammenhang stehen, ohne
Folgen bleiben. Man soll sich doch nicht einbilden, es wire fiir die
Menschen psychisch unerheblich, wenn die wesentliche Anstrengung
einer Nation finanziell, intelligenz- und verwaltungsmiBig auf die Vor-
bereitung des Holocaust ausgerichtet ist. Man soll sich nicht einbilden,
dies zerstore die Menschen nicht schon jetzt, mache sie nicht schon jetzt
kaputt, denn die Zukunft ist die Mutter der Gegenwart.

Wenn die Gesamtgesinnung cines Komplexes zum Militarismus
treibt, wenn Militarismus das ist, was uns eigentlich beherrscht, dann
schlidgt es auch voll zu in der Psyche der Empfindlichsten von uns und

108



macht sie kaputt: Jene, die auf die StraBen gehen und die Macht des
Staates zu spiiren bekommen, die Hauser besetzen und hinausgeschmis-
sen werden; jene Jugendlichen, die zunehmend verzweifeln, die an
Drogen eingehen, die in psychiatrische Krankenhduser eingeliefert und
zu Dauerpatienten werden — sie alle sind Opfer dessen, was wir mit
der Ueberzeugung ausdriicken: Aufriistung totet auch ohne Krieg.

3. These: «Ein Volk ohne Vision geht zugrunde» (Spriiche 14, 18)

Das Volk, aus dem ich komme, hat wenig, wenn nicht keine Vision.
Oder: Die Vision des Volkes, in dem ich lebe, ist Geld und Gewalt.
Diese zentralen Werte, denen zuzustimmen man verhalten ist, sind —
simpel gesagt — die des militaristischen Kapitalismus. Erzbischof Hunt-
hausen in Seattle hat auf den Vorwurf, dal3 doch die Bombe ein so
gutes Mittel gegen die Atheisten sei, geantwortet, daB er nichts kenne,
das so atheistisch wire wie die Bombe selbst, weil sie die Verleugnung
anderer Werte als Geld und Gewalt darstelle.

Diec Bombe ist das zentrale Symbol unserer Gesellschaft, des
herrschenden Patriarchats, an dem nicht geriittelt werden darf, der
Herrenmenschenkultur, die ausschlieBt, was sie fiir barbarisch hilt,
dieser rassistischen, sexistischen und kapitalistischen Kultur, die alles
andere wegschiebt, unterdriickt, nicht zu Wort kommen l46t.

Gegenthese: Gottes Unilateralismus

In der Tradition, aus der ich komme, hat Gott einseitig, unilateral, ab-
geriistet: Er hat die Machtmittel, die ein groler Supervater immer hat,
nicht beniitzt. Er hat nicht wie Zeus mit Blitzen und Donnern regiert,
nicht auf Soldaten gesetzt, Jesus nicht in einen Palast hineingeboren.
Alles dies sind Abriistungssymbole. Gott wollte nicht mit Konigen pak-
tieren, nicht mit der herrschenden Biirokratie, nicht mit den herrschen-
den Naturgewalten — diese Formen von Herrschaft, die in dem uns
iiberkommenen Bild von Gott stark angelegt sind, wurden in Jesus
Christus iiberholt und eriibrigt. Und wenn wir von Inkarnation reden,
also davon, dal Gott Fleisch geworden ist, dann heif3t Fleisch: ver-
wundbares, krebsanfilliges, totbares Fleisch — diese Sorte Fleisch und
keine andere, besser geschiitzte, besser gesicherte, gepanzerte oder
irgendwie erhabene iiber all das, was mit unserem Leben geschieht. Das
ist die Botschaft des Neuen Testaments: Gott hat einseitig von sich aus
abgertistet.

Die Friedensanwilte in den iiber dreiBig Jahre wihrenden Ab-
riistungsverhandlungen vermitteln mir den FEindruck von guten Ge-
schiiftsleuten. Der beste Geschiiftsmann ist, wer moglichst viel heim-
bringt und moglichst wenig dafiir bezahlt, wer moglichst wenig eigene

109



Waffen aufgibt, begrenzt, verbietet und moglichst viel vom anderen
bekommt. Solange der Friede auf einem solchen «businessy aufbaut,
hat man keine Idee von ¢shalomy, dem auf Gerechtigkeit gebauten und
mit Gliick verbundenen Frieden, wie er im Alten Testament verstan-
den wird: gegriindet auf dem gerechten Gemeinwesen, auf dem Schutz
der wirtschaftlich und rechtlich Schutzlosen.

Den Frieden in unserer Welt durch ein geschicktes, praktisches
«businessy herstellen zu wollen, ist naiver Rationalismus, ist, als wiirde
man sagen: Jetzt setzt euch doch einmal zusammen und vertragt euch
und begrenzt doch die Moglichkeit, jeden Menschen zwolf- oder mehr-
mal umzubringen auf sechs- oder viermal. Diese Hoffnung, doch auf
die zu vertrauen, die etwas aushandeln werden, wobei man in der
Position des Zuschauers bleibt, hat einen existentiellen Unernst: Man
zieht sich selbst zurtick aus diesem Streit der offenbar Verriickten und
erwartet, daB sie sich auf ihrer Ebene mit ihren Mitteln einfigen.

Dazu hat uns das hollindische Volk eine neue Definition von Frei-
heit gegeben: Freiheit bedeutet Freisein von atomaren Waffen: «Be-
freit die Welt von den Kernwaffen und beginnt damit in den Nieder-
landen!y Gerade dieses «beginnt damit in den Niederlanden» besagt,
daB man irgendwo anfangen muf}, und das kann nicht nur in Genf
oder an Konferenztischen sein, sondern das muB3 dort sein, wo Men-
schen entschlossen sind, fiir den Frieden und gegen die Kriegsmaschine
zu arbeiten und gegen die, die Frieden als «businessy auffassen. Zur
Friedensarbeit gehort also eine existentielle Dimension und die bedeu-
tet zu begreifen, daB es unsere eigene Sache ist, die uns niemand ab-
nimmt, und daB es nicht die Sache der anderen ist.

Bei einem Gottesdienst in Washington haben wir einmal ein Spiri-
tual gesungen: «it’s me, standing in the need of prayer, it’s not my
brother, it’s me.» Wir haben das Lied variiert: Es sind auch nicht die
Kubaner, die das Gebet brauchen, ich bin’s, es sind auch nicht die
Russen, die das Gebet brauchen, ich bin’s. Irgendwann in seinem Leben
muf3 man dieses «it’s mey verstehen.

Solange man noch auf die anderen wartet, daB} die sich zusammen-
setzen und sich herunterschaukeln — das ist die verriickte und idioti-

“sche Idee des Bilateralismus — solange hat man nicht begriffen, daf3

die einzelnen Volkergruppen ausbrechen miissen aus diesem System
des Wahnsinns. Das zu tun ist unsere Sache und nicht die Sache des
Wartens, bis die herrschenden Minner und Regierungen sich geeinigt
haben. ' |

110



	Gerechtigkeit ist der wahre Name des Friedens. 1., Orientierung am Neuen Testament ; 2., Umgang mit dem Frieden in der Kirchengeschichte ; 3., Gerechtigkeit ist die einzig wahre Basis des Friedens

