
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 4

Artikel: Gerechtigkeit ist der wahre Name des Friedens. 1., Orientierung am
Neuen Testament ; 2., Umgang mit dem Frieden in der
Kirchengeschichte ; 3., Gerechtigkeit ist die einzig wahre Basis des
Friedens

Autor: Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich habe nicht widerstrebt,
ich bin nioht nach hinten gewichen,
den Sohlagenden gab ich hin meinen Rücken,
den Raufenden meine Wangen beide.
Mir hilft ER, mein Herr,
darum werde ich nicht zum Schimpf,
darum konnte ich mein AntHtz kieselgleich machen.

Ich bin nicht klein, meine Würde ist nicht der Spielball der andern,
sie ist im Innersten nicht zu treffen. Ich bin ich. Ich bin wie ein Kiesel,
nicht zu alterieren und nicht zu manipuHeren, ich behalte mein Wesen.
Weder in der Bergpredigt nooh im Lied im Jesaiabuoh wird eine auf-
opferungswülige Gesinnung beschrieben und schon gar nicht ein
religiöser Masochismus. Sondern es soll eine mutige und vernünftige
Haltung ins Licht gerückt werden. Sie verzichtet auf eine Absicherung
und ist risikobereit, aber nicht vernunftlos, sondern realistisch.

7. Widerstand?
Wir werden aufgerufen, «nicht zu widerstehen». Im griechischen
Original ergibt sich hier ein Wortspiel. Frei umschrieben, klingt es so:
Ihr habt gelernt: Auge wider Auge, Zahn wider Zahn. Ich sage
euch, lernt um, widersteht dem Bösen überhaupt nicht. Beantwortet

nicht Gleiches mit Gleichem. Unterbrecht die Kette von
Reaktion und Gegenreaktion. Nicht daß ihr das Böse einfach hinnehmt
oder seine WffikHchkeit verdrängt. Blickt ihm ins Auge. Versucht einen
neuen, einen erfinderischen Widerstand.

DOROTHEE SOLLE

Gerechtigkeit
ist der wahre Name des Friedens

1. Orientierung am Neuen Testament

Pax Romana und Pax Christi

Bereits in der Geschichte von der Geburt Jesu (Lk. 2) taucht das große
System der Pax Romana auf: Ein Steuersystem zwang Josef und Maria,
ihre Heimat zu verlassen und in ihre Stadt zu gehen, um sich in die
Steuerlisten einzutragen, die — wie das EvangeHum betont — zum
ersten Mal auflagen. Das war also ein neuer Akt der Inbesitznahme

103



von Bürgern oder Leuten, wenn die Bewohner der Provinzen von Rom
aufgelistet, eingetragen wurden, damit sie besser ausgebeutet werden
konnten. Das war ein juristischer Teil des großen Weltsystems der Pax
Romana, bestehend aus einem Zentrum, Rom, und aus der Peripherie,
den unterworfenen Provinzen.

In Rom herrschten materieUer Ueberfluß bei der führenden Klasse,
unvorstellbare Gier nach neuen Waren und nach neuen Genüssen,
absolute morahsche Korruption, was zusammenging mit psychischer
Leere, Langeweile, Sinnlosigkeitserfahrung, der Zerstörung der mensch-
Hchen Beziehungen. In den unterworfenen Provinzen der Peripherie
herrschten unvorsteUbares Elend, Mangel an Nahrung, Obdach und
Erziehung, große psychische Apathie; ohne Hoffnung auf irgendeine
Veränderung. Dieser Apathie begegnen wir laufend im Neuen Testament

in den unverhältnismäßig vielen Lahmen, Verkrüppelten,
Bresthaften, Kranken, Arbeitslosen.

Dieses Gesamtsystem der Pax Romana, der sozio-ökonomische
Hintergrund des Neuen Testamentes, war dazu aufgebaut, daß die
Reichen reicher und die Armen ärmer wurden. «Pax», «Frieden» wurde
das System von denen genannt, die es liebten. Die anderen hätten es
mit mehr Grund «Krieg» genannt. «Frieden» im Sinne der Römer
bedeutete, für sie nichts als weitere Verelendung.

In dieser Welt der Steuereintreibung, Ausbeutung, Unterdrückung,
des Politisch-abhängig-MaOhens, tritt in der Geschichte von Lukas 2
ein Engel auf und sagt: Friede für die Armen, Friede auf Erden. Ein
irdischer Friede ist gemeint, weder ein inneriicher mit Gott, noch ein
nach dieser Welt stattfindender. Der Friede, den Christus bringt, die
Pax Christi, ist die Gute Nachricht für diejenigen, die unter der Pax
Romana leiden. Er ruft die Menschen aus dieser Apathie und
Verzweiflung, aus diesem Gar-nichts-mehr-zu-hoffen-Haben, ruft sie weg
von den Gewohnheiten des Unterdrückt-Werdens, des Sich-zugrunde-
richtesn-Lassens in eine neue Hoffnung hinein.

Dieses Zusammenspiel einer bestimmten Finanz-, Handels-, Steuer-,
MiHtärpoHtik, auf dem die gewaltige Kulturleistung der Pax Romana
beruhte, dieser Gesetzesapparat, der sich gegen jene richtete, die diese
«Ordnung» der Pax Romana störten (zunächst in der Provinz, wo Jesus
hingerichtet wurde, dann auch im Zentrum, wie Paulus' Schicksal zeigt),
ist auch heute noch gegenwärtig: Es ist das Allernormalste, den Frieden
auf MiHtarismus zu gründen, der aUerdings meist nicht MiHtarismus
genannt wird, sondern Abschreckung, defense, Verteidigung, gerechter
Krieg, der aber dooh real vollzogen wird, indem er Kraft, InteUigenz
und Steueraufkommen der Menschen verschlingt, um sich selbst zu
reproduzieren. Der Friede Christi aber ist auf einer größeren Gerechtig-

104



keit aufgebaut, die es den Menschen gar nicht so notwendig erscheinen
läßt, Kriege zu führen.

Die Grundlüge der Kirchen ist die Annahme, daß wir beides haben
können: nach außen eine Pax Romana, Sowjetica, Americana, die
unseren Wohlstand absichert, das System so weiterfunktionieren läßt,
wie es ist, und nach innen, für unser Seelenleben, was immer das heißt,
eine Pax Christi. Das Neue Testament geht davon aus, daß man sioh
entscheiden muß, daß es eine Harmonie zwischen einer Pax Romana
oder Americana und einer Pax Christi nicht gibt: Ihr könnt nioht
Gott und dem Mammon dienen, ihr könnte nicht Gott und dem
Kapitalismus dienen, ihr könnte nicht Gott und dem MiHtarismus dienen.
Diese Entscheidung ist es, an der Christen heute arbeiten.

TheologtegeschiChtHch geredet, leben wir in einer Zeit, in der
immer mehr Kirchen sich entscheiden, weil sie sehen, daß sie nicht
gleichzeitig einer Pax Romana und der Pax Christi dienen können, in
der also eine Polarisierung stattfindet. Des ist etwa innerkirchHch in
Westdeutschland geschehen: Die reformierte Kirche hat außerordentlich

klar zur Abrüstung Stellung genommen, indem sie den Besitz, das
Testen und Aufstellen von Atomwaffen Sünde nennt und nicht etwas,
was man noch tun kann, wie es die Hauptkirche, die evangelische
Kirche Deutschlands, noch sagt, die nur das Abwerfen von
Atombomben für Sünde hält. Das ist Geschwätz, denn die eigenthche Frage
ist: Wie weit ist der Besitz atomarer Waffen mit dem. Glauben an den
Schöpfer, den Erlöser und den Geist vereinbar? Diese Frage hat uns die
hoUändische Kirche gestellt, sie wird in der katholischen Kirche in den
USA diskutiert, und von dort erwartet man für demnächst eine Aussage
der katholischen Bischöfe, die zweifeHos weiter gehen wird als das, was
die westdeutschen Bischöfe bisher gesagt haben.

Man kann Frieden auf Gerechtigkeit bauen, und man kann Frieden
auf Militarismus bauen. Die Frage ist, wie weit letzteres heute noch
irgendeine moraHsche Legitimität hat. Jesus von Nazareth hat den
Ausdruck «Friedensstifter» — die den Frieden machen («poiein» steht
da im Griechischen) — angewendet auf die Leute, mit denen er
zusammen war: Fischer, Frauen, Leute, die absolut nichts galten. Der
Ausdruck «Friedensstifter» gehörte aber auch gleichzeitig zur unsäglich

schmeichelhaften Rhetorik, mit der die Höflinge den römischen
Kaiser umkränzten, weil durch ihn der Friede aufrecht erhalten worden
sei. Die Parallelen zur Gegenwart sind evident, zum Gerede, daß die
NATO auf Grund ihres herrlichen Schutzes und des hervorragenden
Gleichgewichts den Frieden in Europa garantiert habe und seit so langer
Zeit friedenschaffend sei. So reden die Höflinge unserer Zeit über die
westHchen Bündnissysteme, als könne es einen Frieden geben, der auf

105



MiHtarismus aufgebaut ist und der unsere Kriege in andere Länder
exportiert. Jesus Christus hat nicht den Cäsar Augustus Friedensstifter
genannt, sondern jene Leute, die auf ganz andere Art und Weise Frieden
aufzubauen versuchten.

2. Umgang mit dem Frieden in der Kirchengeschichte

PrinzipieU gibt es drei verschiedene Antworten auf die Friedensbotschaft
Jesu:

1. Antwort: der urchristliche und von vielen im Lauf der
Kirchengeschichte wiederholte Pazifismus

Die Menschen, die dem Jesus von Nazareth nachfolgten, haben den
Militärdienst verweigert, weil mit dem MiUtärdienst das Opfer für den
Kaiser verbunden war, das zu den Pflichten des Soldaten gehörte. Genau
hier hatte die große reHgiöse Toleranz des römischen Reiches ihre
Grenze. Daher haben Christen den Militärdienst verweigert, haben sich
als Pazifisten erklärt, haben die Anbetung des Kaisers zurückgewiesen.
So sind viele zum Martyrium gekommen, nicht, weil sie in einem reinen,
abstrakt reHgiösen Sinn an Jesus glaubten, sondern weil sie den Wehrdienst

verweigerten. Ihr Verbrechen war, daß sie wie Jesus lebten und
nicht einfach an ihn glaubten.

Eine Grundlage pazifistischer Religiosität ist, daß Jesus nicht als
Superstar erscheint, der aUes tut, was wir in unserer Schwäche nicht
fertigbringen. Es ist der Versuch, Jesus zu leben, statt ihn zu verehren.
Sören Kierkegaard hat die Unterscheidung gemacht zwischen einem
Nachfolger und einem Bewunderer. Die Bewunderung Jesu ist häufig
dazu benützt worden, um die Nachfolge zu vermeiden: Je großartiger
die Christologie und je höher die Bewunderung, umso geringer die
Nachfolge. Es gibt Theologen, deren Interesse es ist, den Abstand
zwischen Christus und uns mögHohst groß zu machen. Das Neue Testament

spricht aber immer wieder davon, daß es Sache der Jünger ist,
Wunder zu tun. Man kann sogar sagen: an die Wunder Jesu wirkHch
glauben heißt, sie voHbringen.

2. Antwort: die sioh im Frühmittelalter (Augustinus)
herausbildende Lehre vom gerechten Krieg

Nach der konstantinischen Wende hat sich die Notwendigkeit ergeben,
den christlichen Staat zu rechtfertigen und die PoHtik dieses Staates

zu legitimieren. Auf diesem Untergrund ist die Theorie des gerechten
Krieges gewachsen, deren Intention sicher war, die Grausamkeit und
den imperialistischen Raubcharakter der Kriege zu mildern, so daß
a) Kriege begrenzt wurden und b) bestimmte Bedingungen ausgedacht

106



wurden, unter denen Kriege gerechtfertigt wären. Diese an sich
humanisierende Tendenz hat aUerdings wenig gebracht, wie heute deutlich

zu sehen ist: Die Theorie vom gerechten Krieg lebt wieder auf in
der Ideologie der Verteidigung. Wir haben ein MiHtär und sagen: nur
zur Verteidigung. In der seit 1948/49 stattfindenden Gehirnwäsche
wurde das Wort «Krieg» ausgemerzt. Statt Kriegsministerium,
Kriegssteuern und KriegsfaU gibt es nurmehr Verteidigungsministerium,
Verteidigungsetat, Verteidigungsminister, VerteidigungsfaH.

3. Antwort: die Kreuzzüge, ein Versuch, Eroberungskriege gegen
die Heiden reHgiös zu rechtfertigen, obwohl wirtschaftHche und
politisöh-imperiaUstisohe Interessen im Vordergrund standen

Auch heute bekommen wir von unseren Verbündeten Reden mit Kreuz-
zugs-Tönen zu hören: Man sieht jetzt in Polen, wie furchtbar das alles
ist. Das stimmt natüriich. Mit dem Hinweis «Polen»! ist bei uns aber
«mehr Rüstung» gemeint. In dieser Form gebraucht, heißt «Polen» im
Westen nicht Solidarität mit den Menschen. Wieso meinen diese
Menschen, mehr Mittelstreckenraketen bei uns würden irgendeinem polnischen

Arbeiter helfen? Wir müssen uns hüten zu meinen, die
Unterdrückung durch den Sowjetimperialismus hinter dem Eisernen Vorhang
würde bekämpft, gelindert, liberalisiert duroh mehr Militarismus hier.

3. Gerechtigkeit ist die einzig wahre Basis des Friedens

Während beim ModeU der Pax Romana der himmelschreiende, groteske
und kranke Luxus einer dünnen Oberschicht dem absoluten Elend der
Menschen in der Peripherie gegenüberstand, sollte das, was wir mit
Gerechtigkeit meinen, auf Ausgleich hin konzipiert sein, ein mittlerer
Weg sein, ein Nicht-zu-viel und Nicht-zu-wenig.

1. These: Die Bomben fallen jetzt
Dieser Satz: «the bombs are falling now», den die amerikanische
Friedensbewegung zum ersten Mal geprägt hat, hat mir bei meinem persönlichen

Immer-mehr-Pazifist-Werden geholfen. Bevor ich diesen Satz
zum ersten Mal hörte, hatte ich immer naiv gedacht: jetzt macht man
diese verrückten Bomben und kein Mensch weiß warum, dann steckt
man sie in irgendwelche Behälter und wartet, bis man sie herausziehen
kann. Es war mir nioht klar, daß diese Bomben aktueH gegenwärtig
waren. Jetzt nehme ich dieses «jetzt» zur Kenntnis: Die Bomben faHen
nicht nur später, sondern auch jetzt.

Nicht nur Furcht vor dem, was kommen wird, ist das eigentHche
Motiv der Friedensbewegung in Westeuropa, sondern ein Entsetzen,
ein Ekel an der Kultur, in der wir jetzt leben und die davon lebt, daß

107



jede Minute ein Kind stirbt. Während Sie diese Sätze lesen und 60
Sekunden vergehen, stirbt wieder ein Kind. Und ich rede nur von den
Kindern unter zwei Jahren und gar nicht von all den anderen, die
sterben.

Die Bomben faUen in der Tat jetzt: Es ist das zentrale Problem im
letzten Viertel dieses Jahrhunderts, es ist die ungeheuerste Barbarei aüer
Zeiten, die da mit unserer Hilfe, mit unseren Steuern und mit dem,
was unsere IntelUgenz denkt, wächst und gedeiht. Man kann auch
sehen, wohin die Bomben fallen: auf die Dritte Welt; auf das
Sozialsystem, denn der Sozialabbau macht sioh nun auch in der BRD
bemerkbar, und besonders in den USA produziert er einen vor-Roosevelt-
schen Zustand, wenn die geringen Errungenschaften der Armen
(Lebensmittelmarken, «Medicaid» und andere Beihilfesysteme) zunehmend
gekürzt und zerstört werden.

Ein weiteres Beispiel dafür, wie die Bomben operieren, ist die
Gemeinschaft der Wissenschafter und Ingenieure: 50 Prozent von ihnen
arbeiten für das Militär oder militärbezogene Industrien. Das heißt, daß
die IntelHgenz dieser Menschen für den Overkül gebraucht wird: Sie
denken sich neue Methoden aus, wie man Menschen besser töten kann.

Die Bomben fallen also jetzt und nicht erst später. Sie vernichten
auch, was Wissenschaft hieß und einen Anspruch vertrat, etwas für die
Menschen und deren Wohlfahrt zu entwickeln.

2. These: Aufrüstung tötet ohne Krieg

Dazu ein philosophischer Gedanke: Die Vorbereitung für etwas
verändert den Vorbereitenden. Wenn sich zum Beispiel eine Braut in einer
traditionalen GeseUschaft lange Jahre auf die Hochzeit vorbereitet, auf
etwas hin lebt, was eintreten wird, so wird ihr jetziges Leben, was sie

jetzt ist, charakterisiert durch das, was die Zukunft ihr bringt. Mit
anderen Worten: Die Zukunft ist die Mutter der Gegenwart.

Unsere nationale und internationale Zukunft ist die Planung des

Krieges. Man möge sich nun nicht einbüden, dies würde auf die
Menschen, die in diesem geseUschaftHchen Zusammenhang stehen, ohne
Folgen bleiben. Man soü sich doch nicht einbilden, es wäre für die
Menschen psychisch unerheblich, wenn die wesentliche Anstrengung
einer Nation finanzieU, intelHgenz- und verwaltungsmäßig auf die
Vorbereitung des Holocaust ausgerichtet ist. Man soU sich nicht einbüden,
dies zerstöre die Menschen nicht schon jetzt, mache sie nicht schon jetzt
kaputt, denn die Zukunft ist die Mutter der Gegenwart.

Wenn die Gesamtgesinnung eines Komplexes zum MiHtarismus
treibt, wenn MiHtarismus das ist, was uns eigentiich beherrscht, dann
schlägt es auch voU zu in der Psyche der Empfindlichsten von uns und

108



macht sie kaputt: Jene, die auf die Straßen gehen und die Macht des

Staates zu spüren bekommen, die Häuser besetzen und hinausgeschmissen

werden; jene JugendHchen, die zunehmend verzweifeln, die an
Drogen eingehen, die in psychiatrische Krankenhäuser eingeUefert und
zu Dauerpatienten werden — sie alle sind Opfer dessen, was wir mit
der Ueberzeugung ausdrücken: Aufrüstung tötet auch ohne Krieg.

3. These: «Ein Volk ohne Vision geht zugrunde» (Sprüche 14, 18)

Das Volk, aus dem ich komme, hat wenig, wenn nicht keine Vision.
Oder: Die Vision des Volkes, in dem ich lebe, ist Geld und Gewalt.
Diese zentralen Werte, denen zuzustimmen man verhalten ist, sind —
simpel gesagt — die des militaristischen Kapitalismus. Erzbischof
Hunthausen in Seattle hat auf den Vorwurf, daß doch die Bombe ein so
gutes Mittel gegen die Atheisten sei, geantwortet, daß er nichts kenne,
das so atheistisch wäre wie die Bombe selbst, weil sie die Verleugnung
anderer Werte als Geld und Gewalt darstelle.

Die Bombe ist das zentrale Symbol unserer GeseUschaft, des
herrschenden Patriarchats, an dem nicht gerüttelt werden darf, der
Herrenmenschenkultur, die ausschließt, was sie für barbarisch hält,
dieser rassistischen, sexistischen und kapitalistischen Kultur, die aUes

andere wegschiebt, unterdrückt, nicht zu Wort kommen läßt.

Gegenthese: Gottes UnUateralismus

In der Tradition, aus der ich komme, hat Gott einseitig, unilateral,
abgerüstet: Er hat die Machtmittel, die ein großer Supervater immer hat,
nioht benützt. Er hat nioht wie Zeus mit BHtzen und Donnern regiert,
nioht auf Soldaten gesetzt, Jesus nicht ie einen Palast hineingeboren.
AUes dies sind Abrüstungssymbole. Gott wollte nicht mit Königen
paktieren, nicht mit der herrschenden Bürokratie, nicht mit den herrschenden

Naturgewalten — diese Formen von Herrschaft, die in dem uns
überkommenen Bild von Gott stark angelegt sind, wurden in Jesus
Christus überholt und erübrigt. Und wenn wir von Inkarnation reden,
also davon, daß Gott Fleisch geworden ist, dann heißt Fleisch:
verwundbares, krebsanfälHges, tötbares Fleisch — diese Sorte Fleisch und
keine andere, besser geschützte, besser gesicherte, gepanzerte oder
irgendwie erhabene über all das, was mit unserem Leben geschieht. Das
ist die Botschaft des Neuen Testaments: Gott hat einseitig von sioh aus
abgerüstet.

Die Friedensanwälte in den über dreißig Jahre währenden
Abrüstungsverhandlungen vermitteln mir den Eindruck von guten
Geschäftsleuten. Der beste Geschäftsmann ist, wer möglichst viel
heimbringt und mögHchst wenig dafür bezahlt, wer möglichst wenig eigene

109



Waffen aufgibt, begrenzt, verbietet und möglichst viel vom anderen
bekommt. Solange der Friede auf einem solchen «business» aufbaut,
hat man keine Idee von «shalotn», dem auf Gerechtigkeit gebauten und
mit Glück verbundenen Frieden, wie er im Alten Testament verstanden

wird: gegründet auf dem gerechten Gemeinwesen, auf dem Schutz
der wirtschaftüch und rechtiich Schutzlosen.

Den Frieden in unserer Welt durch ein geschicktes, praktisches
«business» hersteUen zu woUen, ist naiver Rationalismus, ist, als würde
man sagen: Jetzt setzt euch doch einmal zusammen und vertragt euch
und begrenzt doch die Möglichkeit, jeden Menschen zwölf- oder mehrmal

umzubringen auf sechs- oder viermal. Diese Hoffnung, doch auf
die zu vertrauen, die etwas aushandeln werden, wobei man in der
Position des Zuschauers bleibt, hat einen existentieUen Unernst: Man
zieht sich selbst zurück aus diesem Streit der offenbar Verrückten und
erwartet, daß sie sioh auf ihrer Ebene mit ihren Mitteln einigen.

Dazu hat uns das hoMändische Volk eine neue Definition von Freiheit

gegeben: Freiheit bedeutet Freisein von atomaren Waffen: «Befreit

die Welt von den Kernwaffen und beginnt damit in den
Niederlanden!» Gerade dieses «beginnt damit in den Niederlanden» besagt,
daß man irgendwo anfangen muß, und das kann nicht nur in Genf
oder an Konferenztischen sein, sondern das muß dort sein, wo Men-
sohen entschlossen sind, für den Frieden und gegen die Kriegsmaschine
zu arbeiten und gegen die, die Frieden als «business» auffassen. Zur
Friedensarbeit gehört also eine existentieUe Dimension und die bedeutet

zu begreifen, daß es unsere eigene Sache ist, die uns niemand
abnimmt, und daß es nicht die Sache der anderen ist.

Bei einem Gottesdienst in Washington haben wir einmal ein Spiritual

gesungen: «it's me, Standing in the need of prayer, it's not my
brother, it's me.» Wir haben das Lied variiert: Es sind auoh nicht die
Kubaner, die das Gebet brauchen, ioh bin's, es sind auch nicht die
Russen, die das Gebet brauchen, ich bin's. Irgendwann in seinem Leben
muß man dieses «it's me» verstehen.

Solange man noch auf die anderen wartet, daß die sich zusammensetzen

und sich herunterschaukeln — das ist die verrückte und idiotische

Idee des BilateraHsmus — solange hat man nicht begriffen, daß
die einzelnen Völkergruppen ausbrechen müssen aus diesem System
des Wahnsinns. Das zu tun ist unsere Sache und nicht die Sache des
Wartens, bis die herrschenden Männer und Regierungen sich geeinigt
haben.

110


	Gerechtigkeit ist der wahre Name des Friedens. 1., Orientierung am Neuen Testament ; 2., Umgang mit dem Frieden in der Kirchengeschichte ; 3., Gerechtigkeit ist die einzig wahre Basis des Friedens

