
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 3

Rubrik: Zeichen der Zeit

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLY SPIELER

Zeichen der Zeit
Nach längerem Unterbruch möchte ich — einem Wunsch vieler Leserinnen

und Leser folgend — meine «Zeichen der Zeit» wieder aufnehmen.
Unter dieser Rubrik versuche ich, herausragende politische Ereignisse in
aller Welt und natürlich auch in der Schweiz zu kommentieren, sie aus
der Perspektive des religiösen Sozialismus zu deuten, zukunftsträchtige
Tendenzen in ihnen aufzuspüren, aber auch den entgegenstehenden
lebensfeindlichen Mächten mit der Hoffnung des nahenden Gottesreiches

zu begegnen. «Zeiohen der Zeit» sind dem Erbe dieser Zeitschrift
verpflichtet, in der schon vor 50 Jahren zu lesen war: «Für uns offenbart

sich Gott in der Geschichte, und wir möchten nicht losgelöst von
der wirklichen Existenz des Menschen von Gott reden, — es ist ja auch
für uns die eigentliche Aufgabe des Glaubens, auf die Zeichen der Zeit
zu achten, die uns ja gerade zeigen, wie das Reich Gottes mit seiner
Wahrheit in die Zeit, in die profane Geschichte eingehen will, um hier
jenen' Herrschaftsbereich' zu schaffen, 'wo Gottes Wille allein geschieht'.
Aber eben: es will in diese Geschichte eingehen, und es wird nicht
einfach aus dieser profanen Geschichte und ihrer immanenten Entwicklung

hervorgehen» (NW 1932, S. 487/8).

Mit Marx über Marx hinaus

Am 14. März jährte sich zum 100. Mal der Todestag von Karl Marx,
dem größten Geist der Arbeiterbewegung, der an weltgeschichtlicher
Wirkung nur von Jesus und Mohammed übertroffen wird. Marx will
heute noch ernst genommen werden, aber nicht dadurch, daß wir bei
ihm stehen bleiben oder uns bei der Exegese seiner Werke aufhalten;
Marxist sein heißt vielmehr, mit Marx über Marx hinaus fragen: nach
dem Grund seines Messianismus und nach den Grenzen seiner Theorie.

Messianisches Erbe

Karl Marx ist ein Prophet in der — säkularisierten — Tradition des
Judentums. Prophetisches bricht in seinen Schriften immer wieder
durch. «Zeichen der Zeit» werden erkannt und benannt. Als Marx 1867

z. B. hörte, daß der Vizepräsident der USA, Mr. Wade, in öffentlichen
Veranstaltungen erklärte, «nach Beseitigung der Sklaverei trete die
Umwandlung der Kapital- und Grundeigentumsverhältnisse auf die
Tagesordnung», da schrieb er im Vorwort zur ersten Auflage des

«Kapitals»: «Es sind dies Zeichen der Zeit, die sich nicht verstecken
lassen durch Purpurmäntel oder schwarze Kutten. Sie bedeuten nicht,

90



daß morgen Wunder geschehen werden. Sie zeigen, wie selbst in den
herrschenden Klassen die Ahnung aufdämmert, daß die jetzige Gesellschaft

kein fester Kristall, sondern ein umwandlungsfähiger und
beständig im Prozeß der Umwandlung befindlicher Organismus ist.»

Es ist vor allem der verbürgerlichte Teil des Christentums, der den
Marxismus als innerweltliche Heils- und Irrlehre denunziert, um von
der angeblichen Unvereinbarkeit zwischen Christentum und Marxismus
um so hemmungsloser profitieren, den Klassenkampf von oben um so
ungenierter führen, ihn gar «christlich» verbrämen zu können. Das Heil
wird ins Jenseits oder in die private Innerlichkeit verlagert, jede
diesseitige, ja politische Heisverwirklichung als «unchristlich» verurteilt.
Als ob das biblisch verheißene Reich Gottes weniger diesseitig und
politisch gemeint wäre als das marxistische «Reich der Freiheit». Leonhard

Ragaz hat umgekehrt argumentiert: In der Perspektive des Reiches
Gottes überzeugte ihn der Marxismus gerade «als säkularisierter
Messianismus, als Botschaft der Weltumwälzung der Gerechtigkeit, welche
die Schwachen und Geringen, in concreto: das Proletariat, zu einer
'neuen Erde' aufruft» (Die Geschichte der Sache Christi, S. 46).

Ragaz sah freilich auch die Schwachstelle eines innerweltlichen
Messianismus, ortete sie aber wiederum nicht nur im Marxismus,
sondern wenigstens ebensosehr im Christentum. Dialektischer, als Marxisten

jemals urteilen könnten, sagte er über den Marxismus: «Er ist ein
Messianismus Ohne Messias, weil die Christenheit den Messias haben
wollte ohne den Messianismus. Die Aufgabe, die Gott uns stellt, ist die
Verbindung dieser beiden Wahrheiten» (Neuer Himmel und neue Erde!
S. 12). Das Problem des Marxismus heute ist, daß ihm auch sein
ursprünglicher Messianismus immer mehr abhanden kommt. Mit Marx
über Marx hinausgehen, muß daher heißen, das in ihm enthaltene
Prophetische oder anonym Christliche herauszuarbeiten. Ohne diesen
messianischen Wärmestrom erstarrt der Marxismus im Dogma und
zerstört er sich im Glauben an Aufrüstung und Gewalt.

Kritische Theorie

Marxist sein heißt weiterfragen, Kritik am Marxismus zulassen, ja
fordern: «Jedes Urteil wissenschaftlicher Kritik ist mir willkommen»,
schreibt Marx im bereits zitierten Vorwort zum «Kapital». Marxismus
ist kein System, sondern ein Denkansatz, genauer: eine Handlungsanweisung

für die Praxis, der all unser Denken gelten, von der aus aber
auch all unser Denken bestimmt, durch die es relativiert werden soll.
Marxismus als System wäre ein Mangel an intellektueller Rechtschaffenheit.

Die schlimmsten Systembauer des Marxismus sind freilich nicht
unter jenen zu finden, die sich auf Marx berufen, sondern unter den

91



Antimarxisten, die Marxens Analyse der Gesellschaft zu einer
möglichst grobschlächtigen Dogmatik deformieren, die sie dann für
Marxismus ausgeben, um sich mit dem eigentlichen Anliegen von
Karl Marx nicht auseinandersetzen zu müssen. Ihr Sein prägt ihr
Bewußtsein, auoh im ideologischen Feindbild, das sie auf den Marxismus
projizieren.

Freilich läßt sich nicht leugnen, daß es heute einen staatlich
etablierten und staatlich verordneten Marxismus gibt, der seinen
Herrschaftsanspruch kaum mehr der Kritik aussetzt, auch widerstreitende
Erfahrung nicht ernst nimmt und dadurch zur schlechten, weil der
Praxis nicht mehr dialektisch verbundenen Theorie mißrät. Ob 1956
in Ungarn, 1968 in der Tschechoslowakei oder 1980 in Polen — im
Zwölfjahresrhythmus wurde uns dreimal das Scheitern des institutionell
verdingliohten Marxismus demonstriert. Ist Marx daran schuld? Zwar
hat er die Diktatur des Proletariats inhaltlich unbestimmt gelassen. Das
heißt jedoch nicht, daß dieser Inhalt dadurch beliebig bestimmbar
geworden wäre, vor allem nicht, daß aus der Diktatur des Proletariats
eine Diktatur über das Proletariat hätte entstehen dürfen.

Lehren aus dem real existierenden Sozialismus

Aus dem real existierenden Sozialismus würde Marx zweifellos die
Lehre ziehen, daß die Sozialisierung der Produktionsmittel allein nioht
genügt, um eine bessere Gesellschaftsordnung zu verwirklichen. Die
Sozialisierung der Produktionsmittel ist wohl eine notwendige, aber nooh
keine hinreichende Bedingung der Emanzipation. Befreiende Wirkung
erzielt diese Sozialisierung erst, wenn sie einhergeht mit einer umfassenden

Demokratisierung der Wirtschaft. Wechselt das Produktionsmitteleigentum

nur gerade vom Privaten zum Staat, so bleibt die ökonomische

Entfremdung, was sie zuvor schon war: Abhängigkeit von
Fremdbestimmung, die im Fall des staatsmonopolistischen Arbeitgebers noch
drückender sein kann als bei einer Vielzahl privatkapitalistisoher
Arbeitgeber. Wird hingegen die Entscheidung über den Produktionsprozeß

den produzierenden Menschen übertragen, dann entsteht eine
Freiheit, die das bürgerliche Freiheitsverständnis überholt und die
bürgerlichen Freiheiten an konkreter Freiheit qualitativ übertrifft.
Sowohl die Tschechen und Slowaken von 1968 als auch die Polen von
1980 waren sich in der kurzen Zeit der Demokratisierung und Liberalisierung

ihres Systems der neu gewonnenen sozialistischen Freiheit so
sehr bewußt, daß überhaupt niemand auf die Idee gekommen wäre,
die Produktionsmittel zu reprivatisieren.

Marx wollte «eine Assoziation, worin die freie Entwicklung eines
jeden die Bedingung für die freie Entwicklung aller ist». Gewiß wollen

92



das auch die Marxisten im real existierenden Sozialismus. Was sie daran
hindert, dieses Ziel zu erreichen, ist nicht nur eigene Unzulänglichkeit,
sondern auch die psychologische Kriegführung von seiten der kapitalistischen

Welt, die Einkreisungsangst, die durch den Nato-Doppelbeschluß

vom Dezember 1979 noch genährt wird. Solange das internationale

Abschreckungs- und Drohsystem besteht, solange muß auch die
Sowjetunion befürchten, daß jede Liberalisierung und Demokratisierung
im real existierenden Sozialismus ihr militärstrategisches Glacis gegenüber

den Nato-Staaten gefährdet. In einer waffenstarrenden Welt hat
Marx keine Chance. Daß dem so bleibt, ist das Interesse der kapitalistischen,

nicht der sozialistischen Welt.

Der Papst in Mittelamerika

«Nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des
Evangeliums zu deuten», wird vom Zweiten Vatikanischen Konzil zur
«Pflicht der Kirche» erklärt (Gaudium et spes, Nr. 4). Das «Volk
Gottes» müsse sich, «vom Geist des Herrn geführt», darum bemühen,
«in den Ereignissen, Bedürfnissen und Wünschen, die es zusammen
mit den übrigen Menschen unserer Zeit teilt, zu unterscheiden, was
darin wahre Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes sind»
(Nr. 11).

Verdikt über die Volkskirche in Nicaragua

Ob Johannes Paul II. seine achttägige Reise vom 2. bis 9. März durch
Mittelamerika angetreten hat, um die Zeichen der Zeit besser zu
verstehen? Zweifel sind erlaubt. Mehr als nur Zweifel hat Nicaraguas
«Volkskirche» angemeldet, als sie vom Papst auf dem «Platz des 19.

Juli» verurteüt wurde. Hunderttausende stimmten in den Ruf ein:
«Entre religion y revolucion no hay contradiccion» (zwischen Religion
und Revolution gibt es keinen Widerspruch). Prompt rügte Radio
Vatikan, der Gottesdienst sei durch die protestierende Menge «entweiht»
worden. Wenn dem so wäre, dann müßten wir die Gegenfrage stellen,
ob der Papst mit seiner verständnislosen Ansprache nicht selbst zu
dieser «Entweihung» beigetragen habe. Indem der Papst seinen
empörten Zuhörern vorhielt, daß es die erste Aufgabe der Kirche sei, die
Menschen auf das jenseitige Leben vorzubereiten, sagte er genau das,
was die Reaktionäre in ganz Lateinamerika von ihm hören wollten.
Der angebliche Nichtpolitiker Johannes Paul nahm mit seinen Worten
Partei für die antisandinistische Linie des konservativen Erzbisohofs
Miguel Obando y Bravo von Managua. Statt für Versöhnung zwischen
der Kirche und der sandinistischen Regierung einzutreten, wollte er
ein Machtwort sprechen, das den nicaraguanischen Katholizismus ins

93



Lager der Konterrevolution manövriert oder jedenfalls als revolutionäre

Kraft ausgeschaltet hätte. War das etwa kein Mißbrauch des
Gottesdienstes? Auch für das Oberhaupt der katholischen Kirche sollte
gelten, daß die Versöhnung mit den Brüdern und Schwestern den Vorrang

hat vor der Feier des Abendmahls (vgl. Mt. 5, 23f.).
Niemand wird es dem Papst verdenken, wenn er sich um die Einheit

in seiner Kirche bemüht. Daß dieser Dienst an der Einheit aber
auch anders, menschlicher ausgeübt werden könnte, hat Kardinal Arns
von Sao Paulo an einer Pressekonferenz vom 11. März in Zürich
angedeutet. Befragt zum Verdikt des Papstes über die Volkskirche in
Nicaragua, antwortete Arns: «In Nicaragua ist leider nach der Revolution

eine Spaltung zwischen Volkskirche und Hierarchie eingetreten.
Es muß eine Zeit des Dialogs kommen. Den Anfang dazu sollten die
Bischöfe machen. Erfahrungen zeigen, daß das Volk aufgeschlossen
ist für einen echten Dialog und bereit ist, zuzuhören, wenn die Oberen
ein Gespräch führen wollen. Man muß einen neuen Weg finden.» Wie
sehr die Volkskirche zu diesem Dialog bereit wäre, dafür wollte Ernesto
Cardenal mit seinem Kniefall vor dem Papst auf dem Flugplatz von
Managua ein Zeichen setzen. Doch Roms Pontifex baute keine Brücke
zu unserem Bruder. Mit drohendem Zeigefinger demütigte er den
Priester-Minister und mahnte ihn zum Gehorsam gegenüber der
Amtskirche. Das Bild dieser Begegnung ging durch die ganze Weltpresse.
Es zeigte einen Gegensatz zwischen Amt und Charisma, wie er krasser
nicht sein könnte.

Keine «Option für die Armen»

Derselbe Papst, der heute Christen maßregelt, die unter Somoza um
der Gerechtigkeit willen Verfolgung litten, hatte es auf seiner ersten
Lateinamerikareise von 1979 nicht für nötig befunden, auch nur die
leiseste Kritik an der damaligen Folterdiktatur in Nicaragua zu üben
(vgl. NW 1979, S. 221). Derselbe Papst, der auf dem «Platz des 19. Juli»
die «Systeme des Kollektivismus» pauschal verurteilte, erwähnte mit
keinem Wort die Bedrohung Nicaraguas durch die Terrorkommandos,
die mit Unterstützung der US-Regierung von Honduras her ins Land
einfallen, Bauern entführen und ganze Familien töten. Derselbe Papst,
der in El Salvador und Guatemala mit Regimevertretem zusammentraf,

die Massenmorde auf dem Gewissen haben, verbat sich eine
Begegnung mit politisch engagierten Priestern in Nicaragua. Und
derselbe Papst, der die Zusammenarbeit von Priestern und Sandinisten
nicht mag, hat noch nie etwas gegen die Opus-Dei-Priester gesagt, die
in den argentinischen Zensurbehörden arbeiten und im Namen der
dortigen Militärdiktatur das Volk bevormunden.

94



Wohl hat der Papst in Mittelamerika noch andere Zeichen
gesetzt: Er hat das Grab des ermordeten Erzbischofs Romero von San
Salvador besucht — und sich gleichzeitig gegen das «ideologische
Interesse an der Ausnutzung dieses Opfers» verwahrt. In Guatemala hat
er die Verletzung der Menschenwürde angeprangert — doch das
entscheidende Wort von der «Option für die Armen» wollte ihm nioht
über die Lippen kommen. In Honduras sprach er sich für die
«Ueberwindung des Gegensatzes von Arbeit und Kapital» aus — aber ja nicht
durch «Klassenkampf», sondern durch den «Wandel der Herzen und
Gedanken».

Revolution ohne Revolutionäre?

Johannes Paul II. glaubt, die Dritte Welt ließe sich kampflos verändern,
durch bloße Moralappelle an Diktatoren, Großgrundbesitzer und
Konzernmanager. An das Subjekt der Veränderung, das Proletariat, glaubt
er nicht, auch dann nicht, wenn es sich in Basisgemeinden versammelt
und seine Hoffnung auf das verheißene Reich Gottes setzt. Moralappelle
an die Reichen und Mächtigen sind, selbst wenn sie zugunsten der
Armen erfolgen, keine «Option für die Armen», sondern weit eher das
Gegenteil: eine Option für die herrschende Klasse, die ihre Herrschaft
offensichtlich nicht abgeben, sondern lediglich noch «vermenschlichen»
soll. Das Proletariat hingegen erhält kein Wort der Ermutigung in
seinem Kampf für Gerechtigkeit, der notwendig ein Kampf gegen die
herrschende Klasse, also ein Klassenkampf sein muß.

Womit wir wieder bei Karl Marx angelangt wären: Wie dieser sich
zuviel vom Interesse der unterdrückten Klassen an ihrer Befreiung
versprach und dabei die Bedeutung der Ethik übersah, so verspricht sich
Johannes Paul II. zuviel von der Ethik und übersieht dabei das eigentliche

Subjekt der Veränderung. Beide müßten zusammenfinden: Einerseits

die Ethik, die sich nicht mehr blamiert, weil sie sich an die falschen
Adressaten richtet und daher kein Interesse an ihrer Durchsetzung weckt,
andererseits das Interesse des Proletariats, das im Dienste der Sozialethik

steht und nicht nur um sich selber kreist, gar an neuen Strukturen
der Unterdrückung sich befriedigt. Hoffnung auf die Dritte Welt besteht
in dem Maße, als hier Christentum und Marxismus miteinander und
nicht gegeneinander kämpfen. Ernesto Cardenal geht diesen Weg in
prophetischem Ungehorsam gegenüber dem Papst. Der Papst meidet diesen
Weg in unevangelisoher Angst um die Einheit seiner Kirche.

(Der dritte Teil dieser «Zeichen der Zeit», der sich mit dem Ausgang
der Wahlen in der BRD befaßt, kann aus Platzgründen erst im Aprilheft

erscheinen.)

95


	Zeichen der Zeit

