Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 3

Artikel: Jesu Protest gegen seine Hinrichtung : Ueberlegungen zu einer
Karfreitagspredigt tber Markus 14, 47 und Markus 15, 34

Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ULRICH HEDINGER

Jesu Protest gegen seine Hinrichtung

Ueberlegungen zu einer Karfreitagspredigt
tiber Markus 14, 47 und Markus 15, 34

Infragestellung des unpolitischen Verstindnisses von Jesu Ende
durch die Kreuzestheologie

Noch und noch zeichnen Theologie und Frommigkeit das Bild eines
Jesus, der willig in den Tod ging und in seiner Hinrichtung durch
Pilatus das Handeln Gottes erblickte. Je mehr ich in meinem Leben die
Todesstrafe ablehnte, desto mehr habe ich mich von dieser Auffassung
der Kreuzestheologie entfernt. Wo die Beseitigung Jesu von Nazareth
durch das Imperium Romanum, genauer: durch die mit dem R&émischen
Reich kollaborierende Oberschicht Judidas, «dialektischy als Heilstat
Gottes ausgegeben wird, da ist der Grundstein gelegt zu einer unpoliti-
schen Hinnahme der Imperatoren und Imperien — bis hin zu den
Sachzwingen, welche die Menschen toten.

Ich weiB, daB viele Aussagen des Neuen Testamentes, insbeson-
dere die paulinische und johanneische Theologie, die Kreuzigung Jesu
entpolitisieren. Sie tun es auf imposante Weise, und zwar darum, weil
es ihnen weitgehend gelingt, das Kreuz unter einen ganz anderen Titel
als denjenige der Ermordung des Anwaltes der Armen und Bedridng-
ten zu riicken: unter den Titel des Gehorsams, des Vertrauens, des
stellvertretenden Leidens. Fiir meine Karfreitagspredigt, die nicht schon
cine heimliche Osterpredigt sein soll, wihle ich zwei synoptische Texte,
die noch nicht in den Sog dieses Themawechsels geraten sind; in der
Regel mochte ich nicht gegen die Texte, sondern in Uebereinstimmung
mit ihrer Tendenz predigen. Ich wihle Markus 14, 47, den Bericht iiber
den Widerstand eines Anhingers Jesu gegen dessen Verhaftung, und
Markus 15, 34, den im aramiischen Wortlaut iiberlieferten Verzweif-
lungs- und Gebetsschrei Jesu am Kreuz. Beide Stellen diirften dem
Anspruch geschichtlicher Wahrheit geniigen1. Beide Stellen stehen
quer zur Kreuzestheologie, welche die Totung Jesu als Heilshandeln
Gottes rechtfertigt; sie begriinden die Differenz zwischen dem geschicht-
lichen Jesus und dem willig in die Todesabgriinde schreitenden Christus.

Kurzer Widerstand gegen die Verhaftung Jesu (Markus 14, 47)

Markus 14, 47 weist mit den Parallelstellen aus den anderen Evangelien
darauf hin, daB die Anhinger Jesu nicht zum vornherein auf jegliche

73



Ausiibung von Gegengewalt gegen die Verhaftung verzichtet haben.
Zwar ist es nach Markus (im Unterschied zu Matthius 26, 51 und erst
recht zu Johannes 18, 10, wo der Widerstehende Simon Petrus heif3t)
wahrscheinlich nicht einer aus dem engsten Kreis Jesu, der das Schwert
zog und einen bewaffneten Hischer verletzte, sondern ein Sympathisant,
der die Verhaftung zu verhindern trachtete. Ich zweifle allerdings daran,
daB es bloB «ein zufialliger Zuschauery war, der aus einer Anwandlung
von Sympathie heraus sich fiir Jesus wehrte. Diese Interpretation ver-
tritt der Neutestamentler Eduard Schweizer. Wenn er betont, daBl Jesus
keine andere Unterstiitzung erhielt als die eines ungeschickten, mit ihm
sympathisierenden Zuschauers2, so werden schon die Umrisse der er-
baulichen Kreuzestheologie sichtbar: Jesus wurde von (fast) allen Men-
schen verlassen — er aber hat die Siinder nicht verlassen.

DaBl der Gedanke an Gegengewalt nicht bloB in einem unge-
schickten Zuschauer auftauchte, das geht wohl auch aus den in Lukas
22, 35 und 38 notierten Ueberlegungen Jesu zur Schwerterbeschaffung
hervor. Diese Ueberlegungen sind freilich durch die herrschende Theo-
logie spiritualisiert und zu einem Aufruf zur Wappnung gegen die An-
fechtungen der Jiingerexistenz entscharft worden. Berichte und Ueber-
lieferungen, die auf einen erwogenen Widerstand Jesu gegen die dro-
hende Hinrichtung schlieBen lassen, werden zu Momenten der Kreuzes-
theologie uminterpretiert, etwa zur allgemein giiltigen Mahnung, auf
die «Sicherung des Lebens» zu verzichten3. Die mit dem Lebensverlust
Bedrohten sind aber sicher nicht die rechten Adressaten der Mahnung,
sich zu ¢entsicherny!

Liest man Lukas 22, 36 und 38 ohne die Brille der Kreuzestheo-
logie, dann lassen sich die Verse bei der Aussage behaften, daB der
engste Umkreis Jesu, vielleicht Jesus selbst, den Gedanken eines be-
waffneten Widerstandes zumindest erwogen hat. Jedenfalls hatte Jesus
nicht die Intention, sich freiwillig zu ergeben; das zeigt die Tatsache,
daBl er in der Nacht verhaftet wurde4. Der Gedanke an bewaffneten
Widerstand ist allerdings bald aufgegeben worden; zumindest hat ihn
Jesus angesichts der Sinnlosigkeit des Widerstandes gegen die Ueber-
macht fallenlassen. Moglicherweise hat er dafiir, dall er sich faktisch
— von einem ungeschickten Versuch abgesehen — widerstandslos ver-
haften lieB, vom Verhaftungskommando die Zusage eingehandelt, dal
seine Anhinger nicht behelligt wiirden5.

Religiose Ueberhohung des Verzichtes auf Widerstand

Markus berichtet einzig die kurze Tat der Gegengewalt, die fiir den
Ereignisablauf sozusagen bedeutungslos war. Die Evangelisten Mat-
thaus und Johannes hingegen sind beflissen, dem militanten Anhinger

74



das Wort Jesu zurufen zu lassen: «Stecke dein Schwert in die Scheide!»
Bei Lukas fehlt (wie bei Markus) diese Aufforderung, was vielleicht ein
Anzeichen dafiir sein kann, daBl gerade Lukas (oder die lukanische
Tradition) Jesus nicht als absoluten Pazifisten auffallte wie Matthidus
(oder die matthdische Tradition). Immerhin lenkt auch er von der T»:
des Anhingers ab, indem er das Augenmerk des Lesers auf die — ein-
zig von ihm berichtete — Heilungstat Jesu am verletzten Knecht
richtets.

Im Matthdus-Text ist Jesu Aufforderung zum Verzicht auf das
Schwert Einleitung zu einer Sentenz, deren Gehalt zu den Ereignissen
des Karfreitages eigentlich nichts auszusagen vermag, ja eine gefdhr-
liche Umkehrung suggeriert, die durch den Karfreitag Liigen gestraft
wird: «Alle, die nicht zum Schwert greifen, werden nicht durch das
Schwert umkommen.» Weiter versucht Matthéus, falschen Folgerungen
aus Jesu Aufforderung durch den spekulativen Gedanken zuvorzu-
kommen, daB Jesus den Vater um Entsendung von mehr als zwolf
streitbaren Engelslegionen bitten konnte, wenn er nur wollte?. Aber
Jesus macht von diesem Wollen und Konnen keinerlei Gebrauch. Darin
besteht Jesu Autoritit und Gehorsam, daB er auf die Beanspruchung
der himmlischen Uebermacht verzichtet8: Die Kategorie des gewollten
Verzichtes vermittelt zwischen dem pazifistischen Verhalten Jesu und
der himmlischen Allmacht seines Vaters. Die Kreuzestheologie feiert
diese Kategoric mit grofler Begeisterung. Schweizer lobt sie im Hin-
blick auf die Menschen, «die alles Bose mit himmlischer Gewalt aus-
rotteny wollen9.

So aber fiithrt die Kreuzestheologie die Anthropologie in die Enge:
Nach ihr sind die Menschen entweder Bosewichte, welche die andern
ausrotten, oder sie sind Fanatiker des Guten, welche das Bose aus-
rotten (oder ausrotten mochten). Die dritte Moglichkeit kennzeichnet
das Verhalten Jesu, der sich willig in den Tod schicken 1d6t. Eine
vierte Moglichkeit existiert nicht: Sie bestiinde darin, den Teufelskreis
zu durchbrechen, in dem die Menschen entweder bose oder Opfer des
Bosen (bzw. der fanatischen Guten) sind. Diese Engfiihrung ist unter
dem romisch-abendlidndischen Imperialismus zur schwer verdnderbaren,
harten Wirklichkeit geronnen.

Jesu Aufschrei am Kreuz —
Vorstufe zu hoherer GlaubensgewiBBheit?

In den Qualen am Kreuz driickt Jesus den Protest gegen seine Hin-
richtung nur noch als Verzweiflungsschrei aus. Nach Markus 15, 34
fallt er zusammen mit dem Anfang des Psalmes 22: «Mein Gott, mein
Gott, warum hast du mich verlassen?» Die griechisch geschriebenen

75



Evangelien des Markus und des Matthius fithren diese Worte aus dem
hebriisch geschriebenen Psalm in der aramdischen Muttersprache Jesu
an: «Elohi, Flohi, lama sabachthani?» (Die Evangelisten Lukas und
Johannes haben eine solche Frage des Gottessohnes nicht ertragen und
sic darum «ausgelassen»). Die herrschende Theologie interpretiert und
kommentiert diesen Aufschrei Jesu so, daB er seinen Ernst verliert.
Zwar bemerkt Schweizer zundchst, er sei «radikalster Ausdruck der
Einsamkeit des Leidens Jesu, das als Verlassensein nicht nur von
Menschen, sondern von Gott durchlebt werden muf3»10. SchlieBlich
aber macht er aus dem Schrei Jesu die Frage «nach einem Glauben, das
sich das Wissen um die Wirklichkeit Gottes schenken 140t bis hinein
in die Zeiten der Verlassenheit»11.

Aehnlich interpretiert Karl Jaspers im Rahmen seiner Philosophie
der Transzendenz: Er stellt Jesu Verzweiflungsfrage und -klage in den
Horizont des «Umschlages», der im Psalm 22 geschieht, des Umschla-
ges von der Klage zur VertrauensauBlerung: Gott hat sein Angesicht
nicht vor dem Elend des Elenden verborgen (Psalm 22, 25)12. Solche
Auslegungen nehmen weder den Aufschrei Jesu noch den Psalm 22
ernst. Die zweite Hilfte des Psalmes 22 redet im Modus des Dankes
und der Hoffnung von der konkreten, welthaften, etwa im Sattwerden
der Hungernden erfahrbaren Befreiung von Verfolgung und Elend. In
der Kreuzestheologie jedoch wird die reale Verdnderung von Psalm 22
zur ¢Dialektiky zwischen den Todesqualen Jesu und seiner tiefsten,
von der «Welty gelosten Zuversicht und GottesgewiBheit. Das ent-
spricht der Rechtfertigung der an Jesus vollzogenen Todesstrafe als
Heilshandeln Gottes.

Versuch,
den Protest Jesu gegen seine Kreuzigung ernst zu nehmen

Wie aber wird der Protest Jesu gegen seine Kreuzigung theologisch
ernst genommen? Ich kann hier nur summarisch auf diese fiir jede Kar-
freitags- und Osterpredigt, ja fiir das Verstindnis des Evangeliums
tiberhaupt zentrale Frage eingehen.

Aufschrei und Protest Jesu gegen seine Hinrichtung konnen nur
so ernst genommen werden, dal sein Kreuz nicht zur Rechtfertigung
oder auch blof3 Bagatellisierung der menschlichen Leiden und der
Menschen angetanen Brutalitit mifbraucht wird13.

Der Protest Jesu darf durch die Verkiindigung von Ostern und
Pfingsten nicht abgeschwicht werden. Der Karfreitag, die Mordtat des
Pilatus an Jesus, kann auch nicht um Ostern willen gerechtfertigt wer-
den, was immer theologisch unter Ostern zu verstehen ist.

Die nordamerikanische «Gott-ist-tot-Theologie» hat den Verzweif-

76



lungsschrei Jesu am Kreuz emster genommen als die «dialektischey»
Kreuzestheologie im deutschen Sprach- und Kulturraum14. Sie laBt ihn
in seiner Hirte gelten. Sie faBt ihn nicht als «Durchgangspunkt» zu
einer hoheren GottesgewiBheit auf. Die Todesqualen und der Todes-
schrei Jesu sind keine «Trauerarbeity, der eine psychische oder religi-
Ose Befreiung folgt. Die «Gott-ist-tot-Theologie» beantwortet die Klage
des gekreuzigten Jesus mit dem Satz: Gott ist in unserer Geschichte
gestorben (God has died in our history).

Ich stimme dieser Folgerung zu, wenn Gott der patriarchalische
Gott ist, der die Leiden zur Strafe und Liuterung der Menschen
schickt oder seine ridchende Supermacht nur durch den Hinrichtungs-
tod seines Sohnes aufzuheben vermag.

Ich stimme dieser Folgerung zu, wenn Gott die Erstursache allen
Geschehens ist, welche, was fiir ein Gewicht immer dem Netz sekun-
dédrer Ursachen zukommen mag, die Mordtat des Pilatus an Jesus zum
Instrument ihres souverinen Bewirkens macht.

Ich stimme dieser Folgerung zu, wenn Gott die (bei E. Jiingel und
J. Moltmann in den Einzelheiten verschieden gezeichnete) abgriindige
Wesenheit ist, die gerade und nur durch den selber erfahrenen Tod
(genauer: durch die zugleich selber vollzogene und selber erfahrene
Hinrichtung) der Gott des Lebens und Heils sein soll — man wei3
nicht wie. _

Ich stimme dieser Folgerung zu, wenn Gott als Gottheit definiert
wird, in der «mehr ist als Licbe»15.

Ich mochte dieser Folgerung der «Gott-ist-tot-Theologie» nicht
zustimmen, insofern Gott als Liebe, als Sehnsucht der Liecbe und als
Sehnsucht nach Liebe verstanden, geglaubt und erhofft werden kann.
Dann ndmlich ist Gott in der jetzigen Geschichte und Gesellschaft
nicht das allmichtige Wesen, nicht der grandiose Mythos, der in einer
raffinierten «Dialektiky von Macht und Ohnmacht sich selbst noch in
die Mordtat des Pilatus zu integrieren vermag. Dann ist Gott am Tage
des Trimmphes der Imperatoren iiber Jesus und die Seinen nicht stirker
als die weinenden Frauen, die dem gekreuzigten Jesus beigestanden
sind. (Die Behauptung der Kreuzestheologie, Jesus habe seine Leiden
ganz allein durchstehen miissen, ignoriert diese Frauen.)

Der Karfreitag muB3 nicht der letzte Tiag der Geschichte sein. Die
von Schweizer im Bann der Kreuzestheologie beschworene Alternative:
«Entweder muB sich Jesus kreuzigen lassen oder er miilte ein Gott sein,
der seine Gegner zerschmetterty16, wird dann den furchtbaren An-
schein threr Wahrheit verlieren, wenn der «Umschlagy von Psalm 22
als real-geschichtlicher Prozef eintritt, wenn die Menschen sich nicht
mehr zerschmettern und verstiimmeln, sich keine Kreuze mehr auf-

77



stellen, nicht mehr das Profitstreben anbeten mdiissen, das Atom- und
Hungerbomben erzeugt. Dieser real-geschichtliche Proze gehort zum
Inhalt der Verkundngu.ng von Ostern, Pfingsten und des Relches Gottes
— sonst gleitet sie in den Mythos zuriick17.

Anmerkungen

1

Ol WN

13

14
15

16
17

78

Markus 14, 47 erfullt nach Eduard Schwelzer dlesen Anspruch darum
weil der Zwischenfall «ohne jede theologische Abzweckung» berichtet
wird (Das Evangelium nach Markus, 1973, S. 173). Die sich in dieser
Ausfithrung zeigende Tendenz zu einer Geschichte ohne Theologie und
zu einer Theologie ohne Geschichte lehne ich freilich ab. Markus 15, 34
kann. den Anspruch auf geschichtliche Wahrheit darum erheben, weil
sein Inhalt dem sich bald entwickelnden Bild vom gehorsam, veér-
trauensvoll, in aller Anfechtung dann doch freiwillig sterbenden Christus
wnderspricht

A.a. O, S.173.

So Karl Heinrich Rengstorf, Das Evangelium nach Lukas 1974, S. 249
Siehe S. G. F. Brandon, Jesus and the Zealots, 1967, S. 351.

F. Belo, Lecture matersalrste de I'évangile de Marc, 1975, S. 289, n. 178.
Schimmert in Johannes 18, 1—12 noch ein solcher historischer Sach-
verhalt durch? Eingespannt in die johanneische Dialektik von Kreuzi-
gung und Verherrlichung Jesu macht der vorliegende Text aus Jesus
den, der souverin und triumphal seine Feinde zu ihrem finsteren
Handeln auffordert.

Lukas 22, 51.

Matthius 26, 53.

Zum geschichthchen Hintergrund der pazifistischen Auffassung Jesu
durch Matthius siehe Brandon, S. 306.

E. Schweizer, a. a. O,, S. 325.

A.a. O, S. 204,

A.a. O, S.205.

Die groBen Philosophen, Bd. 1, 1959, S. 206.

Im Kreuz geschieht nach Jaspers die «Vergewisserung des Eigent-
lichen im Scheitern alles dessen, was Welt ist» (S. 207). Jaspers bewegt
sich hier auf einer philosophischen Parallelroute zur Kreuzestheologie;
dadurch gerit er in die Ndhe der Kritik, die er andernorts selber — an-
satzweise — gegen die Kreuzestheologle anfiihrt (vgl. Der philosophi-
sche Glaube angesichts der Offenbarung, 1962, S. 230).

Nicht auf ethischer, wohl aber auf dogmatischer Ebene gelangt Karl
Barth zu einer problematischen Lehre von der «Schattenhaftigkeit der
menschlichen Leiden» (vgl. U. Hedinger, Wider die Verséhnung Gottes
mit dem Elend, 1972, S.91f.). Das Verhiltnis von Christologie und
Anthropologie ist m.E. nicht so zu bestimmen, da die Leiden der
Menschen dem Leiden Christi gleichsam hierarchisch untergeordnet
werden.

Thomas J. J. Altizer/William Hamilton, Radical Theology and the death
of God, 1966.

Kar! Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,
5.295.

A.a. O, S.203. ‘

Mein eben erscheinendes Biichlein: Die Hinrichtung Jesu von Nazareth,
Dahlemer Heft 8, 1983, ist ein Versuch, christliche Theologie ohne
Rechtfertigung der Hinrichtung Jesu zu entwerfen.



	Jesu Protest gegen seine Hinrichtung : Ueberlegungen zu einer Karfreitagspredigt über Markus 14, 47 und Markus 15, 34

