
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 3

Artikel: Jesu Protest gegen seine Hinrichtung : Ueberlegungen zu einer
Karfreitagspredigt über Markus 14, 47 und Markus 15, 34

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ULRICH HEDINGER

Jesu Protest gegen seine Hinrichtung
Ueberlegungen zu einer Karfreitagspredigt

über Markus 14, 47 und Markus 15, 34

Infragestellung des unpolitischen Verständnisses von Jesu Ende
durch die Kreuzestheologie

Noch und noch zeichnen Theologie und Frömmigkeit das Bild eines
Jesus, der willig in den Tod ging und in seiner Hinrichtung durch
Pilatus das Handeln Gottes erblickte. Je mehr ich in meinem Leben die
Todesstrafe ablehnte, desto mehr habe ich mich von dieser Auffassung
der Kreuzestheologie entfernt. Wo die Beseitigung Jesu von Nazareth
duroh das Imperium Romanum, genauer: durch die mit dem Römischen
Reich kollaborierende Oberschicht Judäas, «dialektisch» als Heilstat
Gottes ausgegeben wird, da ist der Grundstein gelegt zu einer unpolitischen

Hinnahme der Imperatoren und Imperien — bis hin zu den
Sachzwängen, welche die Menschen töten.

Ioh weiß, daß viele Aussagen des Neuen Testamentes, insbesondere

die paulinische und johanneische Theologie, die Kreuzigung Jesu
entpolitisieren. Sie tun es auf imposante Weise, und zwar darum, weil
es ihnen weitgehend gelingt, das Kreuz unter einen ganz anderen Titel
als denjenige der Ermordung des Anwaltes der Armen und Bedrängten

zu rücken: unter den Titel des Gehorsams, des Vertrauens, des
stellvertretenden Leidens. Für meine Karfreitagspredigt, die nicht schon
eine heimliche Osterpredigt sein soll, wähle ich zwei synoptische Texte,
die noch nicht in den Sog dieses Themawechsels geraten sind; in der
Regel möchte ich nicht gegen die Texte, sondern in Uebereinstimmung
mit ihrer Tendenz predigen. Ich wähle Markus 14, 47, den Bericht über
den Widerstand eines Anhängers Jesu gegen dessen Verhaftung, und
Markus 15, 34, den im aramäischen Wortlaut überlieferten Verzweif-
lungs- und Gebetsschrei Jesu am Kreuz. Beide Stellen dürften dem
Anspruch geschichtlicher Wahrheit genügen"!. Beide Stellen stehen

quer zur Kreuzestheologie, welche die Tötung Jesu als Heilshandeln
Gottes rechtfertigt; sie begründen die Differenz zwischen dem geschichtlichen

Jesus und dem willig in die Todesabgründe schreitenden Christus.

Kurzer Widerstand gegen die Verhaftung Jesu (Markus 14, 47)

Markus 14, 47 weist mit den Parallelstellen aus den anderen Evangelien
darauf hin, daß die Anhänger Jesu nioht zum vornherein auf jegliche

73



Ausübung von Gegengewalt gegen die Verhaftung verzichtet haben.
Zwar ist es nach Markus (im Unterschied zu Matthäus 26, 51 und erst
recht zu Johannes 18, 10, wo der Widerstehende Simon Petrus heißt)
wahrscheinlich nicht einer aus dem engsten Kreis Jesu, der das Schwert

zog und einen bewaffneten Häscher verletzte, sondern ein Sympathisant,
der die Verhaftung zu verhindern trachtete. Ich zweifle allerdings daran,
daß es bloß «ein zufälliger Zuschauer» war, der aus einer Anwandlung
von Sympathie heraus sich für Jesus wehrte. Diese Interpretation vertritt

der Neutestamentier Eduard Schweizer. Wenn er betont, daß Jesus
keine andere Unterstützung erhielt als die eines ungeschickten, mit ihm
sympathisierenden Zuschauers2, so werden schon die Umrisse der
erbaulichen Kreuzestheologie sichtbar: Jesus wurde von (fast) allen
Menschen verlassen — er aber hat die Sünder nicht verlassen.

Daß der Gedanke an Gegengewalt nicht bloß in einem
ungeschickten Zuschauer auftauchte, das geht wohl auch aus den in Lukas
22, 35 und 38 notierten Ueberlegungen Jesu zur Schwerterbeschaffung
hervor. Diese Ueberlegungen sind freilich durch die herrschende Theologie

spiritualisiert und zu einem Aufruf zur Wappnung gegen die
Anfechtungen der Jüngerexistenz entschärft worden. Berichte und Ueber-
lieferungen, die auf einen erwogenen Widerstand Jesu gegen die
drohende Hinrichtung schließen lassen, werden zu Momenten der
Kreuzestheologie uminterpretiert, etwa zur allgemein gültigen Mahnung, auf
die «Sicherung des Lebens» zu verzichten3. Die mit dem Lebensverlust
Bedrohten sind aber sicher nicht die rechten Adressaten der Mahnung,
sioh zu «entsichern»!

Liest man Lukas 22, 36 und 38 ohne die Brüle der Kreuzestheologie,

dann lassen sich die Verse bei der Aussage behaften, daß der
engste Umkreis Jesu, vielleicht Jesus selbst, den Gedanken eines
bewaffneten Widerstandes zumindest erwogen hat. Jedenfalls hatte Jesus
nicht die Intention, sich freiwillig zu ergeben; das zeigt die Tatsache,
daß er in der Nacht verhaftet wurde4. Der Gedanke an bewaffneten
Widerstand ist allerdings bald aufgegeben worden; zumindest hat ihn
Jesus angesichts der Sinnlosigkeit des Widerstandes gegen die Uebermacht

fallenlassen. Möglicherweise hat er dafür, daß er sich faktisch
— von einem ungeschickten Versuch abgesehen — widerstandslos
verhaften ließ, vom Verhaftungskommando die Zusage eingehandelt, daß
seine Anhänger nicht behelligt würdenö.

Religiöse Ueberhöhung des Verzichtes auf Widerstand

Markus berichtet einzig die kurze Tat der Gegengewalt, die für den
Ereignisablauf sozusagen bedeutungslos war. Die Evangelisten
Matthäus und Johannes hingegen sind beflissen, dem militanten Anhänger

74



das Wort Jesu zurufen zu lassen: «Stecke dein Schwert in die Scheide!»
Bei Lukas fehlt (wie bei Markus) diese Aufforderung, was vielleicht ein
Anzeichen dafür sein kann, daß gerade Lukas (oder die lukanisohe
Tradition) Jesus nicht als absoluten Pazifisten auffaßte wie Matthäus
(oder die matthäische Tradition). Immerhin lenkt auch er von der Ta-
des Anhängers ab, indem er das Augenmerk des Lesers auf die — einzig

von ihm berichtete — Heilungstat Jesu am verletzten Knecht
richtet6.

Im Matthäus-Text ist Jesu Aufforderung zum Verzicht auf das
Schwert Einleitung zu einer Sentenz, deren Gehalt zu den Ereignissen
des Karfreitages eigentlich nichts auszusagen vermag, ja eine gefährliche

Umkehrung suggeriert, die durch den Karfreitag Lügen gestraft
wird: «Alle, die nicht zum Schwert greifen, werden nicht durch das
Schwert umkommen.» Weiter versucht Matthäus, falschen Folgerungen
aus Jesu Aufforderung durch den spekulativen Gedanken
zuvorzukommen, daß Jesus den Vater um Entsendung von mehr als zwölf
streitbaren Engelslegionen bitten könnte, wenn er nur wollte7. Aber
Jesus macht von diesem Wollen und Können keinerlei Gebrauch. Darin
besteht Jesu Autorität und Gehorsam, daß er auf die Beanspruchung
der himmlischen Uebermacht verzichtet8: Die Kategorie des gewollten
Verzichtes vermittelt zwischen dem pazifistischen Verhalten Jesu und
der himmlischen Allmacht seines Vaters. Die Kreuzestheologie feiert
diese Kategorie mit großer Begeisterung. Schweizer lobt sie im
Hinblick auf die Menschen, «die alles Böse mit himmlischer Gewalt
ausrotten» wollend

So aber führt die Kreuzestheologie die Anthropologie in die Enge:
Nach ihr sind die Menschen entweder Bösewichte, welche die andern
ausrotten, oder sie sind Fanatiker des Guten, welche das Böse
ausrotten (oder ausrotten möchten). Die dritte Möglichkeit kennzeichnet
das Verhalten Jesu, der sich willig in den Tod schicken läßt. Eine
vierte Möglichkeit existiert nicht: Sie bestünde darin, den Teufelskreis
zu durchbrechen, in dem die Menschen entweder böse oder Opfer des
Bösen (bzw. der fanatischen Guten) sind. Diese Engführung ist unter
dem römisch-abendländischen Imperialismus zur schwer veränderbaren,
harten Wirklichkeit geronnen.

Jesu Aufschrei am Kreuz —
Vorstufe zu höherer Glaubensgewißheit?

In den Qualen am Kreuz drückt Jesus den Protest gegen seine
Hinrichtung nur noch als Verzweiflungsschrei aus. Naoh Markus 15, 34
fällt er zusammen mit dem Anfang des Psalmes 22: «Mein Gott, mein
Gott, warum hast du mich verlassen?» Die griechisch geschriebenen

75



Evangelien des Markus und des Matthäus führen diese Worte aus dem
hebräisch geschriebenen Psalm in der aramäischen Muttersprache Jesu

an: «Elohi, Blohi, lama sabachthani?» (Die Evangelisten Lukas und
Johannes haben eine solche Frage des Gottessohnes nicht ertragen und
sie darum «ausgelassen»). Die herrschende Theologie interpretiert und
kommentiert diesen Aufschrei Jesu so, daß er seinen Ernst verliert.
Zwar bemerkt Schweizer zunächst, er sei «radikalster Ausdruck der
Einsamkeit des Leidens Jesu, das als Verlassensein nicht nur von
Menschen, sondern von Gott durchlebt werden muß» 10. Schließlich
aber macht er aus dem Schrei Jesu die Frage «nach einem Glauben, das
sich das Wissen um die Wirklichkeit Gottes schenken läßt bis hinein
in die Zeiten der Verlassenheit»ii.

Aehmlich interpretiert Karl Jaspers im Rahmen seiner Philosophie
der Transzendenz: Er stellt Jesu Verzweiflungsfrage und -klage in den
Horizont des «Umschlages», der im Psalm 22 geschieht, des Umschlages

von der Klage zur Vertrauensäußerung: Gott hat sein Angesicht
nicht vor dem Elend des Elenden verborgen (Psalm 22, 25)12. Solche
Auslegungen nehmen weder den Aufschrei Jesu noch den Psalm 22

ernst. Die zweite Hälfte des Psalmes 22 redet im Modus des Dankes
und der Hoffnung von der konkreten, welthaften, etwa im Sattwerden
der Hungernden erfahrbaren Befreiung von Verfolgung und Elend. In
der Kreuzesrheologie jedoch wird die reale Veränderung von Psalm 22

zur «Dialektik» zwischen den Todesqualen Jesu und seiner tiefsten,
von der «Welt» gelösten Zuversicht und Gottesgewißheit. Das
entspricht der Rechtfertigung der an Jesus vollzogenen Todesstrafe als
Heilshandeln Gottes.

Versuch,
den Protest Jesu gegen seine Kreuzigung ernst zu nehmen

Wie aber wird der Protest Jesu gegen seine Kreuzigung theologisch
ernst genommen? Ich kann hier nur summarisch auf diese für jede
Karfreitags- und Osterpredigt, ja für das Verständnis des Evangeliums
überhaupt zentrale Frage eingehen.

Aufschrei und Protest Jesu gegen seine Hinrichtung können nur
so ernst genommen werden, daß sein Kreuz nicht zur Rechtfertigung
oder auch bloß Bagatellisierung der menschlichen Leiden und der
Menschen angetanen Brutalität mißbraucht wirdl3.

Der Protest Jesu darf durch die Verkündigung von Ostern und
Pfingsten nicht abgeschwächt werden. Der Karfreitag, die Mordtat des
Pilatus an Jesus, kann auch nicht um Ostern willen gerechtfertigt werden,

was immer theologisch unter Ostern zu verstehen ist.
Die nordamerikanische «Gott-ist-tot-Theologie» hat den Verzweif-

76



lungsschrei Jesu am Kreuz ernster genommen als die «dialektische»
Kreuzestheologie im deutschen Sprach- und Kulturraum^. Sie läßt ihn
in seiner Härte gelten. Sie faßt ihn nicht als «Durchgangspunkt» zu
einer höheren Gottesgewißheit auf. Die Todesqualen und der Todesschrei

Jesu sind keine «Trauerarbeit», der eine psychische oder religiöse

Befreiung folgt. Die «Gott-ist-tot-Theologie» beantwortet die Klage
des gekreuzigten Jesus mit dem Satz: Gott ist in unserer Geschichte
gestorben (God has died in our history).

Ich stimme dieser Folgerung zu, wenn Gott der patriarchalische
Gott ist, der die Leiden zur Strafe und Läuterung der Menschen
schickt oder seine rächende Supermacht nur durch den Hinrichtungs-
tod seines Sohnes aufzuheben vermag.

Ich stimme dieser Folgerung zu, wenn Gott die Erstursache allen
Geschehens ist, welche, was für ein Gewicht immer dem Netz sekundärer

Ursachen zukommen mag, die Mordtat des Pilatus an Jesus zum
Instrument ihres souveränen Bewiricens macht.

Ich stimme dieser Folgerung zu, wenn Gott die (bei E. Jüngel und
J. Moltmann in den Einzelheiten verschieden gezeichnete) abgründige
Wesenheit ist, die gerade und nur duroh den selber erfahrenen Tod
(genauer: durch die zugleich selber vollzogene und selber erfahrene
Hinrichtung) der Gott des Lebens und Heils sein soll — man weiß
nicht wie.

Ich stimme dieser Folgerung zu, wenn Gott als Gottheit definiert
wird, in der «mehr ist als Liebe» 15.

Ich möchte dieser Folgerung der «Gott4st-tot-Theologie» nicht
zustimmen, insofern Gott als Liebe, als Sehnsucht der Liebe und als
Sehnsucht nach Liebe verstanden, geglaubt und erhofft werden kann.
Dann nämlich ist Gott in der jetzigen Geschichte und Gesellschaft
nicht das allmächtige Wesen, nicht der grandiose Mythos, der in einer
raffinierten «Dialektik» von Macht und Ohnmacht sich selbst noch in
die Mordtat des Pilatus zu integrieren vermag. Dann ist Gott am Tage
des Triumphes der Imperatoren über Jesus und die Seinen nicht stärker
als die weinenden Frauen, die dem gekreuzigten Jesus beigestanden
sind. (Die Behauptung der Kreuzestheologie, Jesus habe seine Leiden
ganz allein durchstehen müssen, ignoriert diese Frauen.)

Der Karfreitag muß nicht der letzte Tag der Geschichte sein. Die
von Schweizer dm Bann der Kreuzestheologie beschworene Alternative:
«Entweder muß sich Jesus kreuzigen lassen oder er müßte ein Gott sein,
der seine Gegner zerschmettert»l6, wird dann den furchtbaren
Anschein ihrer Wahrheit verlieren, wenn der «Umschlag» von Psalm 22
als real-geschichtlicher Prozeß eintritt, wenn die Menschen sich nicht
mehr zerschmettern und verstümmeln, sich keine Kreuze mehr auf-

77



stellen, nicht mehr das Profitstreben anbeten müssen, das Atom- und
Hungerbomben erzeugt. Dieser real-geschichtliche Prozeß gehört zum
Inhalt der Verkündigung von Ostern, Pfingsten und des Reiches Gottes
— sonst gleitet sie in den Mythos zurückl7.

Anmerkungen
1 Markus 14, 47 erfüllt nach Eduard Schweizer diesen Anspruch darum,

weil der Zwischenfall «ohne jede theologische Abzweckung» berichtet
wird (Das Evangelium nach Markus, 1973, S. 173). Die sich in dieser
Ausführung zeigende Tendenz zu einer Geschichte ohne Theologie und
zu einer Theologie ohne Geschichte lehne ich freilich ab. Markus 15, 34
kann den Anspruch auf geschichtliche Wahrheit darum erheben, weil
sein Inhalt dem sich bald entwickelnden Bild vom gehorsam,
vertrauensvoll, in aller Anfechtung dann doch freiwillig sterbenden Christus
widerspricht.

2 A. a. O., S. 173.
3 So Karl Heinrich Rengstorf, Das Evangelium nach Lukas, 1974, S. 249.
4 Siehe S. G. F. Brandon, Jesus and the Zealots, 1967, S. 351.
5 F. Belo, Lecture matérialiste de l'évangile de Marc, 1975, S. 289, n. 178.

Schimmert in Johannes 18, 1—12 noch ein solcher historischer
Sachverhalt durch? Eingespannt in die johanneische Dialektik von Kreuzigung

und Verherrlichung Jesu macht der vorliegende Text aus Jesus
den, der souverän und triumphal seine Feinde zu ihrem finsteren
Handeln auffordert.

6 Lukas 22, 51.
7 Matthäus 26, 53.
8 Zum geschichtlichen Hintergrund der pazifistischen Auffassung Jesu

durch Matthäus siehe Brandon, S. 306.
9 E. Schweizer, a. a. O., S. 325.

10 A.a.O., S. 204.
11 A.a.O., S. 205.
12 Die großen Philosophen, Bd. 1, 1959, S. 206.

Im Kreuz geschieht nach Jaspers die «Vergewisserung des Eigentlichen

im Scheitern alles dessen, was Welt ist» (S. 207). Jaspers bewegt
sich hier auf einer philosophischen Parallelroute zur Kreuzestheologie;
dadurch gerät er in die Nähe der Kritik, die er andernorts selber —
ansatzweise — gegen die Kreuzestheologie anführt (vgl. Der philosophische

Glaube angesichts der Offenbarung, 1962, S. 230).
13 Nicht auf ethischer, wohl aber auf dogmatischer Ebene gelangt Karl

Barth zu einer problematischen Lehre von der «Schattenhaftigkeit der
menschlichen Leiden» (vgl. U. Hedinger, Wider die Versöhnung Gottes
mit dem Elend, 1972, S.91f.). Das Verhältnis von Christologie und
Anthropologie ist m. E. nicht so zu bestimmen, da die Leiden der
Menschen dem Leiden Christi gleichsam hierarchisch untergeordnet
werden.

_14 Thomas J. J. Altizer/William Hamilton, Radical Theology and the death
of God, 1966.

15 Karl Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,
S. 225.

16 A.a.O., S.203.
17 Mein eben erscheinendes Büchlein: Die Hinrichtung Jesu von Nazareth,

Dahlemer Heft 8, 1983, ist ein Versuch, christliche Theologie ohne
Rechtfertigung der Hinrichtung Jesu zu entwerfen.

78


	Jesu Protest gegen seine Hinrichtung : Ueberlegungen zu einer Karfreitagspredigt über Markus 14, 47 und Markus 15, 34

