
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 3

Artikel: Befreiung und Wahrheit : Gedanken zu einer Moskaureise

Autor: Borné, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GERHARD BORNE

Befreiung und Wahrheit
Gedanken zu einer Moskaureise

Wenn ihr in meinem Worte bleibt, seid ihr in
Wahrheit meine Jünger; und ihr werdet die
Wahrheit erkennen; mnd die Wahrheit wird euch
frei machen. Joh. 8, 31-32

Jesu Freiheit

Inwiefern verhallt Jesus zur Freiheit? Inwiefern ist das auch heute
möglich? Und was heißt hier Wahrheit und was Unwahrheit und
Unfreiheit? Die Sätze aus dem Johannas-Evangelium sind Teil eines
Streitgesprächs zwischen Jesus und «den Juden». Aber es handelt sich nicht
um die Juden in ihrer Gesamtheit. Auch Jesus und seine Jünger waren
ja Juden. Es geht um verschiedene Grundhaltungen, die jeweils Jesus
und seine Jünger auf der einen Seite und «die Juden» oder «die Pharisäer»

auf der anderen Seite verkörpern. Es geht auch nicht pauschal
um «die Pharisäer», sondern um Leute, die eine bestimmte, Jesus
entgegengesetzte Haltung verkörpern.

Das Streitgespräch vor diesen Sätzen über Befreiung und Wahrheit
stellt die Gegensätze hart heraus: Jesus als das «licht der Welt» steht
gegen die Finsternis der Unwissenheit von Menschen. «Licht des
Lebens» steht gegen den Tod in der Sünde, «Himmel» gegen «Welt». Von
einem «Richter» besonderer Art ist die Rede, von einem, der nicht
nach üblichen Maßstäben richtet. Bei ihm versagt unser normaler
Begriff des Richtens. «Ich richte niemand» (Joh. 8, 15). Dieser «Richter»
urteilt von einer höheren Warte aus und aus einem größeren
Zusammenhang heraus: «Wenn ich richte, ist mein Gericht wahr; denn ich
bin nicht allein, sondern ich und der, welcher mich gesandt hat, richten
gemeinsam» (Joh. 8, 16). Der, der hier spricht, redet aus einem Ich
höherer und umfassender Art heraus. Der «Sohn» weiß sich eins mit
dem «Vater». Und dann geht es vor allem um die Freiheit: Ein solches
loh weiß sich frei von den üblichen, Sicherheit gebenden kollektiven
Urteilen. Eine solche Freiheit steht der «Knechtschaft der Sünde»
gegenüber.

In dieser Freiheit verunsicherte Jesus die einen, während er für
die anderen Wege zur Befreiung wies. Wir wissen, daß dieser Konflikt
für den Befreier tödlich endete.

Wo ereignet sich heute ein ähnlicher Streit um Wahrheit und Be-

65



freiung? Wo geht die Bewußtwerdung von Wahrheit ähnlich schmerzhaft

vor sich, weil gewohnte Sicherheiten in Frage gestellt werden?
Idh denke zunächst an den persönlichen Bereich. Wie schwierig ist

es oft in einer Partnerschaft zwischen Mann und Frau, wenn Einsichten
in neue Bedürfnisse gefordert werden. Sich neue, unterschiedliche
Bedürfnisse gegenseitig zuzugestehen, verunsichert einen oft zutiefst. Doch
kann sich darin Befreiung ereignen, Befreiung von bisherigen Rollen,
Selbstverständlichkeiten, Selbstbildern oder Erwartungen, die jetzt als

einengend erlebt werden.
Oder ich denke an Untersuchungen an Krebskranken. Es wird

gesagt, daß diejenigen eine größere Chance haben, mit ihrem Krebs
länger zu leben, die sich ihrer Krankheit bewußt stellen, die nichts
verdrängen, die wissen wollen, was mit ihnen los ist, die sich fragen,
was an ihrer Lebensweise bisher falsch gewesen sein könnte, die sich
Fragen möglicher eigener Schuld stellen (vgl. H. E. Richter, Zur
Psychologie des Friedens, Hamburg 1982, S. 78ff.).

Solcher Mut zur Wahrheit ist nicht selbstverständlich. Er bedeutet,
sich unbequemen Einsichten zu öffnen, auch Selbstkritik, Bereitschaft,
sich anfeinden zu lassen, Verletzung von Tabus, die neues und freieres
Leben verhindern. Und diese Infragestellung von Tabus ist ja deshalb
so schwer, weil sie bisher Sicherheit garantierten, den Rahmen des

Möglichen abgaben.

Befreiende Gespräche in der Sowjetunion

Der Satz: «Die Wahrheit wird euch frei machen» — stimmt er nicht
auch im politischen Bereich? Ich muß von einer Reise in die Sowjetunion

berichten, wo er mir neu begegnete, im Oktober 1982, mit
Theologiestudenten. Wie weit ist unser normales Wissen über dieses
Land vor allem von negativen Vorurteilen geprägt? Die Reise hat nur
jedoch Wahrheit vermittelt, die befreiend wirken kann. Zweck der
Reise waren insbesondere Gespräche mit Studenten und Professoren
der Philosophischen Fakultät an der Staatlichen Universität in Moskau.
Daß diese Gespräche möglich waren, daß sie auch im privaten Rahmen
fortgesetzt wurden und daß wir über soviele uns interessierende Fragen
sprechen konnten, das war für uns überraschend.

Wenn ioh an die Menschen denke, denen wir begegneten, vor
allem Studenten und Professoren, so drängt sich mir ein Grundeindruck
auf: Wir begegneten Menschen, die ganz überwiegend eine positive
Einstellung zu ihrem Land haben.

Ich denke z. B. an unsere Dolmetscherin. Sie war sehr bemüht, uns
ihr Land zu erklären — die sozialen Errungenschaften z. B. im
Gesundheitswesen oder in der Bildung, die russische Geschichte, einschließlich

66



der Kirchen und der Ikonen, die russische Literatur. Es war ihr wichtig,
daß wir begreifen, wie häufig Rußland angegriffen wurde, von Mongolen

und Tartaren aus dem Osten, von Polen, Franzosen, Türken und
Deutschen aus dem Westen und Süden. Natürlich — ihre
Geschichtsbetrachtung war national ausgerichtet. Sie kümmerte sich sehr um die
Wünsche unsrer Gruppe und nahm über ihre reguläre Arbeitszeit hinaus

an unseren Gesprächen mit den Philosophiestudenten und
Professoren teil — und zwar engagiert, indem sie ihren Standpunkt in
weltanschaulichen und ethischen Fragen vertrat. Sie begegnete uns auch
als private Person. Wir lernten flüchtig ihren Mann und ihren Sohn
kennen, als wir eine Stunde lang in der Schlange vor dem Lenin-Mausoleum

warteten. Sie erzählte von ihrem Alltag zu Hause, daß die ganze
Pamüie gerne schwimmen geht, daß ihr Mann großer Bergsteiger im
Kaukasus ist, daß man in der Nähe Moskaus gut Ski fahren kann.
Informiert war sie gut, auch über die neueren sowjetischen Vorschläge
zur Abrüstung: Der Verzicht auf den Ersteinsatz von Atomwaffen, das
weltweite Verbot weiterer Atomwaffentests. «Warum gehen die
westlichen Regierungen nicht auf solche Vorschläge ein?» Im Prinzip waren
für sie alle sozialen Probleme in ihrem Land gelöst.

Interesse an der Sinnfrage

Und da war eine Doktorandin an der Lomonossow-Universität. Sie
erzählte sehr eindrucksvoll, warum sie sich mit moderner Anthroposophie

beschäftigt — speziell mit der Lehre von der Unsterblichkeit der
Seele! Sie will wissen, was in anderen Ländern darüber gedacht wird.
Sie will die religiösen Menschen verstehen, die es ja auch in der Sowjetunion

gibt. Und sie will die religiösen Lösungen in marxistische
übersetzen. Für das Todesproblem müsse es eine soziale Lösung geben.
Das war für sie klar: Religion und Marxismus waren zwei verschiedene
Dinge. Doch die Intensität, mit der sie über die Frage nach dem Sinn
des Lebens sprach, eine Frage, die der Mensch im Unterschied zum
Tier stelle, wie sie sagte, deutete darauf hin, daß sie religiösen
Anliegen sehr nahe war.

Vielleicht ist das nur eine Frage der Terminologie, dachte ich öfter
auf dieser Moskaureise. Wir bei uns nennen etwas «religiös», was
anderswo gar nicht so genannt wird, was aber in der Sache damit
übereinstimmt oder sehr ähnlich ist. Wichtig sind nicht so sehr die Worte.
Wichtig ist die Sache. Wenn Christen und Marxisten die gleichen oder
ähnliche Sachfragen stellen, sind sie sich dann nicht sehr nahe? Und
kann es auf solch schwierige Fragen wie diejenige naoh der «Unsterblichkeit

der Seele» überhaupt dogmatische Antworten von beiden Seiten
geben?

67



Bei einem der Gespräche erzählten wir uns gegenseitig von
unserem Alltag, von unseren Wünschen, von dem, was uns wichtig ist,
von unseren Studien, von der Arbeit. Dieser Abend war eine der
größten Ueberraschungen und schönsten Erlebnisse auf unserer Reise.
Es gab kaum Sprachschwierigkeiten. Wir unterhielten uns auf Deutsch,
Russisch, Englisch, Französisch.

Eine andere Doktorandin der gleichen Fakultät beschäftigt sich
mit Texten von Johannes Scotus Eriugena zum Problem der Willensfreiheit.

Johannes Scotus Eriugena lehrte wahrscheinlich im 9.
Jahrhundert an der Hofschule Karls des Kahlen in Frankreich. Sie
interessierte sich u. a. für seine Auseinandersetzung mit Grottschalk, einem
deutschen Kirchenmann dieser Zeit. Für sie war ihre Dissertation ein
Beitrag ziur marxistischen Anthropologie. Auoh hier wieder waren wir
überrascht über das Interesse an «Religion» und an Menschen außerhalb

des normalen Gesichtskreises und der eigenen Zeit. Bin Gespräch
endete damit, daß jemand von den sowjetischen Gesprächspartnern eine
Tasche voller Geschenke ausbreitete: ein Lehrbuch über Atheismus,
bunte Streichholzschachteln, viele Plaketten, wie sie auch sonst
getragen wurden: von Kirchtürmen, Lenin, Sternen, Babuschkas, Motiven
aus der Stadt Moskau Und nochmals wurde unterstrichen, weiter
im Gespräch zu bleiben, nicht nur brieflich, sondern durch eine
offizielle Gegeneinladung nach Westberlin.

«Die Sowjetunion ist eingekreist»

Bin weiterer Gesprächspartner war Jan Vogeler. Er ist Professor an der
Philosophischen Fakultät. Ohne ihn wären diese Gespräche an der
Moskauer Universität nicht zustandegekommen. Denn er, der Sohn
des deutschen Malers Heinrich Vogeler, der in den zwanziger Jahren
in die Sowjetunion übersiedelte, hatte die Einladung naoh Moskau
ausgesprochen. Das war vor zwei Jahren nach einer Diskussion mit
Teilnehmern an einer Tagung der Evangelischen Akademie in Westberlin.
Er ist sehr interessiert an einem Dialog zwischen Christen und Marxisten

und sorgt in seinen Lehrprogrammen für entsprechende Kenntnisse.
Seine Studenten beschäftigen sich auch mit modernen protestantischen
Theologen wie Tillich, Bonhoeffer, Gollwitzer, Solle. Blitzende Augen
hat er, und er ist zuversichtlich, daß solche Gespräche in Berlin und
Moskau fortgesetzt werden können. Nur ein einziges Mal wurde er sehr
anders, sehr ernst, fast hart. Das war, als wir ihn fragten, was wohl
passierte, wenn die neuen US-Mittelstreckenraketen nun doch in
Westeuropa stationiert würden. Seine Antwort, die Sowjetunion würde das
nicht hinnehmen, klang wie eine Drohung. Diese Politik der
«Nachrüstung» macht auch uns Angst. In Jan Vogelers Bemerkungen tauchte

68



noch ein wichtiger Aspekt sowjetischen Selbstverständnisses auf: «Wir
sind eingekreist. Die Sowjetunion ist eingekreist.» Ein ähnliches Grund-
empfmden war ja audi bei unserer Dolmetscherin beim Gang durch
das Historische Museum am Roten Platz immer wieder zum Ausdruck
gekommen.

Selten habe ich so intensiv über «Religion» mit jemand sprechen
können wie mit jener Doktorandin, die eine Arbeit über Religiösen
Symbolismus bei Miroea Eliade, dem Religionsgeschichtler aus
Rumänien und späteren Professor in Chicago, schreibt. Warum ist das

Symbol des Lebensbaums so wichtig? Was unterscheidet ein religiöses
Symbol von einem anderen? Was sage ich zur Symbolik des
Mittelpunkts? Meine Gesprächspartnerin kommt aus Sibirien. Ihre Eltern
sind beide Ingenieure und arbeiten in einem Oelgebiet. Dorthin will sie

zurückkehren, wenn ihre Ausbildung ziu Ende ist. Sie wird dann in
Schulen Philosophie und Religionsgesohichte unterrichten. Das Studium
vergangener Religionen hilft ihr, wie sie sagt, die heute lebenden
religiösen Menschen ihrer Heimat besser zu verstehen. Angesprochen auf
die heutige Sowjetunion, und wie sie zu ihrem Land steht, sagt sie:
«Jedes Land hat seine Probleme.» Auch sie stellt ihre Gesellschaft nicht
grundsätzlich in Frage.

«Freier Westen» und «unfreier Osten»?

Es ist mir klar: Wir haben auf dieser Reise vor allem mit relativ
Privilegierten gesprochen, mit Leuten, die ein Hochschulstudium absolvieren

oder bereits hinter sich haben. Aber das sind in der Sowjetunion
sehr viele, und so sehr viel anders dran als zum Beispiel Facharbeiter
sind diese nicht. Sollten wir die im wesentlichen positive Einstellung
dieser Menschen zu ihrem Land nicht akzeptieren? Ioh denke oft, wir
tun das bei uns nicht genügend. Wir meinen, die Menschen in der
Sowjetunion seien unfrei, angepaßt, unsdhöpferisch, unglücklich
Aber stimmt das so? Ist es nicht eher so, daß wir dazu neigen, unsere
Vorstellungen von Freiheit zu verallgemeinern? Wir verkennen dabei
die besonderen Voraussetzungen anderer Völker und Staaten. Diese
haben andere geschichtliche Erfahrungen und Möglichkeiten. Sollten
wir es nicht ihnen überlassen, wie sie mit ihren Problemen fertig
werden? Wir haben ja auch unsere Probleme, etwa die Arbeitslosigkeit,
und so frei, wie uns eingeredet wird, sind wir gar nicht. Der «freie
Westen» gegen den «unfreien Osten» — das ist nicht die Wahrheit!

Wenn idh an die Menschen in der Sowjetunion denke, und wenn
ich bei allen Anfragen an die Politik dieses Systems auch seine
positiven Seiten anerkenne, dann erscheint mir immer verrückter, in
welchem Maße Sich die westlichen und die östlichen Staaten hochgerü-

69



stet gegenüberstehen. Der Preis für die Verteidigung unserer Art von
Freiheit ist viel zu hoch! Es geht hierbei nicht nur ums Geld, das
bekanntlich anderswo fehlt, sondern um etwas Schlimmeres noch: Wir
bauen diese unsere Freiheit auf die Androhung mit dem Tod von Millionen

Menschen. Und umgekehrt werden wir bedroht. Beide Seiten sind
bereit, Atomwaffen für ihre Verteidigung einzusetzen. Ist nicht auch
das «Knechtschaft der Sünde», wie es im Johannes-Evangelium heißt?
Wir bauen unsere Freiheit auf den geplanten, den einkalkulierten Tod
auf. Was ist das für eine merkwürdige Freiheit?

Ich glaube, wenn Jesus heute unter uns wäre, würde er ähnlich
mit uns reden wie mit den Pharisäern damals. Vielleicht würden ihn
die meisten genauso ablehnen wie damals. Seine Freiheit, zu der er auoh
uns befreien kann, ist eine andere als die, die den Tod von Millionen
Menschen mit einkalkuliert. Seine Freiheit ist vielmehr so, daß sie uns
lehrt, andere Menschen vorurteilsfreier zu sehen, ihnen mehr zu
vertrauen, sie zu akzeptieren, sie zu lieben als Geschöpfe, als Brüder und
Schwestern, als Söhne und Töchter Gottes des Schöpfers. Das ist die
höhere Warte, von der aus er «urteilt», das größere Ich, das mit Gott,
dem «Vater» eins ist.

Ich weiß selbst, daß es hiergegen tausend Einwände gibt. Wir
haben unsere Sicherheit in andere Dinge gesetzt — statt in die liebe
zum Leben und zum Menschen in tödliche, selbstmörderische Waffen.
Wir trauen unseren angeblichen Feinden nioht. Aber müßten wir nicht
endlich damit aufhören, wenn wir wirklich im christlichen Sinne denken
und handeln wollten?

Es macht uns Angst, hier umzudenken. Vor lauter Angst unterlassen

wir eher das Nachdenken hierüber. Aber dieses Nach- und
Umdenken ist dringend nötig. Das wissen wir insgeheim. Wir sind in der
Situation von Krebskranken, welche mit Mut zur Wahrheit eine größere
Ueberlebenschance haben. Werden wir diesen Mut zur Wahrheit
aufbringen können, oder wollen wir lieber unsere eigene Mitschuld an
dieser für alle bedrohlichen Situation verdrängen?

Wir sollten nicht meinen, nur bei uns würde über die Frage von
Krieg und Frieden ernsthaft nachgedacht und umgedacht. Wir haben
in Moskau sehr intensive Gespräche zu diesem Thema geführt. Die
Menschen in der Sowjetunion erinnern sich sehr wohl an den letzten
Krieg. Sie haben darin mehr Menschen verloren, als jedes andere Volk:
zwanzig Millionen

Wir haben es in Moskau selber gesehen: Hochzeitspaare gehen
am Tag der Hochzeit an das Grabmal des Unbekannten Soldaten an
der Kremlmauer. Auf dem Weg vom Flughafen in die Stadt Moskau ist
auf freiem Feld eine große Panzersperre zu sehen, blumengeschmückt.

70



Von dort, aus einem Soldatengrab, wurden Ueberreste an diesen Ort
an der Kremlmauer gebracht. Welches Hochzeitspaar und welche
Hochzeitsgesellschaft denkt bei uns am Tag der Hochzeit an die Toten des
Zweiten Weltkriegs?

Kirchliche Kritik
an der Sicherheitsdoktrin der Sowjetunion — in Moskau

Unweit von diesem Ort fand im Mai dieses Jahres eine Friedenskonferenz

statt. Sie nannte sich «Weltkonferenz religiöser Vertreter für die
Rettung der heiligen Gabe des Lebens vor einer nuklearen Katastrophe».
Um «Wahrheit und Befreiung» ging es auch hier. Der Schlußappell der
Konferenzteilnehmer wendet sioh «an die Oberhäupter und Mitglieder
aller Religionsgemeinschaften». Br beginnt mit: «Liebe Brüder und
Schwestern, wir wenden uns an Sie mit dem Aufruf in einer entscheidenden

Stunde der Geschichte. Es gibt unheilvolle Zukunftszeichen. Die
Katastrophe des nuklearen Brandes, der fähig ist, die Menschheit und
das Leben selbst zu vernichten, bedroht uns wie nie zuvor.» Wer so
sprach, das waren Vertreter des Buddhismus, Zoroastrismus, Hinduismus,

Islams, Judentums, Sikhismus, Schintoismus und Christentums
aus neunzig Ländern aller sechs Kontinente. Und das in Moskau. In
unser gewohntes Bid von der Sowjetunion paßt das nicht: Eine solche
Konferenz ausgerechnet dort!? Und wir sollten zur Kennteds nehmen,
daß die Teilnehmer dieser Tagung sich mit «Wahrheit und Befreiung»
konkret in bezug auf das heutige Wettrüsten beschäftigten und
feststellten: «Um das Leben zu retten, müssen die religiösen Organisationen
und Menschen in aller Welt zusammen mit anderen wirken, damit die
Lüge vieler heute dominierender Doktrinen entlarvt wird, die zu folgenden

Irrtümern führen:
a) die Meinung, daß Menschen private Schutzräume kaufen können,

die sie gegen einen Kernwaffenschlag schützen würden;
b) die Meinung, daß ein Nuklearkrieg geführt und gewonnen werden

kann, daß es einen begrenzten Nuklearkrieg gibt, den man mit Hilfe
von Waffen mit erhöhter Strahlungswirkung führen könne, die nur
Menschen und keine materiellen Werte vernichten würde;

c) daß Sicherheit erreicht werden kann, wenn man im Besitz der
Möglichkeit eines Präventivsohlags ist;

d) daß mehr Waffen mehr Sicherheit bringen;
e) daß ein Land seine Sicherheit finden kann, indem es andere Länder

in Unsicherheit bringt;
f) die Meinung, daß die Welt der Menschen und der Zivilisation auch

nach einem nuklearen Krieg möglich sei» (vgl. Junge Kirche, 6/82,
S. 309ff.).

71



Wir sollten zur Kenntnis nehmen, daß dieser Appell sich mindestens

im Punkt d) auch gegen die Siaherheitsdoktrin der Sowjetunion
richtet und daß so etwas unweit des Sitzes der sowjetischen Regierung
formuliert und veröffentlicht werden kann.

Ich weiß, es gibt viele Einwände gegen ein wirkliches Umdenken
in diesem Punkt der Sicherheit und Verteidigung. Ich möchte auch die
Sowjetunion nicht besser machen, als sie ist. Sie ist ebenfalls eine
Weltmacht, die ihre Interessen durchzusetzen versucht. Sie ist kein Engel.
Sie ist auch nicht unschuldig an dieser verfahrenen Situation der immer
weitergehenden Hochrüstung.

Aber müßten nicht wenigstens die Christen mit diesem Umdenken
anfangen, zusammen mit allen Menschen, die hier nach echten
Auswegen suchen? Ich sehe keinen anderen Weg mehr als vor allem den
Weg des Verzichts, nicht nur auf Ueberlegenheit, sondern auch auf
Gleichheit in Sachen Rüstung. Denn audh wer Gleichheit suoht,
entdeckt immer noch eine Lücke bei sich, die er durch «Nachrüstung» zu
stopfen sucht. Und damit geht der Teufelskreis der Rüstungsspirale
weiter.

Es mehren sich zum Glück die Anzeichen für ein gründliches
Umdenken in der Frage nach Wahrheit und Irrtum über das, was Sicherheit

gibt. So hat jetzt auch die Anglikanische Kirohenführung eine
einseitige und vollständige atomare Abrüstung Großbritanniens
vorgeschlagen («Frankfurter Rundschau» vom 16. Oktober 1982) — ähnlich
wie zuvor die Leitung der Reformierten Kirche Westdeutschlands.

Der Streit um «Wahrheit und Befreiung» ist mitten unter uns
im Gange.

«Wenn ihr in meinem Worte bleibt, seid ihr in Wahrheit meine
Jünger, und ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird
euch frei machen Wenn nun der Sohn euch frei macht, werdet ihr
wirklich frei sein.»

(Predigt am 17. Oktober 1982 in der Evangelischen Kirchgemeinde
Am Buschgraben in Berlin-Zehlendorf)

Die weltumwälzende Kraft des russischen Kommunismus kommt zuletzt doch
von Christus her. Der von seiner offiziellen Vertretung auch auf dieser
Linie verleugnete Christus erhebt darin incognito sein Haupt. Auch das
slavische und speziell russische Christentum, das ein Tolstoi darstellt, hat
einen Teil seiner Kraft an ihn abgegeben. Aber er selbst ist auch nicht das

letzte Wort dieser Entwicklung, weder für Rußland noch für anderswo.

(Leonhard Ragaz, Die Geschichte der Sache Christi, Bern 1945, S. 57)

72


	Befreiung und Wahrheit : Gedanken zu einer Moskaureise

