
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 77 (1983)

Heft: 2

Artikel: Freiheit oder Zwang? : Welche Chancen hat die Kirche bei der Jugend?

Autor: Brüesch, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARKUS BRÜESCH

Freiheit oder Zwang?
Welche Chancen hat die Kirche bei der Jugend

Entwicklung kirchlicher Jugendarbeit:
aus der Abhängigkeit zur Selbständigkeit

These 1:
Die Jugend ist das modellhafte und zukunftsweisende Abbild oder der
Spiegel (Zerrspiegel?) der menschlichen Gesellschaft. Gesellschaftliche
Strömungen und Entwicklungen können an ihr am schnellsten abgelesen
werden. Kennzeichen der Jugend sind Nonkonformismus, Risikofreude,
Sensibilität, Ungeduld, schöpferische Kraft, Betonung der Freiheit, die
sich jeder äußeren Vormundschaft entzieht. Die Jugend entwickelt sich
wie die Gesellschaft auch. Ebenso entwickelt sich die Jugendarbeit.
Heute steht die organisierte Kirche auf einem wichtigen Wendepunkt
in ihrem Verhältnis zur Jugend.

Zürich, 19. April 1982: Das Sechseläuten findet statt. In der Stadt
wimmelt es von Menschen, darunter Tausende von Jugendlichen.
Welch ungeheure Vielfalt gibt es da zu bestaunen. Wir finden sie in
den Straßen, an der «Riviera», wie das Ufer der Limmat genannt wird,
im Sechseläutenumzug, im applaudierenden Publikum. Sie kennen diese

Jugendlichen zum Teil aus Ihrer Arbeit, aus dem Unterricht, aus
der Jugendgruppe. Sie wissen: In der Jugend ist alles vorhanden:
Eingegliederte, Ausgeflippte, Angepaßte, Verwahrloste, Protestierende,
Laute, Leise, Punks, Rocker, Verlauste, Modische, Schmutzige,
Saubere, Liebe und Böse! Jugendliche, der Spiegel der Erwachsenenwelt,
ein Abbild, aus dem uns sämtliche menschlichen Züge viel
ausgeprägter entgegenblioken.

Jugend ist nicht zu definieren. Jugend ist grenzenlose Vielfalt!
«Für die Forschungspraxiis hat dies zur Folge, daß wir Jugend nicht
als eine in sich homogene Gruppe, die mit charakteristischen,
'jugendspezifischen' Merkmalen ausgerüstet ist — sehen dürfen, sondern als
Gemeinschaft von Individuen, die recht verschieden voneinander
sind», schreibt Herbert Janig im Buch «Jugend heute — betreut oder
selbstbestimmt?» (S. 18).

Trotzdem erliegt die allgemeine pädagogische und psychologische
Literatur einer gefährlichen Verallgemeinerungstendenz, die unser
Bild von (ter Jugend negativ färbt. Jugend ist für viele Forscher
nur noch Krise, sie kennt nur Probleme, das ganze Jugendalter
wird als unfertig, unreif und damit als negativ bezeichnet. Und das
Ziel der meisten dicken Wälzer über das Jugendalter ist, zu erklären,

37



wie man Jugend führen und sie der Erwachsenenwelt anpassen kann.
Fachleute nennen das «Sozialisierung»!

«Jugend wird so offenbar von vielen als am Rande des Normalen
sich befindend, als unbeherrscht, abweichend, im allgemeinen also
negativ gesehen», schreibt Herbert Janig im bereits zitierten Buch
(S. 9).

Ich möchte diesem Fehler trotz meiner Ueberfütterung mit
Literatur nicht verfallen und will deshalb im heutigen Referat ganz
bewußt und hin und wieder sogar recht aggressiv die Position der sich
in Bewegung befindlichen Jugend einnehmen und deshalb auch die
vielfältigen Strömungen des Jugendalters als grundsätzlich positiv
aufnehmen. Dabei hilft mir der Verfasser von Psalm 119, der in seiner
Jugend kühn und provokativ behauptet: «loh habe mehr gelernt als
meine Lehrer, denn all mein Forschen fragt nach deiner Weisung.
Ich habe mehr Erkenntnis als die Alten ...» (Verse 99 und 100). Wie
Paulus damals den jugendlichen Timotheus ernst genommen hat, so
möchte ich die Jugend ernst nehmen: «Keiner soll dich verachten, weil
du noch jung bist» (1. Tim. 4, 12).

Ein weiterer Ansatzpunkt neben dem Aufnehmen der positiven
Kräfte der Jugend ist mein Glaube an die Entwicklung der Menschheit:

Ich möchte deshalb kurz die Entwicklung des Verhältnisses
kirchlicher Jugendarbeit zur Organisation Kirche in den vergangenen
Jahren darstellen. Sie stellt in meinen Augen eine Entwicklung aus der
Abhängigkeit zur Selbstständigkeit dar.

Zusammengefaßt und grob vereinfacht lassen sich seit dem
Zweiten Weltkrieg rund fünf Phasen dieses Verhältnisses unterscheiden:

1. Phase: Direkt nach dem Zweiten Weltkrieg sah die evangelische
Jugendarbeit ihren Platz ganz in der örtlichen Gemeinde.
2. Phase: Bis zum Ende der fünfziger Jahre wurde darauf die Eigenständigkeit

der Jugendverbände betont, ihre Arbeit sollte aber doch der
Gemeindeebene zugute kommen.
3. Phase: In den sechziger Jahren wollte sich die Jugendarbeit mit neuen
Ideen in die Gemeinde einbringen: Neue Lieder und Gottesdienstformen

und Ansätze offener Jugendarbeit verunsicherten viele
Gemeinden.

4. Phase: Seit 1968 waren starke antiinstitutionelle Tendenzen spürbar.

Die Ortsgemeinde wurde kritisch-distanziert betrachtet. Die
Enttäuschung über die Kirche und nicht erfolgte Reformen fand ein Ventil

im Engagement für die Dritte Welt. Kirchliche Jugendarbeit wurde
auch stark ökumenisch.
5. Phase: Mit dieser Phase kommen wir zum zweiten Denkansatz
meines Referates:

38



Beziehungslosigkeit zwischen Jugend und Kirche
These 2:
«Verliert die Kirche die Jugend? Nach allem, was ich sehen kann, kann
ich auf diese Frage leider nur mit einem eindeutigen Ja antworten.»
Diese harte Aussage von Adolf Exeler im Buche «Muß die Kirche die
Jugend verlieren?» löst bei vielen Vertretern der organisierten Kirche
Panik aus. Viele aber, die sich intensiv mit der Jugend beschäftigen,
bestätigen diese Aussage: «Die Jugend steht der Kirche als Institution
und als Pfarrerapparat völlig beziehungslos gegenüber.»
Dieser Ansatz illustriert das heutige Verhältnis zwischen Jugend und
Kirche, das Christoph Stückelberger, der theologische Mitarbeiter der
Jungen Kirche, so formuliert: «Seit Mitte der siebziger Jahre meine
ich zum Teil ein 'Nicht-Verhältnis' evangelischer Jugend zur Kirche zu
beobachten.» Es ist die Zeit, in der sich Jugendgruppen nur noch mit
sich selbst beschäftigen und in den Gemeinden gar nicht mehr
bewußt zur Kenntnis genommen werden. «Viele Jugendliche wollen die
Kirche weder verändern noch bekämpfen. Sie ist abgesehrieben.
Latent sind allerdings Erwartungen an die Kirche als Ort der Gemeinschaft,

der 'Wahrheit' und des Akzeptiertwerdens vorhanden» (aus
einem noch nicht veröffentlichten Aufsatz). Ich pflichte Stückelberger

mit regionalen Einschränkungen bei; ich sehe aber auch die großen
Erwartungen an die Kirche, die ein Davoser Konfirmand so formuliert:

«Ich erwarte von der Kirche ein warmes Licht, ein gutes,
hoffnungsvolles Wort, daß ich anerkannt und willkommen bin auch mit
meinen Zweifeln, daß ich Gemeinschaft finde und mich geborgen fühlen

kann.»
Am heutigen Wendepunkt ist es für die organisierte Kirche

entscheidend, daß sie nicht in Panik gerät und mit Appellen und Zwängen
reagiert, sondern sich etwas einfallen läßt und aus dem «Nicht-Verhältnis»

ein tiefes Verhältnis in Freiheit macht, indem sie alle
positiven Bewegungen und Erwartungen ihrer Jugend entgegennimmt,
auch wenn diese Erwartungen hoch sind und oft sehr aggressiv
vorgebracht werden. Wir würden damit einen alten Gedanken von Frère
Roger Schutz, dem Prior aus Taizé, aufnehmen. 1967 hat er
geschrieben: «Früher war die Gefahr das Schisma, heute ist es die
Gleichgültigkeit der Jugend» (Dynamik des Vorläufigen, Seite 33).

Rückgewinnungsgefechte mit Zwangsmaßnahmen und Finanzen

These 3:
Wie nutzt nun die organisierte Kirche diese Chance der Krise? Sie
rüstet auf zum Rückgewinnungsgefecht. Angesichts der unzähligen
Alternativen (Sport, Discos, Jugendsekten usw.) wird in kirchlichen

39



Kreisen der Ruf «Holt die Jugend in die Kirche zurück! Koste es, was
es wolle!» aufdringlich laut. Die organisierte Kirche spielt Feuerwehr,
die hilflos dort weiterlöscht, wo es gar nicht mehr brennt. Durch finanzielle

Nothilfe oder durch Zwang soll Beziehung aufgebaut werden.

Mit Kosmetik am Gesiöht der Kirche können wir nicht viel
erreichen. Das mußte ich auoh selbst feststellen, als ich voller Enthusiasmus

in Davos dieses und jenes anpackte. Heute ist die alte Jugendgruppe

in den letzten Zügen, und ich frage mich verzweifelt, was zu
tun ist. Sie kennen die ersten Reaktionen, die wir haben. Am liebsten
würden wir zur Gewalt und zu Zwangsmaßnahmen greifen,
um die Beziehung wieder herstellen zu können. Ich nenne diese
Versuche ein Rückgewinnungsgefecht der letzten Stunde. Wir ärgern
uns über die Sportvereine, die uns die Jugendlichen «stehlen», wir
sind entsetzt über die Machenschaften der Jugendsekten, wir jammern
über die oberflächlichen Tanzanlässe und Discoveranstaltungen, die
nicht unserem traditionellen Bild von Beziehung zwischen Jugend und
Kirche entsprechen. Apologetisch beginnen wir dann über die
Wichtigkeit der Kirche zu referieren. Die Säkularisierung macht auch mir
Mühe! Wo stehe ich denn heute als Pfarrer? Mitten im Volk oder
einsam daneben? Distanziert oder nahe? Irgendwie stehe ich daneben und
rufe: «Kommt zurück, Ihr braucht dooh Gott, die Kirche, den Glauben!

Merkt Ihr das denn nicht?» Und da das nichts fruchtet, stürze ich
mich in die Bürokratie

Heute ist die Zeit vorbei, apologetisch zu argumentieren. Bereits
am 8. Juni 1944 hat Dietrich Bonhoeffer prophetisch an Eberhard
Bethge geschrieben: «Die christliche Apologetik versucht der mündig
gewordenen Welt zu beweisen, daß sie ohne den Vormund 'Gott' nicht
leben könne. Wenn man auch in allen weltlichen Fragen schon
kapituliert hat, so bleiben doch immer die sogenannt 'letzten Fragen' —
Tod, Schuld — auf die nur 'Gott' eine Antwort geben kann und um
deretwillen man Gott und die Kirchen und den Pfarrer braucht»
(Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, S. 357). So empfinde ich einige
kirchliche Uebungen mit der Jugend als Feuerwehreinsätze, die letztlich

nichts oder nicht viel bringen. So wird zum Beispiel der Artikel
8 der «Verordnung über Aufbau und Leben der Kirchgemeinde» der
Bündner Kirche in vielen unserer Gemeinden bereits als
Zwangsvorschrift ausgelegt, um die schwächsten und am meisten geforderten
Glieder unserer Gemeinden, die Kinder, in den Gottesdienst zu bringen.

Ich erfahre immer wieder, daß damit keine Beziehung entsteht.
Aber auch in der teuren Feuerwehrübung der Zürcher Kirche, die
nachträglich das AJZ finanziell großzügig unterstützt hat, sehe ich
keinen Sinn, höchstens den egoistischen, das schlechte Gewissen wegen

40



all dem Versäumten zu beruhigen. Muß denn die Kirche immer der
Entwicklung hinterherrennen und, um die letzte Beziehung, nämlich die
finanzielle, zu bewahren, einfach Geld in offensichtlich hoffnungslose
Aktionen stecken? Kann sie nicht einmal vorausblickend etwas schaffen?

Ausübung von Zwang und zu späte finanzielle Nothilfe sind eben
auch nur Attacken der christlichen Apologetik, die unsere säkularisierte
Gesellschaft nicht stark berühren, höchstens verärgern! Bonhoeffer
sagt darüber im selben Brief: «Die Attacke der christlichen Apologetik

auf die Mündigkeit der Welt halte ich erstens für sinnlos, zweitens

für unvornehm, drittens für unohristlich!» (S. 358).
Viele leben heute ohne die traditionelle Kirche, nur wenige lassen

sich in der säkularisierten Welt von der Kirche noch ansprechen. Wir
können sie mit Gewalt und Zwang zur Tradition sicher nicht für uns
gewinnen! Ich meine sogar, daß der Zwang mehr schadet im
Hinblick auf die Zukunft der Kirche, weil er von der Angst diktiert ist.
In seinem Buche über Glaubenserziehung «Zwang oder Liebe» hat
der Ordensmann und Psychologe Marc Oraison bereits 1963 geschrieben:

«Vor dem Drama einer Welt, die in einer besonders
undurchdringlichen und stürmischen Finsternis Gott sucht, können wir
als Christen gewisse autoritative, diktatorische, klerikale oder
moralistische Erziehungsformen nicht mehr bejahen.» Gelassenheit,
Vertrauen und schonungslose Selbstkritik sind besser, als Apologetik,
Zwang, Feuerwehrübungen und Panik.

Vertrauen in die Jugend als Alternative zum «Pharisäersyndrom»

These 4:
Vertrauen der Vertreter der organisierten Kirche in die Jugend ist eine
echte Alternative zur Angst vor dem Verlust an moralischem Einfluß,
geistiger Macht und finanziellem AbhängigkeitSdruck. Die Jugend spürt
voller Sensibilität die Existenzangst und die versteckten Machtansprüche
der organisierten Kirche. Offenes, angstfreies Vertrauen schenkt Freiheit

in Beziehung. Wenn die organisierte Kirche alles im Griff haben
will, stellt sie sich an die Stelle Gottes, statt ihm in Demut zu dienen.
Wo nicht mehr an freies Leben geglaubt wird, wo das Vertrauen
verloren gegangen ist, wo Beziehungen nicht mehr funktionieren, da
entstehen Gesetze («Pharisäersyndrom»), Das Gleichnis vom Senfkorn
(Matthäus 13, 31—32) kann bestimmt auch im Verhältnis zur Jugend
neue entspannte Impulse geben.

Zu diesem Denkansatz möchte ich ein Beispiel aus dem bereits
erwähnten Buch von Marc Oraison zitieren: «In einer aktiv christlichen
Familie von gehobenem Bildungsniveau erklärt der 17- oder 18jährige

41



Aelteste von fünf Kindern eines Tages, daß er den Glauben verloren
habe, daß er keinen Fuß mehr in eine Kirche setzen und keine religiösen

Handlungen mehr ausführen werde, die ihm von nun an als
unehrliche Scheinhandlungen erscheinen. Gegenüber einer so ruhigen und
klaren Entscheidung halten es die Eltern in gemeinsamer
Uebereinstimmung für besser, nichts zu sagen und das Drama zu respektieren.
Man verzichtet darauf, in der Familie das Tischgebet zu sprechen, um
den jungen Burschen nicht herauszufordern. Obwohl die Mutter
große Lust dazu gehabt hätte, fragt sie ihn nicht ein einziges Mal am
Sonntag: 'Kommst Du mit uns zur Kirche?' Durch fast zehn Jahre
hindurch, während denen sie selbst weiterhin ein aufrichtiges christliches

Leben führten, hatten der Vater und die Mutter gemeinsam
den wenig verbreiteten Mut, in keiner Weise auf das Gewissien des

jungen Mannes einen Druck auszuüben. Anscheinend geschah nichts;
als dieser aber mit 26 Jahren ein glänzendes Universitätsstudium
abgeschlossen hatte, eröffnete er seinen Eltern, daß er sich nach
reiflicher Ueberlegung entschlossen habe, in den Benediktiner Orden
einzutreten. Und seinen staunenden Eltern gegenüber fügte er hinzu:
'Jetzt kann ich es gestehen: wenn ihr meine Freiheit nicht so respektiert

hättet, wie ihr es getan habt, dann weiß ich nicht, ob idh meinen
Glauben wiedergefunden hätte'» (S. 55).

Mich beeindruckt dieses Beispiel stark. Es demonstriert echtes
Vertrauen. Ich kann damit auch illustrieren, was für mich «Freiheit in
Beziehung» heißt: Vertrauen schenkt Freiheit. Jeder kann frei entscheiden,

was er auf sich nehmen kann und was nicht. Ihn belastet nicht
die unausgesprochene Drohung, daß er Liebe, Beziehung oder Sympathie

verliert, wenn er das tut, was nioht vom Freiheit-Schenkenden
vorgesehen ist. Für die Kirche heißt das: Wir schenken voller Vertrauen
Freiheit und lassen die Menschen, nachdem wir sie offen grundlegend
informiert haben, selbst wählen und sich entscheiden. Und wir
verzüchten darauf, jenen, die sich von uns abwenden, den Verlust von
Beziehung zu uns oder zu Gott anzudrohen. Die Zeiten von «extra
eeclesiam nulla Salus» (außerhalb der Kirche kein Heil) sind doch wohl
endgültig vorbei. Aber trotzdem geistern immer noch solche, heute
eher versteckten Machtansprüche und Drohungen im Räume der
Kirche herum.

Viele gläubige und kirchliche Menschen können Mitmenschen
erst als vollwertige Glieder der Gesellschaft akzeptieren, wenn sie

wissen, daß jene auch glauben oder mindestens häufig die Kirche
besuchen. Diese für viele oft unbewußte Abgrenzung kirchlicher oder
gläubiger Menschen von den «modernen Heiden» nenne ich
«Pharisäersyndrom». Es ist der maßlose Wunsch, andere zu ihrem Glück
zu zwingen, sie ihrer Freiheit zu berauben und in ihnen das schlechte

42



Gewissen über ihr Ungenügen zu wecken. Ein Mensch, der dem
«Pharisäersyndrom» erlegen ist, meint, nur er allein sei auf dem
richtigen Wege und alle müßten so werden und sein wie er. So will er oft
mit moralischem Druck Glauben erzwingen. So will er auch mit
unzähligen Gesetzen und Verordnungen das Leben seiner Mitmenschen

reglementieren, und so werden wir es bald auch geschafft haben,
den Glauben und die Liebe mit Reglementen und Verordnungen zu
töten.

Jesus hat von den Pharisäern und ihren Zwängen und Gesetzen
nicht viel gehalten, er vertraute eher der Kraft des Lebens und der
Liebe. Er vertraute darauf, daß der kleinste gute Samen einmal
gewaltig viel Frucht bringen werde! Ich erinnere an Matth. 13, 31-32:
Aus einem winzig kleinen Senfkorn entsteht ein Riesenbaum!

Religionsunterricht als freies Erleben des Glaubens

These 5:
Die organisierte Kirche bietet ihr Senfkorn der Jugend an:
Religionsunterricht. Auf diesem Gebiet kann starre Wissensvermittlung und
moralische Beeinflussung durch freies Erleben des Glaubens in Beziehung
abgelöst werden. Voraussetzung dazu sind offene, freie, befreite,
entspannte, destrukturierte und selbstsichere Mitarbeiter. Das «Pharisäersyndrom»

erzeugt oft die Zerstörung der partnerschaftlichen Beziehung
(Gottesvergiftung).

Ein besonders hdißes Kapitel in diesem System von Abhängigkeiten und
Zwängen, welohe die organisierte Kirche auf die Jugend ausübt, ist
der Religionsunterricht. Wenn wir da erwachsene Freunde fragen, was
sie in ihrer Jugend im Unterricht erlebt haben, treffen wir oft auf
zu viele negative und unangenehme Erinnerungen. Die gesäten
Senfkörner scheinen da oft Steine gewesen zu sein! Auf der Oberstufe ist
heute eine riesige Fülle von sogenannt lebenskundlichem Material
vorhanden. Dieser lebenskundliche Stoff hat meistens einen moralisti-
schen Einschlag. Mir scheint der Schwerpunkt auf einem Gerechtig-
keits- und Mitleidsunterricht zu liegen, der pubertierende Jugendliche

oft überfordert. Darum wird im Religionsunterricht das
unheilvolle Pharisäersyndrom noch weiter ausgebaut. Schüler hören im
Religionsunterricht, daß sie die andere Backe hinhalten müssen, im
Leben selbst aber müssen sie lernen, zurückzuschlagen. So entsteht
die doppelte Moral: Im Religionsunterricht halte ich die Backe hin.
Kaum aber bin ich draußen, schlage ich zurück!

Oft wird auch eine überhebliche Mitleidshaltung gelebt, die der
Psychoanalytiker H. E. Richter in seinem Buch «Der Gotteskomplex»
folgendermaßen beschreibt: «Alle einengenden Darstellungen des

43



Mitleidphänomens in dem Sinne, daß es bei dem Bilde des sich
einseitig Herabneigenden und des darniederliegemden Elenden bleibt,
wobei schließlich der großherzige Helfer nach oben davon geht und
den getrösteten unter sich in abhängiger Dankbarkeit zurückläßt,
verfälschen das Grundphänomen bereits wieder in der Richtung der
klassischen Machtperspektive» (S. 247). Helfen, um Macht auszuüben,
ist gefährlich!

Was eine moralisierende religiöse Erziehung anrichten kann, die
das schlechte Gewissen übergewichtig ausbildet, beschreibt Tilman
Moser in seinem erschütternden Buch «Gottesvergiftung» : «Fast
zwanzig Jahre lang war es mein oberstes Gebot, dir (Gott) zu
gefallen. Das bedeutet nicht, daß ich besonders brav gewesen wäre,
sondern daß ich immer und überall Schuldgefühle hatte. Belustigt
haben mich Freunde immer wieder auf einen Mechanismus
hingewiesen: ich war zu Besuch, fühlte mich wohl, hatte aber ein schwer
greifbares Gefühl, vielleicht doch Fehler gemacht zu haben, und nur
wenige Stunden oder Tage später trieb es mich anzurufen oder zu
schreiben, um eine gewundene Entschuldigung abzugeben oder zu
erkunden, ob ich nicht doch schweren Anstoß erregt hätte. Es war eine
fundamentale Unsicherheit in mir, ob ich nicht etwa mir gar nicht
ganz einsehbare Normen verletzt hätte, ob nicht binnen kurzer Zeit
eine nicht berechenbare Strafe erfolgen würde, ob ich nicht Sympathien
verloren oder mir bei dem oder jenem starken Unmut zugezogen hätte.
Du (Gott) hast mir so gründlich die Gewißheit geraubt, mich jemals
in Ordnung fühlen zu dürfen, mich mit mir auszusöhnen, mich OK
finden zu können» (S. 16/17).

Ich finde diesen Vorwurf von Tilman Moser entsetzlich. Und
wenn ich mir vorstelle, daß ich vielleicht selbst im Unterricht
mitgeholfen habe, daß Schüler auch unter diesem schlechten Gewissen und
unter Unsicherheiten leiden, dann wird mir halb übel ob einer so
großen Verantwortung. Kann es aber nicht doch sein, daß ich als
Pfarrer mich auch dauernd ungenügend fühle und deshalb meine
Pfarrerkrankhelit, mein schlechtes Gewissen, auf meine Schüler
projiziere? So naoh dem unbewußten Motto: «Die sollen es nicht besser
haben!»

Noch im Jahre des Herrn 1982 sagte mir ein lebensfroher
Konfirmand: «Kirche ist alles das, was ioh nicht sein kann: brav,
folgsam, mitleidend, ernst, ruhig, gläubig, streng und so weiter. In der
Kirche gibt's nichts zu lachen!» Woher hat dieser junge Mensch
diese Ansicht? Vielleicht von mir, einem Pfarrer, der es meisterlich
versteht, seine unernsten und unmoralischen Gedanken zu verdrängen
und deshalb doppelt strenge Moral zu unterrichten

44



Von der moralisierenden
und lehrenden zur lebendigen und lernenden Kirche

These 6:
«Daß Kirche nur lehren will und nicht lernen kann», ist ein ernst zu
nehmender Vorwurf der Jugend. Mit Vertrauen kann auch die
organisierte Kirche als Dienerin des Herrn «um Gottes Willen etwas
Tapferes tun». Jedoch warnt Theodor Strohm: «Nicht die Selbsterhaltung

der Kirche ist die Absicht der Jugendarbeit, sondern daß der junge
Mensch im gestörten Prozeß der Sozialisation Vertrauen gewinnt,
Gottvertrauen, Vertrauen in die eigene Lebensmöglichkeit, Vertrauen in die
Umwelt.» Auch die organisierte Kirche kann vieles erfahren und leben
und nicht immer nur denken, erklären und bevormunden. Sie kann
zugeben, daß sie nicht alles weiß und kann, sondern daß sie mitsuchen,
mitkämpfen und mitfragen will. Stichworte auf dieser Suche sind diese:
Liebe zum ausgefüllten Leben, Freiheit, Offenheit, Wahrhaftigkeit,
Gerechtigkeit, Kampf um den Frieden, Gemeinschaft, echte ökumenische
Zusammenarbeit usw. Die Kirche braucht mehr Mut zur Beziehung.
«Die Kirche muß keineswegs die Jugend verlieren — wenn sie sich
ändert. Sie wird sie zwangsmäßig verlieren, wenn sie bleibt,
wie sie ist» (Adolf Exeler).

Jetzt kommen wir zum heißesten Punkt, in dem die Jugendlichen
ihre Forderungen an die heutige Kirche formulieren. Die Kirche kann
ganz bestimmt einen Weg in die geforderte Richtung einschlagen, nicht
unbedingt, um sich selbst zu erhalten, sondern um die ungeheuren
Glaubenskräfte der Jugend, die heute aufbrechen, aufzunehmen,
sodaß aus einer lehrenden Kirche eine lebendige, suchende, lernende
Kirche wird. Kirche soll versuchen, ihr Senfkorn so zu pflanzen, daß
es auch wachsen kann und nicht im staubigen Acker vertrocknet
Deshalb fordert die Jugend radikale Veränderungen:

/. Wir wollen einen positiven, lebensbejahenden, freudigen Glauben
erfahren. Wir erwarten, daß unsere Mütter und Väter, unsere Lehrer
und Pfarrer, alle Erwachsenen mit Rückgrat diesen Glauben, zu dem
sie sich bekennen, auch bezeugen.

Bei diesem Punkt geht es um das Wort und um das Vorbild. Jugend
erwartet klare und offene Bekenntnisse. Entweder sind Glaube und
Kirche wesentlich, dann erwartet sie ein Einstehen der Erwachsenen
für den Glauben und die Kirche. Dooh die Wirklichkeit sieht anders
aus! Margarethe Mitscherlich beschreibt sie in ihrem Buch «Die
Jugend braucht Vorbilder»: «Die 'Vaterlosigkeit' bat zugenommen;
nicht nur der Vater, oft auch die Mutter, ein großer Bruder oder

45



Mentor sind durch ihren Beruf physisch und oft auch psychisch
abwesend. Die zerbröckelnde Autorität hat zu neuen Formen der
Auflehnung oder auch zu Gleichgültigkeit und Beziehungslosigkeit
geführt» (S. 6).

Jugend erwartet ein Vorbild aber von Menschen und niemals
von Institutionen, hinter denen sich Menschen oft verstecken! Das
würde deshalb auoh für die Exponenten der Kirche heißen, auf
Réglemente, Verordnungen, Gesetze und hohle institutionelle Moral
zu verzichten und freudig mit dem ganzen Selbst- und Menschsein
für ein Leben im Lichte des Evangeliums, für ein Leben im Glauben
einzustehen. So bann der Glaube an einzelnen Menschen sichtbar und
nachahmenswürdig werden. Institutionen können niemals die Funktion
des Vorbildes übernehmen.

2. Wir wollen uns frei für die Kirche entscheiden und nicht in sie

gezwungen werden. Uns fällt die Entscheidung leichter, wenn uns
diese Kirche so annehmen kann, wie wir sind, daß wir uns
wohlfühlen.

Dieses und das erste Anliegen sind in den Zielen der «Jungen Kirche»
folgendermaßen formuliert: «Die Junge Kirche will entschieden und
zugleich in Freiheit und Offenheit zum christlichen Glauben verhelfen.»

«Entschieden» bedeutet, daß erwachsene Christen klar und
überzeugend zu ihrer Meinung stehen, daß sie ihren Glauben bezeugen.

Erwachsen-Sein bedeutet aber für Christen auch, daß sie Freiheit
zugestehen. Der Anders-Denkende, ja auoh der Niaht-Glaubende wüi
nicht beschwört, vergewaltigt, gezwungen und gedrängt werden. Er
will in Freiheit vom Vorbild und der Annahme-Bereitschaft der
erwachsenen Christenmenschen fasziniert werden.

3. Wir wollen in einer wahrhaftigen und glaubwürdigen Kirche leben,
die nicht starr auf Strukturen, Traditionen und Aemtern beharrt.

Wo es um die Wahrhaftigkeit geht, da wird Transparenz sehr wichtig.
Die Kirche besteht aus allen Menschen. Sie ist demokratisch offen zu
gestalten. Deshalb müssen das Amt und die Leitung übersichtlich und
durchsichtig werden. Ehrliche Information ist dringend nötig. Nicht
nur die Amtsträger selbst erleben den tiefen Zwiespalt zwischen
Berufung und Beruf täglich! Da entstehen Probleme mit der Wahrhaftigkeit,

wenn es um Besoldung und Freizeit geht. Wie sollen wir diese

Konflikte bewältigen ohne verstehendes Mittragen der Gemeinde? Der
Lohn der Amtsträger macht die Gemeinde oft passiv und auch aggressiv.
Jener, der für das Geschäft des Christentums bezahlt wird, muß alles
tun, und die anderen sehen zu und lassen ihn zappeln bis zur Depression

oder zum Herzinfarkt.

46



Zur Wahrhaftigkeit in der Kirche gehört deshalb eine
Veränderung der Position der Amtsträger. Frère Max Thurian aus Taizé
maoht in seinem Buch «La foie en crise» aufregende Zukunftsmusik:
«Der Pfarrer der Zukunft wird nicht mehr so sein, wie wir ihn kennen.
Die soziale Form des Dienstes wird sich in der Zukunft bestimmt
ändern» (S. 84/85). Und: «Um den wahren Kontakt zwischen Pfarrer und
Laien wiederzufinden, müßte man vielleicht in der Zukunft versuchen,
die Mehrheit der Kirohenfunktionäre eine normale Arbeit ausüben zu
lassen, in der sie ihren Lebensunterhalt verdienen würden, wie es die
Mehrheit aller Menschen tut. Denn es ist doch so, daß der
wahrhaftigste Kontakt mit der Mensdhheit am Arbeitsplatz stattfindet.»
Diese Idee ist übrigens auch die Grundlage der «interkulturellen Theologie»

von Walter S. Hollenweger.
Die Zukunft hat viele spannende Herausforderungen! Wenn

sie uns in Richtung Wahrhaftigkeit bringen, können sie nur gut sein.
Am schwierigsten für die Amtsträger ist es aber wohl, ihre Rolle und
Identität einmal grundlegend in Frage zu stellen

4. Wir wollen bewegende, beziehungsfordernde und lebendige Gottesdienste

feiern, in denen wir Spiritualität und Gemeinschaft erleben.

In den neuen Ausdrucksformen des Glaubens wird die klare Sprache
sehr wichtig! Sie muß zeitgemäß und verständlich sein. Max Thurian
schreibt: «Wir brauchen keine Angst davor zu haben, daß, wenn wir
die Botschaft von Gott vermitteln, einige Bilder und Ausdrücke, einige
Mythen oder bestimmte Wörter einer vergangenen Welt überflüssig
werden oder verschwinden» (S. 48). Aber — und das wurde an den
vergangenen zehn Jahren der Experimente vielleicht zu wenig beachtet

— «es ist falsch za denken, daß der moderne Mensoh keinen Sinn
mehr für das Heilige habe» (Thurian, S. 56). Deshalb sollten die
neuen Gottesdienstformen dem Bedürfnis der Jugendlichen nach mehr
Gemeinschaft und Mystik entgegenkommen. Was wäre da mehr nötig,
als endlich das Kinderabendmahl überall einzuführen und überhaupt
vermehrt Abendmahls-Gottesdienste zu feiern!

Die Eidgenössische Kommission für Jugendfragen richtet in «Stichworte

zum Dialog mit der Jugend» folgende Anstöße an die Kirche:
«Die Kirche muß auf die spezifischen religiösen Bedürfnisse der
Jugend eingehen. Jugendliche wollen von Religion nicht hören, sie
wollen Religiosität erleben. Die Kirche kann sich auf ihre Meditationstradition

zurückbesinnen und diese von fernöstlichen Einflüssen
neu befruchten lassen. Sie kann das mystische Element in der
Gestaltung des Gottesdienstes wieder betonen» (S. 59). Soweit die
Kommission, die damit ihr echtes Einfühlen in die Jugend beweist. Denn
damit wäre auch das tiefste Bedürfnis der Jugend angesprochen:

47



die Gemeinschaft. Wie entwickeln wir phantasievolle Gemeinschaftsformen,

in denen Jugendliche Vertrauen, Freiheit, Geborgenheit und
Liebe erleben können? Angesichts der heutigen Situation der Familie
muß die Kirche diese Aufgabe sehr ernst nehmen. Sie ist auch in den
Zielen der «Jungen Kirche» beschrieben: «Die Junge Kirohe versteht
sich als Gemeinschaft von suchenden jungen Menschen, die einander
annehmen, begleiten und stützen.» So versuche ich als Pfarrer,
gleichgestellter Partner zu sein, verständliche und einfache Gottesdienste
jederzeit (auch am Werktag) und überall (vor allem im Freien) zu feiern.
Ich weiß, daß sich Konfirmanden Feldgottesdienste wünschen, daß sie
aber auch offen sind für die Gemeinschaft an Werktagen und nicht nur
an Sonntagen, wo sie endlich einmal frei sind von belastenden
Verpflichtungen und ausschlafen möchten.

5. Wir wollen mitkämpfen mit einer mutigen Kirche, die sich kompromißlos

für die Gerechtigkeit und den Frieden einsetzt.

In den Zielen der «Jungen Kirche» ist das so formuliert: «Die Junge
Kirche will sich für eine Welt der Gerechtigkeit und des Friedens
einsetzen, getragen von der Hoffnung auf das Reich Gottes.» Jugend
setzt sich oft voller Kraft für Schwächere ein. Deshalb liegen vielen
Jugendlichen die Probleme der Außenseiter und der Dritten Welt
am Herzen. Das Außenseiterproblem ist ja auoh das eigene Problem
der Jugend, deshalb reagiert sie so sensibel auf Ungerechtigkeiten.
Die Ansicht der Jugendlichen ist da oft radikal. Es gibt keine Kompromisse.

Deshalb kämpfen auch viele Jugendliche sehr ernsthaft in der
Friedensbewegung mit. Die Zukunft ist wichtig. Deshalb sind sie gegen
die heutige verheerende Aufrüstungstendenz, die von einem Mangel
an Friedensbereitschaft, an Vertrauen und von großer Angst zeugt!

Von ihrem eigentlichen Auftrag her könnte die offizielle Kirche
hier bestimmt mutiger und kompromißloser Stellung beziehen und die
Jugendlichen in ihrem Engagement unterstützen.

6. Wir wollen eine Kirche, die die Oekumene lebt und sich niemals
mit dem Skandal der Trennung unter Christen abfindet.

Ein Jugendlicher sagt: «Warum habt ihr, die beiden Verbände, nicht
schon lange fusioniert? Ich verstehe nicht, warum es noch konfessionelle

Jugendarbeit gibt.» Jugend durchschaut unsere doppelte Moral.
Einerseits wird über Versöhnung und Einheit gepredigt, daneben
besteht immer noch die skandalöse Trennung der beiden christlichen
Lager. Die Zukunft des Christentums verlangt die Wiedererlangung
der sichtbaren Einheit der Kirchen. Ohne diese Einheit ist die
Evangelisierung der Welt immer mehr kompromittiert. «Ce scandale n'est
plus tolerable!» ruft Frère Max von Taizé in seinem Buche mit berechtigtem

Zorn aus.

48



«Heute kann der Oekumenismus nur aus einer Dynamik leben,
die ihn immer wieder dazu zwingt, in eine neue Dimension
vorzustoßen», schrieb Frère Roger Schutz 1967 (Dynamik der Vorläufigen,
S. 9). Heute ist die Zeit überreif geworden, trotz vieler vermeintlicher

Rückschläge. Denn die Basis der Christen ist daran, alle Amts-
träger und den Klerus in ihrem engen Denken zu überholen. Um unserer
Glaubwürdigkeit willen, müssen wir etwas unvorstellbar Verrücktes
tun

Kirche braucht heute den Mut zu einer gewissen Unpopularität,
wenn sie die Anstöße der Jugend ernst nehmen will. Kirchenleitungen
tun sich schwer damit aus Angst, die traditionelle Gemeinde oder die
Steuerzahler zu verlieren. Daß sie daneben eine andere, viel größere
Gemeinde schon längst verloren haben, vergessen sie.

«Wohin geht die VolksMrche?» Das frage ich mich häufig. «Will
sie sich verändern?» frage ich mich auch. «Wo hat da die Jugend
Platz?» Ich bin einig mit Adolf Exeler: «Die Kirche muß keineswegs die
Jugend verlieren, wenn sie sich ändert» (S. 6). Will sie das?

Der Traum von der Kirche der Zukunft

These 7:
Der Glaube hat eine riesige Chance bei der Jugend. Die Mehrheit der
Jugendlichen hat eine Beziehung zu Gott. Eine lebendige Lehre
(«Christus-Dharma»), echte Gemeinschaft («Sangha») und natürliche
Autoritäten («Gurus») werden verzweifelt gesucht. Was kann die
organisierte Kirche im Hinblick auf die Zukunft tun? Sie kann versuchen,
Grenzen zu überschreiten und sich selbst von ihren mittelalterlichen
Zwängen befreien (Harvey Cox). Sie kann als dritte Kraft (Christoph
Stückelberger) auftreten und ihren eigentlichen Auftrag der Versöhnung,

der Diakonie und der Prophétie leisten. Die Hoffnung besteht,
daß Kirche gelebt und nicht nur organisiert wird. In jeder Gemeinde
wird zur rechten Zeit die Saat aufgehen. Jedoch ist ein guter Charakterzug

der Jugend die Ungeduld. Jugend ernst nehmen heißt auch, ihre
brennende Ungeduld aufnehmen, daß die Hoffnung wächst, wo sich
heute Resignation breit macht. Die Kirche der Zukunft wird eine
bewegte, dialogische, einfühlende, verstehende, mutige, ökumenische,
angstfreie und partnerschaftliche Kirche sein.

Irgendetwas geschieht im Rahmen der Kirche und sprengt viele
Grenzen! Einige spüren es nur und können es gar nicht begreifen und
auch nicht beschreiben! Sie sprechen optimistisch von einem Aufbruch.
Andere sprechen von einem Zusammenbruch. Viele aber spüren und
erfahren, daß in der Jugend eine enorme Glaubenskraft und -sehn-

49



sucht vorhanden ist. Wissen wir, was kommen wird? Wir können nur
davon träumen! So träume ich abschließend auch von der Kirche der
Zukunft, die mir sehr am Herzen liegt.

Die zukünftigen Kinder Gottes werden sich alle von den
Menschen mit den kerygmatischen Kräften, den Aposteln, Propheten,
Evangelisten, Lehrern, Tröstern, Mahnern, mit ihrer natürlichen
Autorität, Harvey Cox nennt sie ohne Beigeschmack «Gurus»,
unterrichten lassen. Diese werden größtenteils kein kirchliches Amt
haben, sondern charismatische Laien sein. Die Kirche wird manifest in
kleinen Gemeinschaften, die mehr an der Basis sind als die
Kirchgemeinden, in Form von Hausgemeinschaften, Straßengemeinschaften,
Quartiergemeinschaften, in denen Gottes Wort brüderlich einmal beim
einen und einmal beim anderen gelesen wird; ein Diakon wird Kranke
besuchen und Kinder taufen, den Armen Hilfe geben, in kleinen Gruppen

werden sie das Abendmahl in tiefer Gemeinschaft feiern und
gemeinsam beten. Ein ordinierter regional angestellter Fachmann, der
nicht zu stark durch Universitätestudien spezialisiert ist, wird ihnen in
biblisch-theologischen Fragen Hilfe angedeihen lassen. Es werden
Leben und Begeisterung entstehen, so daß jedermann spüren wird, daß
hier Gott am Werk ist. Die Vorsteher der Versammlungen werden den
Kontakt unter allen Gemeinschaften fördern. So können die Institutionen

und die Bürokratie auf ein unerläßliches Minimum reduziert
werden. Die Gemeinschaften werden alle Glieder tragen, wodurch eine
tiefe Innigkeit entsteht, die Harvey Cox, angelehnt an östliche Lehren,
«Sangha» nennt. Und im Mittelpunkt aller Verkündigung wird der
gekreuzigte und auferstandene Christus stehen. Er Wird nicht als
moralisierender Held, sondern als der, der für uns gestorben und
auferstanden ist, gelehrt werden, als der, der uns frei macht für die freudige
Liebe zum Nächsten und zu uns selbst.

Dieses Christus-Dharma, wie Harvey Cox die wichtige
Botschaft nennt, wird leuchtende Gesichter maohen, befreite Menschen,
die spüren, daß Jesus sie annimmt, wie sie sind. Christen werden aus
den Fehlern der Geschichte lernen und sich einsetzen für die
Gerechtigkeit. Sie werden sich rückblickend beschäftigen mit den Leiden
der Montanisten und Katharer, der Hussiten und Waldenser, der
Hexen, Häretiker und Schismatiker, um für die Zukunft zu lernen,
nicht neue Ausgestoßene zu schaffen.

Aus innerem Bedürfnis werden sich die Christen täglich treffen
und in unbekümmerter Freudigkeit das Mahl feiern. Sie werden überall
gern gesehen werden, weil sie niemandem ein schlechtes Gewissen
einimpfen wollen. Sie werden eine moderne christliche Spiritualität
leben, die in den hebräischen Propheten, im Christus-Dharma und in
der Kreativität der ersten Christen wurzelt.

50



Deshalb wird ihnen Gott auch in der säkularisierten Welt täglich
neue Menschen zuführen. Zwischen den menschlichen Organisationen
und Bewegungen einerseits und dem Staat andererseits werden die
Christen als eine dritte, eine völlig unabhängige und eigenständige
Kraft in Erscheinung treten. Von dieser Position aus werden sie immer
wieder den Dienst der Versöhnung zwischen den sich mehr und mehr
polarisierenden Gruppen unserer Gesellschaft leisten. Sie werden helfen,

die Verhärtung der Fronten abzubauen durch ihre sichtbare
Einheit und Liebe. Sie werden aber auch den Dienst der Diakonie
energisch anpacken. Sie werden zu den Notleidenden gehen, mit ihnen
leben und sie nicht wie hilfsbedürftige «andere» von oben herab
behandeln. Schließlich werden sie mutig ihren Dienst der Prophétie
ausüben.

Wie die Propheten des Alten Testaments werden sie Mißstände
aufdecken, bekennend vom Heil und von der Hoffnung sprechen, und
immer wieder zur Umkehr aufrufen. Das kann eine individuelle
Umkehr, aber auch eine «Bekehrung der Strukturen» sein. So werden die
Christen der Zukunft wie die ersten Christen in einer feindlichen oder
indifferenten Welt zum Salz der Erde. Und sie werden wahrhaftig und
glaubwürdig sein, weil sie ihre Wahrheit und ihren Glauben leben
und nicht organisieren werden.

Sie werden das Licht der Welt sein, weil sie bewegt, dialogisch,
einfühlend, verstehend, mutig, ökumenisch, angstfrei, partner-
schaftllich und damit echte Vorbilder sein werden! Und Gott wird sie
alle reich mit seiner Gnade beschenken!

Wahn? Traum? Illusion? Phantasie? Utopie? Oder neue
Apostelgeschichte?

Ich will mich von der Zukunft überraschen lassen!

Die NEUEN WEGE vor 50 Jahren
Hitler als deutscher Reichskanzler

Das neue Jahr hat bisher die schweren Befürchtungen, mit denen die Wissenden
und Sehenden es erwartet, nur zu sehr bestätigt. Finsternis breitet sich über die
Erde, wie wohl noch nie seit den Tagen des Weltkrieges, und dämonische
Stürme warten auf den Ausbruch. Niemand kann sich das verhehlen. Wieder
ist Deutschland als Ursache und Wirkung solcher Weltverfinsterung in den
Vordergrund gerückt. Aus einem wilden und komplizierten Intrigenspiel, dessen
Einzelheiten hier darzustellen keinen Zweck hätte, ist plötzlich nach dem Sturze
Schleichers Hitler emporgestiegen •— Hitler als deutscher Reichskanzler? Und
dies ausgerechnet in dem Augenblick, wo die Zersetzung und der Niedergang
seiner Bewegung offenkundig war. (S. 74)

Die bisherigen Taten des neuen Regimes sind Gewalttaten der Reaktion,
deren Energie, nicht Gewalttätigkeit, man den einstigen sozialistischen Führern
hätte wünschen mögen. (S. 76)

51


	Freiheit oder Zwang? : Welche Chancen hat die Kirche bei der Jugend?

