
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 12

Artikel: Unser Reden von Gott : Bedingungen, Möglichkeiten, Notwendigkeiten
in einer sozialistischen Gesellschaft

Autor: Bindemann, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WALTHER BINDEMANN

Unser Reden von Gott
Bedingungen, Möglichkeiten, Notwendigkeiten

in einer sozialistischen Gesellschaft

/. Was ist materialistische Bibelinterpretation?
Unser Thema ist aus Ueberlegungen zur materialistischen Bibelinterpretation

hervorgegangen. Wenn wir in unsern Evangelischen
Studentengemeinden in der DDR über materialistische Bibelinterpretation
sprechen, wird sehr schnell, meistens von Studenten, gefragt: Wie können
wir überhaupt noch von Gott sprechen, wenn man selbst die Bibel
materialistisch interpretiert? Wer täglich mit der marxistischen
Weltanschauung konfrontiert ist und von der festen Beziehung zwischen
dem dialektischen und dem historischen Materialismus ausgeht, ist
schließlich auch gewohnt, die Frage nach Gott sofort mit der genannten
philosophischen Grundfrage zu verknüpfen: Was ist primär, das Sein
oder das Bewußtsein? Darum meinten wir, es sei ein Prüfstein für die
materialistische Bibelinterpretation und für unser Reden von Gott, wenn
wir beides aufeinander beziehen.

Materialistisch an unserem Thema ist der Ansatz, von dem wir
ausgehen, die Verständigung über den konkreten Kontext unseres
Redens von Gott. Das Bewußtsein dafür, daß unser Reden von Gott immer
bestimmt ist von sozialen, ökonomischen und kulturellen Bedingungen
ist ein Grundelement materialistischer Hermeneutik. Bei diesem Kontext

will ich einsetzen. Notwendigerweise muß ich dabei verallgemeinern.

Aber das heißt nicht, daß ich über den Dingen stehe. Ich stehe
mitten in ihnen und spreche, auch wenn ich verallgemeinere, aus
einem bestimmten Kontext heraus.

2. Was macht unser Reden von Gott heute problematisch?
Die Als-ob-Kirche

Was macht unser Reden von Gott heute problematisch?
Ich habe drei Antworten gefunden:
Zunächst einmal: Die Existenz einer Kirche, die glaubt, lebt,

spricht und handelt, als ob in den letzten Jahrzehnten und sogar
Jahrhunderten nichts Entscheidendes geschehen sei. Eine Passage aus der
Filmerzählung «Licht im Winter» von Ingmar Bergmann illustriert das
ausgezeichnet: Der Pastor Tomas Ericsson zelebriert seine Gottesdienste,
wie sie im Buche stehen. Er folgt der vorgeschriebenen Liturgie. Er redet
öffentlich von Gott in den Formeln kirchlicher Rede. So beginnt die

361



Filmerzählung, und so endet sie. Aber mitten drin — und das ist ein
Schlüsseltext — spricht der Pastor gegenüber dem Fischer Jonas über
seine tiefe Unsicherheit in der Frage, was Gott bedeutet: «Ich war noch
wie ein kleines Kind, als ich zum Pastor ordiniert wurde. Dann kam
alles auf einmal. Durch Zufall wurde ich Seemannspfarrer in Lissabon.

Das war während des spanischen Bürgerkrieges, und wir saßen im
ersten Parkett. Ich weigerte mich, zu sehen und zu verstehen. Ich
weigerte mich, die Wirklichkeit zu akzeptieren. Ich und mein Gott lebten
in einer Welt, einer besonders geordneten Welt, wo alles stimmte.
Rundherum wand sich das wirkliche Leben in Aengsten. Aber ich sah es

nicht. Ich wandte den Blick zu meinem eigenen Gott Ich bin kein
guter Pfarrer. Ich wählte meinen Beruf, weü Mutter und Vater religiös
waren, tief und wie selbstverständlich fromm. Ich wollte ihnen gehorchen,

ohne daß ich sie eigentlich geliebt hätte. So wurde ich Pfarrer
und glaubte an Gott An einen ganz unangemessen privaten,
väterlichen Gott, der zwar alle Menschen liebte, am meisten aber mich

Ein Gott, der alle denkbare Geborgenheit versprach. Vor Todesangst.

Vor Lebensangst. Ein Gott, den ich mir eingebüdet, den ich
mir von verschiedenen Seiten zusammengeliehen und mit meinen
eigenen Händen hergestellt hatte. Jedesmal, wenn ich Gott mit der
Wirklichkeit, die ich sah, konfrontierte, wurde er häßlich, widerspenstig,

ein Spinnengott — ein Monstrum. Deshalb schützte ich ihn vor
Leben und Licht. Ich drückte ihn an mich in Dunkel und Einsamkeit.
Der einzige Mensch, der meinen Gott sehen durfte, war meine Frau.
Sie unterstützte mich, half mir, machte die Lücken dicht.»

Die Pathologie eines idealistischen Redens von Gott kommt hier
klar zum Ausdruck: Gott ist in den privaten Bereich verwiesen,
zwischen dem öffentlichen Leben und dem privaten Denken und Handeln
besteht eine fast unüberbrückbare Spannung. — Partnerin und
Gegenspielerin des Pastors Tomas Ericsson ist die Atheistin Märte, die den
Pastor liebt. Sie sieht sein Dilemma: «Wenn ich ihn aus der Leere
führen könnte, weg von seinem Lügen-Gott. Wenn wir Geborgenheit
fänden, damit wir es wagen könnten, einander Zärtlichkeit zu zeigen.
Wenn wir an eine Wahrheit glauben könnten Wenn wir glauben
könnten ...»

Noch mühen wir uns ab, mit oder in Kirchen zu leben, die, ähnlich

wie der Pastor Tomas Ericsson, in vorgegebener Weise von Gott
sprechen. Die die Atheisten oft als Gegenspieler, selten als Partner
empfinden. Die, wie der Pastor Tomas Ericsson, ihre Gottesdienste
halten, als gäbe es nicht diese grundsätzliche Krise unseres Redens
von Gott, die man schon als Erfahrung der Abwesenheit Gottes
bezeichnet hat.

362



Erfahrung der Abwesenheit Gottes

Damit bin ich bei der zweiten Antwort auf die Frage: Was macht
unser Reden von Gott heute problematisch? Ich denke, es ist diese
Erfahrung der Abwesenheit Gottes. Unser gesellschaftliches und
persönliches Leben ist denkbar und praktizierbar geworden ohne die
Arbeitshypothese Gott. Friedrich Nietzsche hat bereits im vorigen
Jahrhundert verkündigt: «Gott ist tot, und wir haben ihn getötet.» Er hat
sich auch die Frage gestellt: Was haben wir getan? Was für Folgen
hat diese Tat? Seine Antwort: Der höchste Wert, Gott, hat seinen Wert
verloren; nun müssen andere Werte nachrücken; niedrigere Werte
müssen an die Stelle des bisher höchsten Wertes treten. — Was Nietzsche

verkündigte, hat heute die Massen ergriffen. Ich habe vor einiger
Zeit in einer ganz traditionellen Gemeinde in einer Bibelarbeit
gefragt: «Was ist im Leben das Wichtigste?» Und die Gesprächspartner
— lauter alte und fromme Leute — sagten: «Gesundheit, Zufriedenheit
und ein guter Partner oder hebe Kinder.» Niemand sagte: «Daß ich
einen gnädigen Gott habe.» Für Luther war das noch das Wichtigste.
Diese Verschiebung signalisiert: Wir haben dringendere Fragen als die
Frage nach Gott. Gott und unser Alltag haben wenig oder nichts
mehr miteinander zu tun. Darum steht die Frage nach Gott für viele
Menschen heute — und ich denke, wir müssen uns da mit einbeziehen
— nicht mehr an erster Stelle, sondern kommt erst im Zusammenhang
mit manchem anderen zur Sprache, das uns auch wichtig ist. Ein
praktischer Atheismus hat sich herausgebildet, und wir haben keinen
Grund, auf die herabzusehen, die ihm verfallen sind, denn mehr oder
weniger praktizieren wir ihn alle. Das macht auch unser Reden von
Gott problematisch: Wir leben, handeln, hoffen, als ob es Gott nicht
gäbe.

Der theoretische Atheismus

Drittens: In unserer sozialistischen Gesellschaft wird diese Situation
dadurch verschärft, daß die herrschende marxistische Weltanschauung
durch einen theoretischen Atheismus gekennzeichnet ist, der sich als
tatkräftiger Humanismus versteht. Man kann fragen, ob er sich gegen
den pragmatischen Oekonomismus durchsetzen kann, der im Zuge
unserer gesamtgesellschaftlichen Entwicklung immer beherrschender
geworden ist. Aber man kann nicht bestreiten, daß die marxistische
Religionskritik im Ansatz konsequenter Humanismus ist: «Die Kritik
der Religion enttäuscht den Menschen, damit er denke, handele, seine
Wirklichkeit gestalte. Die Religion ist nur die illusorische Sonne, die
sich nur um den Menschen bewegt, solange er sich nicht um sich selbst
bewegt. Es ist also die Aufgabe der Geschichte, nachdem das Jenseits

363



der Wahrheit verschwunden ist, die Wahrheit des Diesseits zu etablieren.

Die Kritik des Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der
Erde, die Kritik der Religion in die Kritik des Rechts, die Kritik der
Theologie in die Kritik der Politik» (Karl Marx, Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie, Einleitung).

3. Marxistische Religionskritik als nicht abgeschlossene Theorie

Religion als Projektion von Erfahrung (Peter L. Berger)

Allerdings — und damit komme ich zur Notwendigkeit und den
Möglichkeiten, von Gott zu reden — gibt es gewichtige Gründe, die marxistische

Religionskritik, die uns als bewußter, tatkräftiger Humanismus
entgegentritt, als eine noch nicht abgeschlossene Theorie zu betrachten.
Ludwig Feuerbach hatte ja gelehrt, daß religiöse Vorstellungen
Projektionen menschlicher Sehnsüchte und Ideale in den Himmel sind.
Karl Marx hat diesen Gedanken präzisiert: Menschliche Wünsche und
Vorstellungen sind nie abstrakt; da der Mensch ein Ensemble der
gesellschaftlichen Verhältnisse ist, resultieren auch seine religiösen
Vorstellungen aus seiner jeweiligen gesellschaftlichen Wirklichkeit. Ich
kenne zwei Versuche, diesen theoretischen Ansatz weiterzuführen. Der
eine stammt von dem Soziologen Peter L. Berger. Berger akzeptiert die
Voraussetzungen von Feuerbach und Marx und argumentiert auf ihrer
Basis folgendermaßen: Mit Projektionen arbeitet das menschliche Denken

auch in anderen Bereichen. Beispielsweise sind auch die
mathematischen Symbole Projektionen, also Produkte des menschlichen Geistes.

Aber sie bilden Wirklichkeit ab. Sie geben also Erfahrungen
wieder. Warum soll das nicht entsprechend auch von religiösen
Vorstellungen gelten?

Religion als Projektion in die Zukunft (Ernst Bloch)

Ein anderer Versuch, die marxistische Theorie der Religion
weiterzuführen, stammt vom Philosophen Ernst Bloch. Auch Bloch folgt
Feuerbach und Marx in der Annahme, daß religiöse Vorstellungen
Projektionen sind. Aber, folgert er, für die Projektion eines Bildes ist
neben dem Bild selbst eine Projektionsfläohe notwendig. Wo ist diese
Projektionsfläche in der marxistischen Theorie der Religion? Für Bloch
ist es die Zukunft: Nicht ins Jenseits, sondern in die Zukunft hinein
entwerfen wir ein bestimmtes Bild, und aus der Zukunft heraus tritt es

uns entgegen, das Bild des zukünftigen Menschen; homo absconditus
nennt ihn Bloch. Was wir irrtümlich für Gott halten, ist das Bild des
Menschen, der noch nicht ist, aber sein kann, sein wird, wenn wir uns
an diesem Bild orientieren.

364



Marxistisch erneuerte Sinnfrage (Heinz Kahlau)

Zwei instruktive Versuche, die marxistische Theorie der Religion
weiterzudenken: Bergers Ansatz ist orientiert an Vergangenheit und Gegenwart,

an realer Erfahrung. Blochs Ansatz ist orientiert an der Zukunft,
an den Möglichkeiten, auf die Religion hindeutet. Berger weist darauf
hin, daß Religion Wirklichkeit abbildet; Bloch weist darauf hin, daß
Religion Möglichkeiten vorbildet. So demonstrieren beide Ansätze
nicht nur die Unabgeschlossenheit der marxistischen Religionskritik,
sondern auch die Notwendigkeit, die Erfahrung der Abwesenheit Gottes
erneut zu reflektieren. Denn in dieser Erfahrimg spielen der theoretische
und der praktische Atheismus zusammen. Das Resumé der Entwicklung,

die dabei erfolgt ist, finde ich gut ausgedrückt in einem Gedicht
Heinz Kahlaus, eines Schriftstellers, der in der DDR lebt und sich als
Marxist versteht:

Es gibt kein Paradies
nach diesem Jammertal.
Kein Jüngstes Gericht
findet statt.
Gott ist nicht da.

So wird in der ersten Strophe das Resultat der theoretischen Religionskritik

und des praktischen Atheismus resümiert. Die zweite Strophe
enthält dieselben Sätze, aber in umgekehrter Reihenfolge und
versehen mit Fragezeichen:

Gott ist nicht da?
Kein Jüngstes Gericht
findet statt?
Es gibt kein Paradies
nach diesem Jammertal?

Am leeren Ort Gottes, so wird nun deutlich, brechen Fragen auf,
die nicht nur die Religiösen, sondern, wie man sieht, auch den Marxisten

beschäftigen. Was bedeuten sie? Ich kann mir verschiedene
Deutungen des Gedichts vorstellen: Ein Marxist wird einen Appell zur
Mobilisierung sinngebender und schöpferischer Kräfte in der Gesellschaft

heraushören. Ein Christ wird vielleicht sagen: Weil der leere Ort
Gottes uns vor die Frage nach dem Sinn des Lebens stellt, hat es Sinn,
weiterhin nach Gott zu fragen. Zu fragen, wofür Gott einsteht, was es
bedeutet, wenn wir «Gott» sagen oder wenn wir sagen: «Gott ist nicht
da.»

365



4. Wofür steht der Gott der Bibel ein?

Ein Name für verschiedene Erfahrungen
Viele biblische Texte haben Modellcharakter. Wir können sie nicht
unbefangen in unsere Zeit und Welt übertragen, weil sie aus völlig
anderen sozialen, ökonomischen und kulturellen Verhältnissen
entstanden sind. Aber ich denke, wir können an ihnen Beobachtungen
maohen, die uns helfen, unser Reden von Gott zu konzipieren und zu
kontrollieren. Das Wort «Gott» — im Alten Testament der Name
«Jahwe» — ist so etwas wie der Name für eine Stimme, von der die
Menschen sich immer wieder angesprochen fühlten. Diese Stimme ist
laut geworden aus geschichtlichen Ereignissen heraus. Und Menschen,
meistens einzelne wie die Propheten oder Jesus von Nazareth, haben
diese Stimme wahrgenommen und übersetzt.

So war das Wort «Gott» immer mit bestimmten geschichtlichen
Erfahrungen verknüpft. Dabei handelte es sich um sehr verschiedene
Erfahrungen; das Wort «Gott» ist keine Formel für eine bestimmte
Erfahrung, sondern für ein ganzes Erfahrungsbündel. Da gibt es die
Erfahrung, daß Aufbrüche möglich sind aus völlig ausweglosen
Situationen. Sie hat sich niedergeschlagen in der Erzählung vom Exodus,
vom Auszug Israels aus der Sklaverei in Aegypten. Daneben steht die
Erfahrimg, daß das Leben feste Formen und Normen braucht — eine
Erfahrung, die der ersten diametral entgegengesetzt scheint. Sie hat
sich in der Erzählung von der Gesetzgebung am Sinai niedergeschlagen.

In geradezu kühner Weise sind verschiedene Erfahrungen
miteinander verflochten in der biblischen Erzählung von der Sintflut.
Vergleicht man sie mit ihren mesopotamisahen Vorgängern, zeigt sich,
daß dort immer zwei Götter handeln: Ein Schöpfergott schafft die
Welt, und ein anderer Gott ist verärgert über das Verhalten der
Menschen und beschließt, die Menschheit zu vernichten. Die biblischen
Erzähler ziehen entschlossen die Konsequenz aus ihrer Entscheidung
für den einen Gott Jahwe und denken beide Funktionen zusammen:
Jahwe hat die Welt geschaffen, aber er hat auch die Freiheit und die
Macht, sie zu vernichten. So werden widersprüchliche Erfahrungen in
dieser einen Erzählung zusammengefaßt. Erfahrungen, deren Wider-
sprüohlichkeit man in Mesopotamien nur lösen konnte, indem man sie
auf zwei Götter verteilte.

Auch im Neuen Testament werden mit dem Wort «Gott» sehr
verschiedene Erfahrungen benannt. Es gibt eine kosmische Christologie,
die Christus als den Herrn der Welt feiert. Daneben stehen die
Erzählungen von dem Leiden des Menschen Jesus von Nazaret, der damit
als Bruder Mensch begreifbar wird. So ist «Gott» im Sprachgebrauch
der Bibel ein Name, der ein Bündel verschiedener Erfahrungen zu-

366



sammenfaßt. Und sie sind nicht nur verschieden, sondern sogar
teilweise widersprüchlich, weil sie konkrete Erfahrungen sind. Peter L.
Berger hat richtig gesehen: Glaube basiert auf Erfahrungen. In den
religiösen Vorstellungen spiegelt sich Wirklichkeit wider, auch wenn
sie Projektionen sind. Gott ist der Name für eine Stimme, die durch
geschichtliche Erfahrungen hindurch gehört worden ist.

Eine Zukunftsorientierung mit befreiender Wirkung

Was aber verbindet diese verschiedenen, teilweise widersprüchlichen
Erfahrungen miteinander? Ich würde sagen: der einfache Sachverhalt,
daß die Stimme als Ruf nach vorn, in die Zukunft, verstanden worden
ist, daß so im Namen Gottes Perspektiven sichtbar wurden. Die Bibel
ist ja so etwas wie ein Buch der Visionen: von Jacob, der den Himmel
offen sieht, bis hin zum Johannes der Apokalypse, der das neue
Jerusalem sieht. Und wo die Sprache der Bibel nicht visionär ist, werden
im Namen Gottes dennoch Perspektiven aufgerissen. Auch diese
Perspektiven können sehr verschieden sein. Ich möchte an zwei Beispielen
aus dem Alten Testament zeigen, wie selbst Aussagen, von denen wir
das nicht erwarten, dem alttestamentliohen Israel bei der
Zukunftsorientierung halfen. Zugleich können diese Beispiele demonstrieren,
wie aus demselben theologischen Grundsatz heraus ganz verschiedene
Perspektiven entwickelt werden können.

Dieser theologische Grundsatz lautet: Jahwe ist der Schöpfer von
Welt und Mensch. Die Nötigung zur Auseinandersetzung mit
Naturwissenschaft und theoretischem Atheismus treibt uns leicht dazu, solch
einen Satz mit der schon erwähnten philosophischen Grundfrage in
Verbindung zu bringen. Also mit der Frage nach dem Anfang, dem
Woher von Welt und Mensch. Das alttestamentliche Israel verband
damit dagegen die Frage nach dem Wohin von Welt und Mensch:
Worauf läuft die Geschichte zu? Woher erhält sie ihren Sinn? Woher
bekommen wir zu unserer Weltbewältigung Orientierung? Das waren
die Fragen der Menschen im Umfeld der Bibel, auf die geantwortet
wurde: «Jahwe ist Schöpfer.» Und diese Antwort verhalf ihnen zur
Orientierung in ihrer Welt und Geschichte. Im einzelnen konnte diese

Orientierung, obwohl sie auf demselben theologischen Grundsatz
basierte, sehr verschieden sein.

Im 6. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung wurde nach einem
verlorenen Krieg die israelitische Führungsschicht nach Babylon
deportiert. Dort entstanden fast gleichzeitig zwei verschiedene
schöpfungstheologische Entwürfe. Der eine ist sehr geschlossen und gut bekannt,
weil wir ihn gleich auf den ersten Seiten der Bibel finden. Wir nennen
ihn den Schöpfungsbericht der Priesterschrift. Diese Schöpfungserzäh-

367



lung war offenbar eine Reaktion auf Anpassungsschwierigkeiten der
Israeliten gegenüber dem fremden Land, seiner Kultur und Weltanschauung.

Als Staatsreligion herrschte in Babylon eine Astralreligion; das
Leben der Bevölkerung orientierte sich am Stand der Gestirne und
anderen äußeren Faktoren. So wurden bestimmte Bereiche der Welt
vergöttert. Und ich glaube, zu dem Lebensgefühl, das so erzeugt wurde,
gehörte auch die Passivität des einzelnen Menschen, die auch in
verschiedenen heutigen Gesellschaften durch Bürokratisierung und
Technokratie erzeugt wird. Die Israeliten sahen sich in Babylon mit einer
Weltanschauung konfrontiert, für die alles Geschehen in der Welt
bereits durch überirdische Mächte geregelt war. Wollten sie diesen
Glauben annehmen, wären sie zur Initiativlosigkeit unter einer Hierokratie

verurteilt gewesen, die ihre Fühler in das ganze Leben hinein
ausstreckte. In dieser Situation entstand die priesterschriftliche
Schöpfungserzählung. Sie macht geltend, daß alle Dinge, die in Babylon als
Götter verehrt oder gefürchtet wurden — Sonne, Mond und Sterne,
das Meer und vieles andere — von Jahwe geschaffen sind. So ermutigt
sie die Israeliten, sich in ihrer neuen Welt einzuleben, ohne sich an
sie anzupassen. Auch diese Welt, wird ihnen gesagt, ist Jahwes Welt.
Das Weltbild, das benutzt wird, um Israel das deutlich zu machen, ist
ein ziemlich statisches. Jahwe hat eine Ordnung geschaffen, welche
die gesamte Welt umspannt und bestimmt. So hat alles seine Ordnung,
und Jahwe garantiert sie. Dieses Weltbild war offenbar zu einem
bestimmten Zeitpunkt hilfreich und hatte befreiende Wirkung. Denn es

half den Deportierten, sich in Babylon einzuleben, ohne sich hoffnungslos

an die herrschenden gesellschaftlichen Normen anzupassen.
Fast parallel dazu entstand eine andere schöpfungstheologische

Konzeption. Ein Prophet, den wir etwas phantasielos Deuterojesaja
nennen, weil wir seinen Namen nicht kennen, verkündet Jahwe als einen
Gott, der Neues schafft. So wie er einmal die Welt geschaffen und die
israelitische Volksgemeinschaft ermöglicht hat, schafft er Neues und
ermöglicht damit auch seinem Volk, neue Wege zu gehen. Vor allem den
Weg zurück von Babylonien in sein eigenes Land. Deuterojesaja
versteht die Welt als eine veränderbare Welt; er baut kein statisches,
sondern ein dynamisches Weltbüd auf.

So ist in Israel mit Hilfe des theologischen Grundsatzes «Jahwe
ist Schöpfer» an Perspektiven gearbeitet worden, die im einzelnen sehr
verschieden sein konnten. Was sie verbindet, ist die befreiende Wirkung
in einer konkreten Situation.

Ein Weg durch die Geschichte (Materialismus der Bibel)

Ein kurzes Zwischenresumé: Mit dem Namen «Gott» faßt die Bibel
ein Bündel sehr verschiedener, teilweise sogar widersprüchlicher Erfah-

368



rungen zusammen, zugleich aber auch verschiedene und zum Teil eben
auch widersprüchliche Perspektiven des Volkes Gottes auf seinem Weg
duroh die Geschichte. Die Bibel spricht von Gott völlig unidealistisch,
nämlich geschiehtsbezogen. Dies könnte man den Materialismus der
Bibel nennen: Alles Reden von Gott ist an Geschichte orientiert;
weniger an der Geschichte des einzelnen Menschen als an der
Geschichte menschlicher Gemeinschaften. Indem von dieser Geschichte
erzählt wird, wird explizit oder implizit von Gott gesprochen. Denn in
den geschichtlichen Erfahrungen Israels hörte, wer hören konnte, Gottes
Wort. Allerdings so profan und ungeheuer diskret, daß immer wieder
Dolmetscher notwendig waren, um dieses profane, diskrete Wort Gottes
verständlich zu machen. Dolmetscher wie die Propheten des Alten Testaments

und Jesus von Nazaret haben Gottes Wort ins Menschliche übersetzt.

Das Neue Testament drückt die Ueberzeugung aus, daß Jesus
Gott nicht nur ins Menschliche übersetzt, sondern ihn geradezu menschlich

repräsentiert hat. Er repräsentiert so auch den Materialismus der
Bibel.

Wie schwer angemessenes und rechtzeitiges Hören auf das
diskrete Wort Gottes auch für das alttestamentliche Israel war, kann man
der Erzählung von Elia am Horeb abspüren. Der Prophet Elia erwartet

am Horeb, dem Gottesberg, eine Gottesbegegnung und ist dabei
an einem Gottesbild orientiert, das gemacht ist im Interesse der Macht.
Gott, so lautet die Erwartung, die an dieses Gottesbüd geknüpft ist,
spricht aus Sturm, Erdbeben und Feuer, Symbolen des Mächtigen und
Großartigen. Aber die Gotteserfahrung, die Elia macht, ist ganz
anders: «Der Herr sprach: 'Geh hinaus und tritt hin auf dem Berg vor
den Herrn. Und siehe, der Herr wird vorüber gehn'. Und ein großer
starker Wind, der die Berge zerriß, und die Felsen zerbrach, kam vor
dem Herrn her. Der Herr aber war nicht im Winde. Nach dem Wind
aber kam ein Erdbeben. Aber der Herr war nicht im Erdbeben. Nach
dem Erdbeben kam ein Feuer. Aber er war auch nicht im Feuer. Und
nach dem Feuer kam ein stilles, sanftes Sausen. Als Elia das hörte,
verhüllte er sein Antlitz mit dem Mantel und ging hinaus und trat in
den Eingang der Höhle, und siehe, da kam eine Stimme zu ihm.»

Man könnte der Erzählung von Elia am Horeb einen Hang zur
Innerlichkeit unterstellen: Gott spricht durch ein stilles, sanftes Sausen.
Aber wer hier Innerlichkeit vermutet, irrt sich; Elia bekommt unmittelbar

darauf einen politischen Auftrag: «Der Herr sprach zu ihm: 'Geh
wieder deines Wegs durch die Wüste hin nach Damaskus und geh hinein

und salbe Hasael zum König über Aram und Jehu, den Sohn
Nimschis, zum König über Israel und Elisa, den Sohn Schaphats, von
Abel-Mehola zum Propheten an deiner Statt. Und es soll geschehen:

369



Wer dem Schwert Hasaels entrinnt, den soll Jehu töten, und wer dem
Schwert Jehus entrinnt, den soll Elisa töten. Und ich will übriglassen
siebentausend in Israel, alle Knie, die sich nicht gebeugt haben vor
Baal, und jeden Mund, der ihn nicht geküßt hat.» So wird der Prophet
mit einem stillen, sanften Sausen aufgefordert zum politischen Engagement.

Und dieses politische Engagement ist zugleich ein Engagement
gegen falsche Götter, gegen die falschen Götter seiner Zeit, die Baalim.
Das waren Fruchtbarkeitsgötter, Götter der Produktivität also, des
wirtschaftlichen Erfolgs. Für Elias Zeitgenossen waren sie zweifellos viel
imposanter und natürlich auch lautstärker als jenes stille, sanfte Säuseln,
in dem einige Sensible Jahwe hörten.

5. Die falschen Götter von heute

Wo laufen wir heute falschen Göttern nach? Das ist eine entscheidende
Frage für unser Reden von Gott. Von Gott reden kann eigentlich nur
heißen, falschen Göttern, also falschen Werten, Normen und Idealen
ihr Recht bestreiten. Die Identifizierung solcher falschen Götter fällt
leicht, wo eine Gesellschaft noch eine religiöse oder quasi-religiöse
Sprache benutzt. Auf der amerikanischen Dollarnote steht die bekannte
Sentenz: «In God we trust.» Und in den niederländischen Gulden
eingraviert ist ein Stoßgebet: «God zej met ons.» Was ist das eigentlich für
ein Gott, der da beschworen wird? Das Wort «Gott» ist hier Wechselbegriff

geworden für «wirtschaftlichen Erfolg». Machen wir die Probe:
Wir vertrauen auf den wirtschaftlichen Erfolg. Wirtschaftlicher Erfolg
sei mit uns!

Daß modernes Streben nach wirtschaftlichem Erfolg religiösen
Charakter trägt, hat schon der Soziologe Max Weber gesehen. Die
Energie, welche die Menschen im Mittelalter für religiöse Aktivitäten
aufgewendet haben, für Askese, Wallfahrten usw., fließt, so Weber,
in der Neuzeit in den Arbeitsprozeß ein und kommt ihm zugute. Was
im Mittelalter Askese war, ist in der Neuzeit, unter den Bedingungen
des Kapitalismus, Arbeitsproduktivität. Eine wissenschaftliche Sprache,
die auf religiöse Symbole und jede Emotionalität verzichtet, verhüllt
nur notdürftig, daß es auch heute um menschliche Selbstrechtfertigung
geht, wo der Zwang zur Effektivität und Rationalität herrscht. Die
Bibel verurteilt den menschlichen Versuch, sich selbst zu rechtfertigen,
als Pharisäismus und Werkgerechtigkeit. Der Zwang zur Effektivität
und Produktivität in modernen Industriegesellschaften ist eine moderne
Form des Pharisäismus.

Die falschen Götter moderner Gesellschaften lassen sich vielleicht
am besten identifizieren, wenn man nach den Menschen fragt. Auch
im Blick auf falsche Götter gilt Rudolf Bultmanns Grundsatz: «Von

370



Gott sprechen, heißt vom Menschen sprechen.» Mit welchen Maßen
wird der Mensch in einer Gesellschaft gemessen? Wie wird die Norm
des Menschlichen bestimmt? Was versteht man unter erfülltem Leben?
Wie geht man mit Außenseitern um? Was alles wird im Namen des
Menschen angerichtet? So fragen hilft, falsche Götter zu identifizieren.
Dem praktischen Atheismus, dem Zwang zum wirtschaftlichen Erfolg,
liegt eine Vorstellung vom Menschen zugrunde, nach welcher der
Mensch ein absolut seiner selbst mächtiges Wesen ist, ein Wesen, das
sein Leben und das Leben anderer manipulieren kann. Der Sinn seines
Lebens besteht darin, etwas zu leisten, um sich dann auch etwas leisten
zu können, zu produzieren, um zu konsumieren. In West und Ost wehrt
man sich gegen Vorstellungen von Grenzen des ökonomischen Wachstums,

weil damit Grenzen des Machbaren sichtbar werden. Weil damit
ein Fortschritt in Frage gestellt wird, der auf Manipulierung und
Ausbeutung von Mensch und Natur beruht.

6. Krisenerfahrungen als Spuren Gottes

Soviel über die falschen Götter. Was aber läßt sich heute über den
wirklichen Gott sagen, über den befreienden Gott, den die Bibel
dokumentiert? Bevor ich über Gott sprechen kann, muß ich vielleicht fragen:
Wo spricht Gott eigentiich heute? Die Frage nach der Transzendenz
ist wieder aufgebrochen, mitten in einer rationalen und technokratischen
Welt. Jugendsekten sind ein Beispiel dafür, der Erfolg der Evangelikalen
ein anderes. Ich möchte mich aber an einen sympathischeren Gesprächspartner

halten, wieder an den Marxisten Heinz Kahlau. Er beschreibt
auch eine Sehnsucht nach Transzendenz:

Jeden Tag
sehe ich nach dem Flugbrett
für Engel.
Jeden Tag
wisch ich es ab
mit der Hand.
Jeden Tag
liegt es voll Asche
und Staub.
Aber sonst
nur die Spuren von Spatzen.

Da hält der Mann also Ausschau nach etwas, das über den Alltag
hinausreicht. Asche und Staub; das sind Produkte und Symbole der
Alltagswelt. Und mitten in ihr wird die Frage gestellt nach etwas, das
über diesen Alltag hinausweist. Das ist die Frage nach Transzendenz

371



in der Monotonie des Alltags, in den Mühen der Ebene, von denen
Bertold Brecht einmal sprach. Staub und Asche sind so etwas wie die
ständige Herausforderung, weiterzudenken, über den Alltag hinaus.
Und ich finde in Kahlaus Gedicht eine exakte Beschreibung dessen,
was Glauben heißt: die Spuren der Engel oder Spuren Gottes suchen
in dem, was wir Wirklichkeit nennen. «Glauben heißt, sich einstellen
auf die Realität», sagt Martin Buber. Und Dietrich Bonhoeffer
beschreibt gerade die gottlose Welt als den Ort, an dem der Glaubende
es mit Gott zu tun bekommt: «Gott gibt uns zu wissen, daß wir leben
müssen als solche, die mit dem Leben ohne Gott fertig werden.
Der Gott, der uns in der Welt leben läßt ohne die Arbeitshypothese
Gott, ist der Gott, vor dem wir dauernd stehen.» Darum hat der Christ
nicht die Möglichkeit einer Ausflucht ins Ueberweltliche; mitten in
seinem irdischen Leben wird er mit Christus gekreuzigt und hat so die
Chance, mit ihm aufzuerstehen.

Mein einziger Einwand gegen Heinz Kahlau lautet: Die Spuren
Gottes, auch die Spuren der Engel, entdeckt man nicht, wenn man am
Fenster steht. Die entdeckt nur, wer sich auf die Suche macht, sich in
Bewegung setzt; die Spuren Gottes entdeckt man im Unterwegs-Sein.
Von Abraham, der einem Wort folgte, aufbrach ins Ungewisse und so
für viele ein «Vater des Glaubens» wurde, bis hin zu Jesus von Nazaret,

der über die staubigen Straßen Palästinas wanderte, gewohnte
Positionen verließ und andere Menschen in seine Bewegung hineinzog,
war Glaube so etwas wie die Suche nach den Spuren Gottes in der
Geschichte von Welt und Mensch.

Wo zeichnen sich solche Spuren heute ab? Wo wären sie zu
entdecken? Ich denke: zum Beispiel in globalen Krisenerfahrungen wie
Wettrüsten, Weltarmut und ökologisoher Krise. Das Wettrüsten kann
man verstehen als Teil einer menschlichen Geschichte. Aber vielleicht
wird durch diese Geschichte hindurch eine Frage an uns gestellt: worauf
wir unsere Sicherheit bauen, auf Waffen oder auf das Vertrauen in den
anderen. Die Weltarmut kann man ebenfalls sehr präzis beschreiben
als Produkt einer bestimmten geschichtlichen Entwicklung, für die
natürlich Menschen die Verantwortung tragen. Aber für immer mehr
Menschen entpuppt sich diese Geschichte heute als Frage: ob wir weiterhin

unsern Reichtum auf Raub und Ausbeutung, oder auf Gerechtigkeit

gründen wollen. Was man die ökologische Krise nennt, läßt sich
ebenfalls mit wissenschaftlicher Präzision als Resultat menschlicher
Leistung und Fehlleistung verstehen. Aber auch durch sie wird uns eine
Frage gestellt, und wer nur die Ursachen und Erscheinungsformen der
Krise sucht und versucht, sie wieder mit rein technischen Mitteln zu
korrigieren, hat diese Krise nicht verstanden. Die Frage, die uns durch

372



die ökologische Krise gestellt wird und mit der sich Gott an uns wendet,
lautet: Mit welchen Maßen wollen wir heute und in Zukunft uns selbst
und die Natur messen?

So enthalten unsere globalen Krisenerfahrungen Fragen nach
unserm Konzept von Leben. Sind wir falschen Göttern nachgelaufen —
und tun es noch! — weil Wir ein falsches Konzept von menschlichem
Leben hatten? Weü wir einen falschen Inhalt unseres Selbst suchten?
Weil wir uns in falscher Weise selbst verwirklichen wollten?

7. Theologie der Wanderschaft

Bewegliche Suche nach Positionen jenseits unserer Sackgassen

Zum Schluß nur andeutungsweise einige Konsequenzen:
Wenn christlicher Glaube so etwas wie Suche nach den Spuren

Gottes in der Wirklichkeit ist, müßte sioh in unserm Reden von Gott
etwas davon andeuten. Reden von Gott hieße dann eine Theologie der
Wanderschaft betreiben. Dazu gehört die bewegliche Suche nach
Positionen jenseits unserer Sackgassen und Standpunkte, die Frage, was
Gott uns in unsern Sackgassen und durch unsere Erfahrungen hindurch
zu sagen hat, das ständige Ineinander von Aktion und Reflexion. Dazu
gehört aber auch, daß man ab und zu haltmacht auf einem Rastplatz,
daß man dort miteinander ißt und trinkt, träumt und singt, daß man
Kundschafter ausschickt auf einen Berg und auf die Vision wartet, die
sie von dort mitbringen. Damit man weiß, in welche Richtung das
Weiterwandern lohnt. Sicher gehört dazu auch das Durchwandern von
Wüsten, und das heißt immer: von Durststrecken. All das macht eine
Theologie der Wanderschaft anstrengend und spannend zugleich.

Praxis der Nachfolge

Die Bibel hat für die Praxis, die zur Theologie der Wanderschaft
hinzugehört, ein Wort, das mir manchmal abgegriffen vorkommt, und
doch weiß ich kein besseres, um diese Praxis zu kennzeichnen: Nachfolge.

Wohin wird sie uns führen, wenn wir uns darauf einlassen?
Zunächst, denke ich, einfach in die Profanität. Das entspricht genau dem
Materialismus der Bibel. Zweitens: an die Peripherie. Die Geschichte
des Mannes aus Nazaret war eine Geschichte am Rande des großen
römischen Imperiums: in Judäa, einer seiner Randprovinzen. Das
Lukasevangelium läßt sie im Stall von Bethlehem beginnen. Mag das
auch Legende sein, sie spiegelt die Wirklichkeit wider. Daß Jesus am
Kreuz außerhalb der guten Gesellschaft endete, ist nicht mehr Legende,
sondern einesteils brutale Wirklichkeit, andererseits Ausdruck seiner
Solidarität mit anderen gesellschaftlichen Außenseitern. Zwangsläufig

373



wird seine Nachfolge auch heute an die Peripherie führen zu den
Randgruppen, die keinen Zugang haben zu ideologischen, ökonomischen
und politischen Zentren, und wird diejenigen, die sich auf die Nachfolge

einlassen, vielleicht selbst zu einer Randgruppe stempeln. Drittens
wird Nachfolge, das sagt das Neue Testament deutlich, ans Kreuz
führen. Wem das Wort «Kreuz» zu religiös klingt, dem will ioh es
übersetzen: Sie wird in Konflikte führen. Die Konflikte des einzelnen Christen,

jeder einzelnen Gemeinde oder Kirche haben immer ihren ganz
konkreten, eigenen Ort, wie das Kreuz des Jesus Christus seinen
konkreten Ort hatte. Wenn es also heißt: «Wer mir nachfolgen will, der
nehme sein Kreuz auf sich», dann meint das: der versuche, mit den
Konflikten zu leben, die sich in der Nachfolge des Jesus Christus
vor ihm auftun.

Theologie der Befreiung aus der Position der Reichen

Eine Theologie der Wanderschaft mündet ein in eine Theologie der
Befreiung und erhält durch sie ihre notwendige Konkretion. Und ich
habe den Eindruck, daß wir vor der Aufgabe stehen, eine Theologie
der Befreiung aus der Position der Reichen zu erarbeiten. Bisherige
Theologien der Befreiung sind, soweit ich sehe, immer von der Position
der Armen her entworfen worden, und Theologen in reichen Ländern
und Kirchen haben sie aufgegriffen. Aber die bloße Wiederholung ihrer
Aussagen macht sie für uns zu leeren Formeln. Formeln, die wir den
Armen in neokolonialistischer Manier abkaufen, um unsere Theologie
damit zu bereichern. Wir müssen versuchen, eine Theologie der
Befreiung aus unserm eigenen Horizont heraus zu entwerfen. Zaghaft
geschieht das bereits. Die feministische Theologie scheint so etwas zu
sein wie der Versuch, Theologie der Befreiung in der Position auch
der Reichen zu betreiben. Ich könnte mir vorstellen, daß eine bestimmte
Weise, die ökologische Problematik zu durchdenken, in eine Theologie
der Befreiung münden würde. Ebenso könnten Ueberlegungen zur Kritik
unserer Bedürfnisse eine Theologie der Befreiung hervorbringen.

Diese Art von Theologie kann nie das Werk einzelner theologischer

Spezialisten sein; sie entsteht nur durch kollektive Leistungen.
Am meisten dazu beitragen können wohl Gruppen, die sich ihrer
Unfreiheit bewußt sind und sich zu einer Weggemeinschaft zusammenschließen,

in der neben dem Interesse am Einzelnen das Interesse an
der Gemeinschaft tragend wird. Innerhalb einer solchen Weggemeinschaft

kommt theologischen Spezialisten die Rolle von Begleitern und
Reflektoren zu.

Theologie der Wanderschaft ist nicht einfach eine theologische
Theorie, sondern die Theorie der Praxis.

374


	Unser Reden von Gott : Bedingungen, Möglichkeiten, Notwendigkeiten in einer sozialistischen Gesellschaft

