Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 12

Artikel: Unser Reden von Gott : Bedingungen, Mdéglichkeiten, Notwendigkeiten
in einer sozialistischen Gesellschaft

Autor: Bindemann, Walther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WALTHER BINDEMANN

Unser Reden von Gott

Bedingungen, Moglichkeiten, Notwendigkeiten
in einer sozialistischen Gesellschaft

1. Was ist materialistische Bibelinterpretation?

Unser Thema ist aus Ueberlegungen zur materialistischen Bibelinter-
pretation hervorgegangen. Wenn wir in unsern Evangelischen Studenten-
gemeinden in der DDR iiber materialistische Bibelinterpretation spre-
chen, wird sehr schnell, meistens von Studenten, gefragt: Wie kénnen
wir iiberhaupt noch von Gott sprechen, wenn man selbst die Bibel
materialistisch interpretiert? Wer tiglich mit der marxistischen Welt-
anschauung konfrontiert ist und von der festen Bezichung zwischen
dem dialektischen und dem historischen Materialismus ausgeht, ist
schlieBlich auch gewohnt, die Frage nach Gott sofort mit der genannten
philosophischen Grundfrage zu venkniipfen: Was ist primir, das Sein
oder das BewuBtsein? Darum meinten wir, es sei ein Priifstein fiir die
materialistische Bibelinterpretation und fiir unser Reden von Gott, wenn
wir beides aufeinander beziehen.

Materialistisch an unserem Thema ist der Ansatz, von dem wir
ausgehen, die Verstindigung iiber den konkreten Kontext unseres Re-
dens von Gott. Das BewuBtsein dafiir, daBl unser Reden von Gott immer
bestimmt ist von sozialen, 6konomischen und kulturellen Bedingungen
ist ein Grundelement materialistischer Hermeneutik. Bei diesem Kon-
text will ich einsetzen. Notwendigerweise mufl ich dabei verallgemei-
nern. Aber das heif3t nicht, daB ich iiber den Dingen stehe. Ich stehe
mitten in ihnen und spreche, auch wenn ich verallgemeinere, aus
einem bestimmten Kontext heraus.

2. Was macht unser Reden von Gott heute problematisch?
Die Als-ob-Kirche
Was macht unser Reden von Gott heute problematisch?

Ich habe drei Antworten gefunden:

Zunichst einmal: Die Existenz einer Kirche, die glaubt, lebt,
spricht und handelt, als ob in den letzten Jahrzehnten und sogar Jahr-
hunderten nichts Entscheidendes geschehen sei. Eine Passage aus der
Filmerzihlung «Licht im Winter» von Ingmar Bergmann illustriert das
ausgezeichnet: Der Pastor Tomas Ericsson zelebriert seine Gottesdienste,
wie sie im Buche stehen. Er folgt der vorgeschriebenen Liturgie. Er redet
offentlich von Gott in den Formeln kirchlicher Rede. So beginnt die

361



Filmerzdhlung, und so endet sic. Aber mitten drin — und das ist ein
Schliisseltext — spricht der Pastor gegeniiber dem Fischer Jonas iiber
seine tiefe Unsicherheit in der Frage, was Gott bedeutet: «Ich war noch
wie ein kleines Kind, als ich zum Pastor ordiniert wurde. Dann kam
alles auf einmal. Durch Zufall wurde ich Seemannspfarrer in Lissa-
bon. Das war wiahrend des spanischen Biirgerkrieges, und wir saf3en im
ersten Parkett. Ich weigerte mich, zu sehen und zu verstehen. Ich wei-
gerte mich, die Wirklichkeit zu akzeptieren. Ich und mein Gott lebten
in einer Welt, einer besonders geordneten Welt, wo alles stimmte. Rund-
herum wand sich das wirkliche Leben in Aengsten. Aber ich sah es
nicht. Ich wandte den Blick zu meinem eigenen Gott ... Ich bin kein
guter Pfarrer. Ich wihlte meinen Beruf, weil Mutter und Vater religios
waren, tief und wie selbstverstandlich fromm. Ich wollte ihnen gehor-
chen, ohne daB} ich sie eigentlich geliebt hitte. So wurde ich Pfarrer
und glaubte an Gott ... An einen ganz unangemessen privaten,
viterlichen Gott, der zwar alle Menschen liebte, am meisten aber mich
... Ein Gott, der alle denkbare Geborgenheit versprach. Vor Todes-
angst. Vor Lebensangst. Ein Gott, den ich mir eingebildet, den ich
mir von verschiedenen Seiten zusammengelichen und mit meinen ei-
genen Hinden hergestellt hatte. ... Jedesmal, wenn ich Gott mit der
Wirklichkeit, die ich sah, konfrontierte, wurde er haBlich, widerspen-
stig, ein Spinnengott — ein Monstrum. Deshalb schiitzte ich ihn vor
Leben und Licht. Ich driickte ihn an mich in Dunkel und Einsamkeit.
Der einzige Mensch, der meinen Gott sehen durfte, war meine Frau.
Sie unterstiitzte mich, half mir, machte die Liicken dicht.»

Die Pathologie eines idealistischen Redens von Gott kommt hier
klar zum Ausdruck: Gott ist in den privaten Bereich verwiesen, zwi-
schen dem offentlichen Leben und dem privaten Denken und Handeln
besteht eine fast uniiberbriickbare Spannung. — Partnerin und Gegen-
spielerin des Pastors Tomas Ericsson ist die Atheistin Mirte, die den
Pastor liebt. Sie sieht sein Dilemma: «Wenn ich ihn aus der Leere
fithren konnte, weg von seinem Liigen-Gott. Wenn wir Geborgenheit
finden, damit wir es wagen konnten, einander Zirtlichkeit zu zeigen.
Wenn wir an eine Wahrheit glauben konnten ... Wenn wir glauben
konnten . . .»

Noch miihen wir uns ab, mit oder in Kirchen zu leben, die, dhn-
lich wie der Pastor Tomas Ericsson, in vorgegebener Weise von Gott
sprechen. Die die Atheisten oft als Gegenspieler, selten als Partner
empfinden. Die, wie der Pastor Tomas Ericsson, ihre Gottesdienste
halten, als gidbe es nicht diese grundsitzliche Krise unseres Redens
von Gott, die man schon als Erfahrung der Abwesenheit Gottes be-
zeichnet hat. |

362



Erfahrung der Abwesenheit Gottes

Damit bin ich bei der zweiten Antwort auf die Frage: Was macht
unser Reden von Gott heute problematisch? Ich denke, es ist diese
Erfahrung der Abwesenheit Gottes. Unser gesellschaftliches und per-
sonliches Leben ist denkbar und praktizierbar geworden ohne die Ar-
beitshypothese Gott. Friedrich Nietzsche hat bereits im vorigen Jahr-
hundert verkiindigt: «Gott ist tot, und wir haben ihn getotet.» Er hat
sich auch die Frage gestellt: Was haben wir getan? Was fiir Folgen
hat diese Tat? Seine Antwort: Der hochste Wert, Gott, hat seinen Wert
verloren; nun miissen andere Werte nachriicken; niedrigere Werte
miissen an die Stelle des bisher hochsten Wertes treten. — Was Nietz-
sche verkiindigte, hat heute die Massen ergriffen. Ich habe vor einiger
Zeit in einer ganz traditionellen Gemeinde in einer Bibelarbeit ge-
fragt: «Was ist im Leben das Wichtigste?» Und die Gespridchspartner
— lauter alte und fromme Leute — sagten: «Gesundheit, Zufriedenheit
und ein guter Partner oder liebe Kinder.» Niemand sagte: «Dal3 ich
einen gnadigen Gott habe.» Fiir Luther war das noch das Wichtigste.
Diese Verschiebung signalisiert: Wir haben dringendere Fragen als die
Frage nach Gott. Gott und unser Alltag haben wenig oder nichts
mehr miteinander zu tun. Darum steht die Frage nach Gott fiir viele
Menschen heute — und ich denke, wir miissen uns da mit einbezichen
— nicht mehr an erster Stelle, sondern kommt erst im Zusammenhang
mit manchem anderen zur Sprache, das uns auch wichtig ist. Ein
praktischer Atheismus hat sich herausgebildet, und wir haben keinen
Grund, auf die herabzusehen, die thm verfallen sind, denn mehr oder
weniger praktizieren wir ihn alle. Das macht auch unser Reden von
Gott problematisch: Wir leben, handeln, hoffen, als ob es Gott nicht
gibe.

Der theoretische Atheismus

Drittens: In unserer sozialistischen Gesellschaft wird diese Situation
dadurch verschérft, dal die herrschende marxistische Weltanschauung
durch einen theoretischen Atheismus gekennzeichnet ist, der sich als
tatkriaftiger Humanismus versteht. Man kann fragen, ob er sich gegen
den pragmatischen Oekonomismus durchsetzen kann, der im Zuge
unserer gesamtgesellschaftlichen Entwicklung immer beherrschender
geworden ist. Aber man kann nicht bestreiten, daB die marxistische
Religionskritik im Ansatz konsequenter Humanismus ist: «Die Kritik
der Religion enttduscht den Menschen, damit er denke, handele, seine
Wirklichkeit gestalte. Die Religion ist nur die illusorische Sonne, die
sich nur um den Menschen bewegt, solange er sich nicht um sich selbst
bewegt. Es ist also die Aufgabe der Geschichte, nachdem das Jenseits

363



der Wahrheit verschwunden ist, die Wahrheit des Diesseits zu etablie-
ren. Die Kritik des Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der
Erde, die Kritik der Religion in die Kritik des Rechts, die Kritik der
Theologie in die Kritik der Politiky (Karl Marx, Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie, Einleitung). '

3. Marxistische Religionskritik als nicht abgeschlossene Theorie

Religion als Projektion von Erfahrung (Peter L. Berger)

Allerdings — und damit komme ich zur Notwendigkeit und den Mog-
lichkeiten, von Gott zu reden — gibt es gewichtige Griinde, die marxi-
stische Religionskritik, die uns als bewuBter, tatkraftiger Humanismus
entgegentritt, als eine noch nicht abgeschlossene Theorie zu betrachten.
Ludwig Feuerbach hatte ja gelehrt, daB religiose Vorstellungen Pro-
jektionen menschlicher Sehnsiichte und Ideale in den Himmel sind.
Karl Marx hat diesen Gedanken prézisiert: Menschliche Wiinsche und
Vorstellungen sind nie abstrakt; da der Mensch ein Ensemble der ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse ist, resultieren auch seine religiosen Vor-
stellungen aus seiner jeweiligen gesellschaftlichen Wirklichkeit. Ich
kenne zwel Versuche, diesen theoretischen Ansatz weiterzufithren. Der
eine stammt von dem Soziologen Peter L. Berger. Berger akzeptiert die
Voraussetzungen von Feuerbach und Marx und argumentiert auf ihrer
Basis folgendermaf3en: Mit Projektionen arbeitet das menschliche Den-
ken auch in anderen Bereichen. Beispielsweise sind auch die mathe-
matischen Symbole Projektionen, also Produkte des menschlichen Gei-
stes. Aber sie bilden Wirklichkeit ab. Sie geben also Erfahrungen
wieder. Warum soll das nicht entsprechend auch von religiosen Vor-
stellungen gelten?

Religion als Projektion in die Zukunft (Ernst Bloch)

Ein anderer Versuch, die marxistische Theorie der Religion weiter-
zufithren, stammt vom Philosophen Ernst Bloch. Auch Bloch folgt
Feuerbach und Marx in der Annahme, daB religiose Vorstellungen
Projektionen sind. Aber, folgert er, fiir die Projektion eines Bildes ist
neben dem Bild selbst eine Projektionsfliche notwendig. Wo ist diese
Projektionsfliche in der marxistischen Theorie der Religion? Fiir Bloch
ist es die Zukunft: Nicht ins Jenseits, sondern in die Zukunft hinein
entwerfen wir ein bestimmtes Bild, und aus der Zukunft heraus tritt es
uns entgegen, das Bild des zukiinftigen Menschen; homo absconditus
nennt ihn Bloch. Was wir irrtiimlich fiir Gott halten, ist das Bild des
Menschen, der noch nicht ist, aber sein kann, sein wird, wenn wir uns
an diesem Bild orientieren.

364



Marxistisch erneuerte Sinnfrage (Heinz Kahlau)

Zwei instruktive Versuche, die marxistische Theorie der Religion weiter-
zudenken: Bergers Ansatz ist orientiert an Vergangenheit und Gegen-
wart, an realer Erfahrung. Blochs Ansatz ist orientiert an der Zukunft,
an den Moglichkeiten, auf die Religion hindeutet. Berger weist darauf
hin, dall Religion Wirklichkeit abbildet; Bloch weist darauf hin, daB
Religion Moglichkeiten vorbildet. So demonstrieren beide Ansitze
nicht nur die Unabgeschlossenheit der marxistischen Religionskritik,
sondern auch die Notwendigkeit, die Erfahrung der Abwesenheit Gottes
erneut zu reflektieren. Denn in dieser Erfahrung spielen der theoretische
und der praktische Atheismus zusammen. Das Resumé der Entwick-
lung, die dabei erfolgt ist, finde ich gut ausgedriickt in einem Gedicht
Heinz Kahlaus, eines Schriftstellers, der in der DDR lebt und sich als
Marxist versteht:

Es gibt kein Paradies
nach diesem Jammertal.
Kein Jiingstes Gericht
findet statt.

Gott ist nicht da.

So wird in der ersten Strophe das Resultat der theoretischen Religions-
kritik und des praktischen Atheismus resumiert. Die zweite Strophe
enthilt dieselben Sitze, aber in umgekehrter Reihenfolge und ver-
sehen mit Fragezeichen:

Gott ist nicht da?
Kein Jiingstes Gericht
findet statt?

Es gibt kein Paradies
nach diesem Jammertal?

Am leeren Ort Gottes, so wird nun deutlich, brechen Fragen auf,
die nicht nur die Religiosen, sondern, wie man sieht, auch den Marxi-
sten beschiftigen. Was bedeuten sie? Ich kann mir verschiedene Deu-
tungen des Gedichts vorstellen: Ein Marxist wird einen Appell zur
Mobilisierung sinngebender und schopferischer Krifte in der Gesell-
schaft heraushoren. Ein Christ wird vielleicht sagen: Weil der leere Ort
Gottes uns vor die Frage nach dem Sinn des Lebens stellt, hat es Sinn,
weiterhin nach Gott zu fragen. Zu fragen, wofiir Gott einsteht, was es
bedeutet, wenn wir «Gotty sagen oder wenn wir sagen: «Gott ist nicht
da.»

365



4. Wofiir steht der Gott der Bibel ein?

Ein Name fiir verschiedene Erfahrungen

Viele biblische Texte haben Modellcharakter. Wir konnen sie nicht
unbefangen in unsere Zeit und Welt Ubertragen, weil sie aus vollig
anderen sozialen, okonomischen und kulturellen Verhiltnissen ent-
standen sind. Aber ich denke, wir konnen an ihnen Beobachtungen
machen, die uns helfen, unser Reden von Gott zu konzipieren und zu
kontrollieren. Das Wort «Gotty — im Alten Testament der Name
«Jahwe» — ist so etwas wie der Name fiir eine Stimme, von der die
Menschen sich immer wieder angesprochen fiithlten. Diese Stimme ist
laut geworden aus geschichtlichen Ereignissen heraus. Und Menschen,
meistens einzelne wie die Propheten oder Jesus von Nazareth, haben
diese Stimme wahrgenommen und iibersetzt.

So war das Wort «Gotty immer mit bestimmten geschichtlichen
Erfahrungen verkniipft. Dabei handelte es sich um sehr verschiedene
Erfahrungen; das Wort «Gotty ist keine Formel fiir eine bestimmte
Erfahrung, sondern fiir ein ganzes Erfahrungsbiindel. Da gibt es die
Erfahrung, daf} Aufbriiche moglich sind aus vollig ausweglosen Situa-
tionen. Sie hat sich niedergeschlagen in der Erzdhlung vom Exodus,
vom Auszug Israels aus der Sklaverei in Aegypten. Daneben steht die
Erfahrung, daB das Leben feste Formen und Normen braucht — eine
Erfahrung, die der ersten diametral entgegengesetzt scheint. Sie hat
sich in der Erzihlung von der Gesetzgebung am Sinai niedergeschla-
gen. In geradezu kithner Weise sind verschiedene Erfahrungen mit-
einander verflochten in der biblischen Erzdhlung von der Sintflut. Ver-
gleicht man sie mit ihren mesopotamischen Vorgidngern, zeigt sich,
daBl dort immer zwei Gotter handeln: Ein Schopfergott schafft die
Welt, und ein anderer Gott ist verdrgert iiber das Verhalten der
Menschen und beschlief3t, die Menschheit zu vernichten. Die biblischen
Erzihler ziehen entschlossen die Konsequenz aus ihrer Entscheidung
fiir den einen Gott Jahwe und denken beide Funktionen zusammen:
- Jahwe hat die Welt geschaffen, aber er hat auch die Freiheit und die
Macht, sie zu vernichten. So werden widerspriichliche Erfahrungen in
dieser einen Erzihlung zusammengefal3t. Erfahrungen, deren Wider-
spriichlichkeit man in Mesopotamien nur 16sen konnte, indem man sie
auf zwei Gotter verteilte.

Auch im Neuen Testament werden mit dem Wort «Gotty sehr
verschiedene Erfahrungen benannt. Es gibt eine kosmische Christologie,
die Christus als den Herrn der Welt feiert. Daneben stehen die Er-
zahlungen von dem Leiden des Menschen Jesus von Nazaret, der damit
als Bruder Mensch begreifbar wird. So ist «Gotty im Sprachgebrauch
der Bibel ein Name, der ein Biindel verschiedener Erfahrungen zu-

366



sammenfalBt. Und sie sind nicht nur verschieden, sondern sogar teil-
weise widerspriichlich, weil sie konkrete Erfahrungen sind. Peter L.
Berger hat richtig gesechen: Glaube basiert auf Erfahrungen. In den
religiosen Vorstellungen spiegelt sich Wirklichkeit wider, auch wenn
sic Projektionen sind. Gott ist der Name fiir eine Stimme, die durch
geschichtliche Erfahrungen hindurch gehort worden ist.

Eine Zukunftsorientierung mit befreiender Wirkung

Was aber verbindet diese verschiedenen, teilweise widerspriichlichen
Erfahrungen miteinander? Ich wiirde sagen: der einfache Sachverhalt,
daB} die Stimme als Ruf nach vorn, in die Zukunft, verstanden worden
ist, daB so im Namen Gottes Perspektiven sichtbar wurden. Die Bibel
ist ja so etwas wie ein Buch der Visionen: von Jacob, der den Himmel
offen sicht, bis hin zum Johannes der Apokalypse, der das neue Jeru-
salem sieht. Und wo die Sprache der Bibel nicht visionir ist, werden
im Namen Gottes dennoch Perspektiven aufgerissen. Auch diese Per-
spektiven konnen sehr verschieden sein. Ich mochte an zwei Beispielen
aus dem Alten Testament zeigen, wie selbst Aussagen, von denen wir
das nicht erwarten, dem alttestamentlichen Israel bei der Zukunfts-
orientierung halfen. Zugleich konnen diese Beispiele demonstrieren,
wie aus demselben theologischen Grundsatz heraus ganz verschiedene
Perspektiven entwickelt werden konnen.

Dieser theologische Grundsatz lautet: Jahwe ist der Schopfer von
Welt und Mensch. Die Notigung zur Auseinandersetzung mit Natur-
wissenschaft und theoretischem Atheismus treibt uns leicht dazu, solch
einen Satz mit der schon erwidhnten philosophischen Grundfrage in
Verbindung zu bringen. Also mit der Frage nach dem Anfang, dem
Woher von Welt und Mensch. Das alttestamentliche Israel verband
damit dagegen die Frage nach dem Wohin von Welt und Mensch:
Worauf lauft die Geschichte zu? Woher erhilt sie ihren Sinn? Woher
bekommen wir zu unserer Weltbewiltigung Orientierung? Das waren
die Fragen der Menschen im Umfeld der Bibel, auf die geantwortet
wurde: «Jahwe ist Schopfer.» Und diese Antwort verhalf ihnen zur
Orientierung in ihrer Welt und Geschichte. Im einzelnen konnte diese
Orienticrung, obwohl sie auf demselben theologischen Grundsatz ba-
sierte, sehr verschieden sein.

Im 6. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung wurde nach einem
verlorenen Krieg die israelitische Fiihrungsschicht nach Babylon de-
portiert. Dort entstanden fast gleichzeitig zwei verschiedene schopfungs-
theologische Entwiirfe. Der eine ist sehr geschlossen und gut bekannt,
weil wir ihn gleich auf den ersten Seiten der Bibel finden. Wir nennen
ihn den Schopfungsbericht der Priesterschrift. Diese Schopfungserzih-

367



lung war offenbar eine Reaktion auf Anpassungsschwierigkeiten der
Israeliten gegeniiber dem fremden Land, seiner Kultur und Weltanschau-
ung. Als Staatsreligion herrschte in Babylon eine Astralreligion; das
Leben der Bevolkerung orientierte sich am Stand der Gestirne und
anderen duflercn Faktoren. So wurden bestimmte Bereiche der Welt ver-
gottert. Und ich glaube, zu dem Lebensgefiihl, das so erzeugt wurde,
gehorte auch die Passivitdt des einzelnen Menschen, die auch in ver-
schiedenen heutigen Gesellschaften durch Biirokratisierung und Tech-
nokratie erzeugt wird. Die Israeliten sahen sich in Babylon mit einer
Weltanschauung konfrontiert, fiir die alles Geschehen in der Welt
bereits durch uberirdische Michte geregelt war. Wollten sie diesen
Glauben annehmen, wiren sie zur Initiativlosigkeit unter einer Hiero-
kratie verurteilt gewesen, die ihre Fiihler in das ganze Leben hinein
ausstreckte. In dieser Situation entstand die priesterschriftliche Schop-
fungserzihlung. Sie macht geltend, dafl alle Dinge, die in Babylon als
Gotter verehrt oder gefiirchtet wurden — Sonne, Mond und Sterne,
das Meer und vieles andere — von Jahwe geschaffen sind. So ermutigt
sic die Israeliten, sich in threr neuen Welt einzuleben, ohne sich an
sie anzupassen. Auch diese Welt, wird ihnen gesagt, ist Jahwes Welt.
Das Weltbild, das benutzt wird, um Israel das deutlich zu machen, ist
ein ziemlich statisches. Jahwe hat eine Ordrnung geschaffen, welche
die gesamte Welt umspannt und bestimmt. So hat alles seine Ordnung,
und Jahwe garantiert sie. Dieses Weltbild war offenbar zu einem be-
stimmten Zeitpunkt hilfreich und hatte befreiende Wirkung. Denn es
half den Deportierten, sich in Babylon einzuleben, ohne sich hoffnungs-
los an die herrschenden gesellschaftlichen Normen anzupassen.

Fast parallel dazu entstand eine andere schopfungstheologische
Konzeption. Ein Prophet, den wir etwas phantasielos Deuterojesaja
nennen, weil wir seinen Namen nicht kennen, verkiindet Jahwe als einen
Gott, der Neues schafft. So wie er einmal die Welt geschaffen und die
israelitische Volksgemeinschaft ermdglicht hat, schafft er Neues und
ermoglicht damit auch seinem Volk, neue Wege zu gehen. Vor allem den
Weg zuriick von Babylonien in sein eigenes Land. Deuterojesaja ver-
steht die Welt als eine verdnderbare Welt; er baut kein statisches,
sondern ein dynamisches Weltbild auf.

So ist in Israel mit Hilfe des theologischen Grundsatzes «Jahwe
ist Schopfer» an Perspektiven gearbeitet worden, die im einzelnen sehr
verschieden sein konnten. Was sie verbindet, ist die befreiende Wirkung
in einer konkreten Situation.

Ein Weg durch die Geschichte (Materialismus der Bibel)

Ein kurzes Zwischenresumé: Mit dem Namen «Gotty faBit die Bibel
ein Biindel sehr verschiedener, teilweise sogar widerspriichlicher Erfah-

368



rungen zusammen, zugleich aber auch verschiedene und zum Teil eben
auch widerspriichliche Perspektiven des Volkes Gottes auf seinem Weg
durch die Geschichte. Die Bibel spricht von Gott vollig unidealistisch,
nimlich geschichtsbezogen. Dies konnte man den Materialismus der
Bibel nennen: Alles Reden von Gott ist an Geschichte orientiert;
weniger an der Geschichte des einzelnen Menschen als an der Ge-
schichte menschlicher Gemeinschaften. Indem von dieser Geschichte er-
zdahlt wird, wird explizit oder implizit von Gott gesprochen. Denn in
den geschichtlichen Erfahrungen Israels horte, wer horen konnte, Gottes
Wort. Allerdings so profan und ungeheuer diskret, da immer wieder
Dolmetscher notwendig waren, um dieses profane, diskrete Wort Gottes
verstandlich zu machen. Dolmetscher wie die Propheten des Alten Testa-
ments und Jesus von Nazaret haben Gottes Wort ins Menschliche Uber-
setzt. Das Neue Testament driickt die Ueberzeugung aus, dal3 Jesus
Gott nicht nur ins Menschliche iibersetzt, sondern ihn geradezu mensch-
lich reprisentiert hat. Er reprisentiert so auch den Materialismus der
Bibel.

Wie schwer angemessenes und rechtzeitiges Horen auf das dis-
krete Wort Gottes auch fiir das alttestamentliche Israel war, kann man
der Erzdhlung von Elia am Horeb abspiiren. Der Prophet Flia erwar-
tet am Horeb, dem Gottesberg, eine Gottesbegegnung und ist dabei
an einem Gottesbild orientiert, das gemacht ist im Interesse der Macht.
Gott, so lautet die Erwartung, die an dieses Gottesbild gekniipft ist,
spricht aus Sturm, Erdbeben und Feuer, Symbolen des Michtigen und
GroBartigen. Aber die Gotteserfahrung, die Elia macht, ist ganz an-
ders: «Der Herr sprach: ’Geh hinaus und tritt hin auf dem Berg vor
den Herrn. Und siehe, der Herr wird voriiber gehn’. Und ein groBer
starker Wind, der die Berge zerriB3, und die Felsen zerbrach, kam vor
dem Herrn her. Der Herr aber war nicht im Winde. Nach dem Wind
aber kam ein Erdbeben. Aber der Herr war nicht im Erdbeben. Nach
dem Erdbeben kam ein Feuer. Aber er war auch nicht im Feuer. Und
nach dem Feuer kam ein stilles, sanftes Sausen. Als Elia das horte,
verhiillte er sein Antlitz mit dem Mantel und ging hinaus und trat in
den Eingang der Hohle, und siehe, da kam eine Stimme zu ihm.»

Man konnte der Erzdhlung von Elia am Horeb einen Hang zur
Innerlichkeit unterstellen: Gott spricht durch ein stilles, sanftes Sausen.
Aber wer hier Innerlichkeit vermutet, irrt sich; Elia bekommt unmittel-
bar darauf einen politischen Auftrag: «Der Herr sprach zu ihm: ’Geh
wieder deines Wegs durch die Wiiste hin nach Damaskus und geh hin-
ein und salbe Hasael zum Konig iiber Aram und Jehu, den Sohn
Nimschis, zum Konig iiber Israel und Elisa, den Sohn Schaphats, von
Abel-Mehola zum Propheten an deiner Statt. Und es soll geschehen:

369



Wer dem Schwert Hasaels entrinnt, den soll Jehu toten, und wer dem
Schwert Jehus entrinnt, den soll Elisa téten. Und ich will iibriglassen
siebentausend in Israel, alle Knie, die sich nicht gebeugt haben vor
Baal, und jeden Mund, der ihn nicht gekiiBt hat.» So wird der Prophet
mit einem stillen, sanften Sausen aufgefordert zum politischen Engage-
ment. Und dieses politische Engagement ist zugleich ein Engagement
gegen falsche Gotter, gegen die falschen Gotter seiner Zeit, die Baalim.
Das waren Fruchtbarkeitsgotter, Gotter der Produktivitit also, des
wirtschaftlichen Erfolgs. Fiir Elias Zeitgenossen waren sie zweifellos viel
imposanter und natiirlich auch lautstirker als jenes stille, sanfte Sduseln,
in dem einige Sensible Jahwe horten.

5. Die falschen Gdtter von heute

Wo laufen wir heute falschen Gottern nach? Das ist eine entscheidende
Frage fur unser Reden von Gott. Von Gott reden kann eigentlich nur
heiBen, falschen Gottern, also falschen Werten, Normen und Idealen
ihr Recht bestreiten. Die Identifizierung solcher falschen Gotter fallt
leicht, wo eine Gesellschaft noch eine religiose oder quasi-religitse
Sprache benutzt. Auf der amerikanischen Dollarnote steht die bekannte
Sentenz: «In God we trust.» Und in den niederlindischen Gulden ein-
graviert ist ein StoBgebet: «God zej met ons.» Was ist das eigentlich fiir
ein Gott, der da beschworen wird? Das Wort «Gott» ist hier Wechsel-
begriff geworden fiir «wirtschaftlichen Erfolgy. Machen wir die Probe:
Wir vertrauen auf den wirtschaftlichen Erfolg. Wirtschaftlicher Erfolg
sei mit uns!

Dal3 modernes Streben nach wirtschaftlichem Erfolg religiosen
Charakter trigt, hat schon der Soziologe Max Weber gesehen. Die
Energie, welche die Menschen im Mittelalter fiir religiose Aktivitdten
aufgewendet haben, fir Askese, Wallfahrten usw., flie3t, so Weber,
in der Neuzeit in den Arbeitsprozel3 ein und kommt ihm zugute. Was
im Mittelalter Askese war, ist in der Neuzeit, unter den Bedingungen
des Kapitalismus, Arbeitsproduktivitiat. Eine wissenschaftliche Sprache,
die auf religiose Symbole und jede Emotionalitit verzichtet, verhiillt
nur notdiirftig, dal3 es auch heute um menschliche Selbstrechtfertigung
geht, wo der Zwang zur Effektivitdit und Rationalitit herrscht. Die
Bibel verurteilt den menschlichen Versuch, sich selbst zu rechtfertigen,
als Pharisdismus und Werkgerechtigkeit. Der Zwang zur Effektivitit
und Produktivitit in modernen Industriegesellschaften ist eine moderne
Form des Pharisdismus.

Die falschen Gotter moderner Gesellschaften lassen sich vielleicht
am besten identifizieren, wenn man nach den Menschen fragt. Auch
im Blick auf falsche Gotter gilt Rudolf Bultmanns Grundsatz: «Von

370



Gott sprechen, heifit vom Menschen sprechen.» Mit welchen Mallen
wird der Mensch in einer Gesellschaft gemessen? Wie wird die Norm
des Menschlichen bestimmt? Was versteht man unter erfiilltem Leben?
Wie geht man mit AuBenseitern um? Was alles wird im Namen des
Menschen angerichtet? So fragen hilft, falsche Gotter zu identifizieren.
Dem praktischen Atheismus, dem Zwang zum wirtschaftlichen Erfolg,
liegt eine Vorstellung vom Menschen zugrunde, nach welcher der
Mensch ein absolut seiner selbst michtiges Wesen ist, ein Wesen, das
sein Leben und das Leben anderer manipulieren kann. Der Sinn seines
Lebens besteht darin, etwas zu leisten, um sich dann auch etwas leisten
zu konnen, zu produzieren, um zu konsumieren. In West und Ost wehrt
man sich gegen Vorstellungen von Grenzen des 0konomischen Wachs-
tums, weil damit Grenzen des Machbaren sichtbar werden. Weil damit
ein Fortschritt in Frage gestellt wird, der auf Manipulierung und Aus-
beutung von Mensch und Natur beruht.

6. Krisenerfahrungen als Spuren Gottes

Soviel iiber die falschen Gotter. Was aber 148t sich heute iiber den
wirklichen Gott sagen, iiber den befreienden Gott, den die Bibel doku-
mentiert? Bevor ich iiber Gott sprechen kann, muf} ich vielleicht fragen:
Wo spricht Gott eigentlich heute? Die Frage nach der Transzendenz
ist wieder aufgebrochen, mitten in einer rationalen und technokratischen
Welt. Jugendsekten sind ein Beispiel dafiir, der Erfolg der Evangelikalen
ein anderes. Ich mochte mich aber an einen sympathischeren Gespréchs-
partner halten, wieder an den Marxisten Heinz Kahlau. Er beschreibt
auch eine Sehnsucht nach Transzendenz:

Jeden Tag

sehe ich nach dem Flugbrett
fiir Engel.

Jeden Tag

wisch ich es ab

mit der Hand.

Jeden Tag

liegt es voll Asche

und Staub.

Aber sonst

nur die Spuren von Spatzen.

Da hilt der Mann also Ausschau nach etwas, das iiber den Alltag hin-
ausreicht. Asche und Staub; das sind Produkte und Symbole der All-
tagswelt. Und mitten in ihr wird die Frage gestellt nach etwas, das
iiber diesen Alltag hinausweist. Das ist die Frage nach Transzendenz

371



in der Monotonie des Alltags, in den Miihen der Ebene, von denen
Bertold Brecht einmal sprach. Staub und Asche sind so etwas wie die
stindige Herausforderung, weiterzudenken, iiber den Alliag hinaus.
Und ich finde in Kahlaus Gedicht eine exakte Beschreibung dessen,
was Glauben heiflt: die Spuren der Engel oder Spuren Gottes suchen
in dem, was wir Wirklichkeit nennen. «Glauben heilt, sich einstellen
auf die Realitity, sagt Martin Buber. Und Dietrich Bonhoeffer be-
schreibt gerade die gottlose Welt als den Ort, an dem der Glaubende
es mit Gott zu tun bekommt: «Gott gibt uns zu wissen, dal wir leben
miissen als solche, die mit dem Leben ohne Gott fertig werden. (.. .)
Der Gott, der uns in der Welt leben 1aBt ohne die Arbeitshypothese
Gott, ist der Gott, vor dem wir dauernd stehen.» Darum hat der Christ
nicht die Moglichkeit einer Ausflucht ins Ueberweltliche; mitten in
seinem irdischen Leben wird er mit Christus gekreuzigt und hat so die
Chance, mit thm aufzuerstehen.

Mein einziger Finwand gegen Heinz Kahlau lautet: Die Spuren
Gottes, auch die Spuren der Engel, entdeckt man nicht, wenn man am
Fenster steht. Die entdeckt nur, wer sich auf die Suche macht, sich in
Bewegung setzt; die Spuren Gottes entdeckt man im Unterwegs-Sein.
Von Abraham, der einem Wort folgte, aufbrach ins Ungewisse und so
fiir viele ein «Vater des Glaubens» wurde, bis hin zu Jesus von Naza-
ret, der iiber die staubigen StraBen Palidstinas wanderte, gewohnte Po-
sitionen verlieB und andere Menschen in seine Bewegung hineinzog,
war Glaube so etwas wie die Suche nach den Spuren Gottes in der
Geschichte von Welt und Mensch.

Wo zeichnen sich solche Spuren heute ab? Wo wiren sie zu ent-
decken? Ich denke: zum Beispiel in globalen Krisenerfahrungen wie
Wettriisten, Weltarmut und Okologischer Krise. Das Wettriisten kann
man verstehen als Teil einer menschlichen Geschichte. Aber vielleicht
wird durch diese Geschichte hindurch eine Frage an uns gestellt: worauf
wir unsere Sicherheit bauen, auf Waffen oder auf das Vertrauen in den
anderen. Die Weltarmut kann man ebenfalls sehr prizis beschreiben
als Produkt einer bestimmten geschichtlichen Entwicklung, fiir die
natiirlich Menschen die Verantwortung tragen. Aber fiir immer mehr
Menschen entpuppt sich diese Geschichte heute als Frage: ob wir weiter-
hin unsern Reichtum auf Raub und Ausbeutung, oder auf Gerechtig-
keit grimden wollen. Was man die okologische Krise nennt, 146t sich
ebenfalls mit wissenschaftlicher Prézision als Resultat menschlicher
Leistung und Fehlleistung verstehen. Aber auch durch sie wird uns eine
Frage gestellt, und wer nur die Ursachen und Erscheinungsformen der
Krise sucht und versucht, sie wieder mit rein technischen Mitteln zu
korrigieren, hat diese Krise nicht verstanden. Die Frage, die uns durch

372



die okologische Krise gestellt wird und mit der sich Gott an uns wendet,
lautet: Mit welchen MaBen wollen wir heute und in Zukunft uns selbst
und die Natur messen?

So enthalten unsere globalen Krisenerfahrungen Fragen nach un-
serm Konzept von Leben. Sind wir falschen Gottern nachgelaufen —
und tun es noch! — weil wir ein falsches Konzept von menschlichem
Leben hatten? Weil wir einen falschen Inhalt unseres Selbst suchten?
Weil wir uns in falscher Weise selbst verwirklichen wollten?

7. Theologie der Wanderschaft

Bewegliche Suche nach Positionen jenseits unserer Sackgassen

Zum Schluf3 nur andeutungsweise einige Konsequenzen:

Wenn christlicher Glaube so etwas wie Suche nach den Spuren
Gottes in der Wirklichkeit ist, miiBte sich in unserm Reden von Gott
etwas davon andeuten. Reden von Gott hieie dann eine Theologie der
Wanderschaft betreiben. Dazu gehort die bewegliche Suche nach Po-
sitionen jenseits unserer Sackgassen und Standpunkte, die Frage, was
Gott uns in unsern Sackgassen und durch unsere Erfahrungen hindurch
zu sagen hat, das stindige Ineinander von Aktion und Reflexion. Dazu
gehort aber auch, dall man ab und zu haltmacht auf einem Rastplatz,
daB man dort miteinander i3t und trinkt, trdumt und singt, dal man
Kundschafter ausschickt auf einen Berg und auf die Vision wartet, die
sie von dort mitbringen. Damit man weil}, in welche Richtung das
Weiterwandern lohnt. Sicher gehort dazu auch das Durchwandern von
Wiisten, und das heifft immer: von Durststrecken. All das macht eine
Theologie der Wanderschaft anstrengend und spannend zugleich.

Praxis der Nachfolge

Die Bibel hat fiir die Praxis, die zur Theologie der Wanderschaft hin-
zugehort, ein Wort, das mir manchmal abgegriffen vorkommt, und
doch wei3 ich kein besseres, um diese Praxis zu kennzeichnen: Nach-
folge. Wohin wird sie uns fithren, wenn wir uns darauf einlassen? Zu-
nédchst, denke ich, einfach in die Profanitit. Das entspricht genau dem
Materialismus der Bibel. Zweitens: an die Peripherie. Die Geschichte
des Mannes aus Nazaret war eine Geschichte am Rande des groBen
romischen Imperiums: in Judda, einer seiner Randprovinzen. Das
Lukasevangelium 148t sie im Stall von Bethlehem beginnen. Mag das
auch Legende sein, sie spiegelt die Wirklichkeit wider. DaBl Jesus am
Kreuz auBerhalb der guten Gesellschaft endete, ist nicht mehr Legende,
sondern einesteils brutale Wirklichkeit, andererseits Ausdruck seiner
Solidaritdt mit anderen gesellschaftlichen AuBenseitern. Zwangsldufig

373



wird seine Nachfolge auch heute an die Peripherie fithren zu den Rand-
gruppen, die keinen Zugang haben zu ideologischen, Gkonomischen
und politischen Zentren, und wird diejenigen, die sich auf die Nach-
folge einlassen, vielleicht selbst zu einer Randgruppe stempeln. Drittens
wird Nachfolge, das sagt das Neue Testament deutlich, ans Kreuz
fithren. Wem das Wort «Kreuzy» zu religios klingt, dem will ich es iiber-
setzen: Sie wird in Konflikte fithren. Die Konflikte des einzelnen Chri-
sten, jeder einzelnen Gemeinde oder Kirche haben immer ihren ganz
konkreten, eigenen Ort, wie das Kreuz des Jesus Christus seinen kon-
kreten Ort hatte. Wenn es also heillt: «Wer mir nachfolgen will, der
nehme sein Kreuz auf sichy, dann meint das: der versuche, mit den
Konflikten zu leben, die sich in der Nachfolge des Jesus Christus
vor ihm auftun.

Theologie der Befreiung aus der Position der Reichen

Eine Theologie der Wanderschaft miindet ein in eine Theologie der
Befreiung und erhilt durch sie ihre notwendige Konkretion. Und ich
habe den Eindruck, daBl wir vor der Aufgabe stehen, eine Theologie
der Befreiung aus der Position der Reichen zu erarbeiten. Bisherige
Theologien der Befreiung sind, soweit ich sehe, immer von der Position
der Armen her entworfen worden, und Theologen in reichen Lindern
und Kirchen haben sie aufgegriffen. Aber die blo3e Wiederholung ihrer
Aussagen macht sie fiir uns zu leeren Formeln. Formeln, die wir den
Armen in neokolonialistischer Manier abkaufen, um unsere Theologie
damit zu bereichern. Wir miissen versuchen, eine Theologie der Be-
freiung aus unserm eigenen Horizont heraus zu entwerfen. Zaghaft
geschieht das bereits. Die feministische Theologie scheint so etwas zu
sein wie der Versuch, Theologie der Befreiung in der Position auch
der Reichen zu betreiben. Ich kdnnte mir vorstellen, daB eine bestimmte
Weise, die Okologische Problematik zu durchdenken, in eine Theologie
der Befreiung miinden wiirde. Ebenso konnten Ueberlegungen zur Kritik
unserer Bediirfnisse eine Theologie der Befreiung hervorbringen.

Diese Art von Theologie kann nie das Werk einzelner theologi-
scher Spezialisten sein; sie entsteht nur durch kollektive Leistungen.
Am meisten dazu beitragen konnen wohl Gruppen, die sich ihrer Un-
freiheit bewulBt sind und sich zu einer Weggemeinschaft zusammen-
schlieBen, in der neben dem Interesse am Einzelnen das Interesse an
der Gemeinschaft tragend wird. Innerhalb einer solchen Weggemein-
schaft kommt theologischen Spezialisten die Rolle von Begleitern und
Reflektoren zu.

Theologiec der Wanderschaft ist nicht einfach eine theologische
Theorie, sondern die Theorie der Praxis.

374



	Unser Reden von Gott : Bedingungen, Möglichkeiten, Notwendigkeiten in einer sozialistischen Gesellschaft

