
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 11

Artikel: Das Dokument : "Friede und Heil" : interfranziskanische Botschaft -
Mattli 1982 ; Offener Brief an den Präsidenten der Vereinigten Staaten
von Amerika

Autor: Franziskanischer Missionskongress

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Dokument
«Friede und Heil»

Interfranziskanische Botschaft — Mattli 1982

«Friede und Heil» allen Menschen dieser Erde, die sich an Gott freuen, allen
die Gott suchen und allen, die sich sehnen nach Gerechtigkeit und Frieden!

Wahrer Friede von Gott und echte Liebe in Jesus Christus allen Armen
und Verstoßenen und allen, die ihre Verantwortung in der menschlichen Gemeinschaft

ernst nehmen.
Wir Brüder und Schwestern der verschiedenen franziskanischen

Ordensgemeinschaften haben uns in Mattli (Morschach, Schweiz) zum ersten Mal in
unserer 800jährigen Geschichte im Namen Christi versammelt, um gemeinsam
aus der Perspektive der Dritten Welt die Herausforderung zu überdenken, die
Franziskus für uns darstellt. Dabei haben wir mit Freude erlebt, daß wir wirklich

zu einer Familie gehören.
Wir haben auch die frohe und hoffnungsvolle, geradezu jugendliche Offenheit

gespürt, die uns Jünger des heiligen Franziskus in der Dritten Welt erfüllt.
Wir fühlen uns verbunden mit den Aengsten und Hoffnungen der Völker,

denen wir dienen. Wir waren offen füreinander und für das Evangelium Jesu
Christi und haben von neuem die belebende Kraft des Charismas unseres Ordensvaters

entdeckt. Er gilt als «Bruder aller Geschöpfe», aber auch als Symbolfigur

wahrer Menschlichkeit bei den Völkern Afrikas, Asiens und
Lateinamerikas. Wir haben versucht, auf den folgenden Gebieten eine echt
franziskanische Perspektive für die Dritte Welt zu finden.

1. Für die Armen =¦ gegen die Armut
Mit Entsetzen stellen wir fest, daß die Mehrheit unserer Bevölkerung in der
Dritten Welt arm, ja extrem arm ist. Die Armut hat viele Gesichter: Menschen,
die vor Hunger schreien, unter endemischen Krankheiten leiden, nicht lesen und
nicht schreiben können, im Schmutz der Slums versinken Diese Armut ist
weder natürlich gegeben noch von oben geschickt. Sie ist vielmehr durch interne
Ausbeutung und durch ungerechte internationale Beziehungen verursacht. Im
Glauben prangern wir diese ständig wachsende Verarmung als die soziale
Sünde unserer Zeit an.

Diese Situation hat viele Kirchen der Dritten Welt dazu geführt, eine
vorrangige und solidarische Option für die Armen gegen die Armut zu treffen. In
diesen Kirchen gilt der Poverello von Assisi als Schutzpatron der Kirche der
Armen. Schon von Jugend an lebte Franziskus «freigebiges Erbarmen gegen
die Armen» (Bonaventura, Leg. Maj. 1,1). Seine Bekehrung war zunächst eine
Bekehrung zu den Aermsten der Armen, den Aussätzigen. In diesem Bekehrungsprozeß

erfuhr er, daß sich der Gekreuzigte ihm zuwandte und ihn einlud, wie
die Armen zu leben. Daher finden wir in Franziskus einen Weg, der vom Leben
für die Armen über ein Leben m i t den Armen zu einem Leben a 1 s Armer
führt. So gesehen ist seine Option für die Armen Ausdruck der Nachfolge Christi.
Evangelische Armut hat jedoch nicht ihren Sinn in sich selbst. Sie ist vielmehr
ausgerichtet auf die Brüderlichkeit, auf neue und lebenschaffende Beziehungen
der Menschen untereinander.

Darum bedeuten Armut und Elend in der Dritten Welt in besonderer Weise
eine Herausforderung an die franziskanische Familie. Wir bekennen, daß wir

344



oft weit weg von den Armen leben und ihre Ungesichertheit und ihre Aengste
kaum miterleiden.

Wir sind überzeugt, daß die evangelische Armut (Offenheit für Gott und
Verfügbarkeit für den andern) ein wesentliches Element der Nachfolge Jesu
und eine Grundhaltung aller Christen ist. Wir sind überzeugt, daß niemand
wirklich solidarisch mit den Armen ist, wenn er nicht ihre unmenschlichen
Lebensbedingungen beseitigen hilft.

Wenn wir als Franziskaner angesichts der großen Armut in der Welt unsere
Option für die Armen wieder aktualisieren wollen, dann bedeutet das für uns
ein Dreifaches:

1. Wir müssen Geschichte und Wirklichkeit aus der Perspektive der Armen
sehen. Nur dann wird deutlich, daß jeder einzelne von uns und die Gesellschaft

als Ganze verändert werden muß, weil sie den Grundbedürfnissen der
Armen nicht gerecht wird.

2. Gegenüber der Konsumgesellschaft, die ihrem Wesen nach eine ungerechte
Gesellschaft ist, müssen wir einen prophetischen Protest erheben und uns
allen Gütern verweigern, die ganz eindeutig den Kriterien Gerechtigkeit.
Gesundheit und Umwelt widersprechen.

3. Wir müssen uns zusammen mit den Armen für soziale Gerechtigkeit
einsetzen. Das Ziel einer christlich-franziskanischen Politik ist nicht eine arme
oder eine reiche Gesellschaft, sondern eine gerechte Gemeinschaft von
Brüdern und Schwestern.

2. Für die Frau — gegen Diskriminierung

Wir sind entsetzt über die Situation der Frau in der Dritten Welt. Unter den
Armen gehört sie zu den Aermsten. Sie wird oft gedemütigt, weil sie Frau ist.
weil sie arm ist und weil sie einer andern Rasse angehört. Als Frau wird sie wie
eine Sache und Ware mißbraucht, oft sexuell ausgebeutet (Sextourismus, Prostitution,

eine neue Art von Sklaverei in den Vergnügungszentren vor allem der
Ersten Welt). Sie wird als billige Arbeitskraft mißbraucht und von der Bildung
ausgeschlossen.

Als Franziskaner, die die Diskriminierung der Frau klar sehen, erinnern wir
uns an die Tatsache, daß Franziskus das Weibliche in der Schöpfung entdeckt
und besonders geschätzt hat. Er hatte eine besondere Liebe und Verehrung für
die Mutter Gottes, die der Welt Christus geschenkt hat. Er hat sich gerne selbst
als Mutter verstanden, die Leben empfängt und hütet (vgl. 2 Cel. 16). Auch die
zwischenmenschlichen Beziehungen suchte er von der Mütterlichkeit her zu
deuten. Innerhalb seiner größern Liebe zu Gott erblühte eine echte Freundschaft

mit Klara von Assisi und Jakoba von Rom. Im Sonnengesang nannte er
alle Geschöpfe Bruder und Schwester und brachte so beide Geschlechter zu
einer harmonischen Einheit.

Als Brüder und Schwestern in der franziskanischen Familie glauben wir
daher, innerhalb der Option für die Armen eine besondere Option für die
unterdrückte Frau treffen zu müssen. Wir sind überzeugt, daß wir nur im
gegenseitigen Geben und Nehmen zu unserer franziskanischen Berufung finden
können. Besonders die Schwestern unserer franziskanischen Familie können
ihre Solidarität unter Beweis stellen, indem sie sich tatkräftig gegen die
Diskriminierung der Frau einsetzen. So werden sie zum Zeichen der befreienden
Haltung des Franziskus inmitten der verschiedenen Kulturen. Sein Beispiel regt
uns auch an, uns dafür einzusetzen, daß die Frau den ihr zukommenden Platz
in den kirchlichen und gesellschaftlichen EntScheidungsprozessen übernehmen
kann.

345



3. Die Rechte der Armen als Rechte Gottes

Wir schämen uns, daß die Menschenrechte ständig verletzt werden durch
institutionelle Gewalt rechter wie linker Regierungen, zum Beispiel durch Entführung,
Folterung, Verschleppung von Menschen, Schauprozesse usw.

In den letzten Jahren hat sich die Kirche als Anwalt der Unterdrückten
verstanden. Mit Freude sehen wir, daß Bischöfe und Kardinäle und viele
einfache Brüder und Schwestern aus unserer franziskanischen Familie sich für die
Menschenrechte einsetzen. Alle Rechte des Menschen müssen verteidigt werden.
(Primäre und sekundäre Rechte der Person, soziale Rechte, internationale Rechte)*

In der Heiligen Schrift gelten gerade die Rechte der Armen als Rechte
Gottes. Weil Gott ein lebendiger Gott ist, setzt er sich in besonderer Weise für
jene ein, deren Leben am meisten bedroht ist (vgl. Lk 4, 16-21). Franziskus hat
die Armen in besonderer Weise geschätzt. Er hat mit ihnen zusammengelebt
und sie als Brüder und Schwestern geachtet. Er hat nicht zugelassen, daß man
von den Armen Schlechtes sagte, geschweige denn ihnen Böses zufügte. Er sprach
vom «Erbe und von der Gerechtigkeit, welche den Armen geschuldet wird und
welche unser Herr Jesus Christus uns erworben hat» (NbReg IX, 8). Darum
wollen wir uns als Franziskaner weiter einsetzen im Kampf um die Menschenrechte.

Wir wollen dabei besonders das Recht auf Leben, auf Nahrungsmittel, auf
Arbeit, auf Wohnung, auf Gesundheit, auf Bildung und auf Freizeit betonen.

4. Die Sehnsucht nach Gerechtigkeit und Frieden

Wir sind entsetzt, daß die größte physische und finanzielle Anstrengung der
Menschen (in Wissenschaft, Technik und Produktion) auf die mögliche
Vernichtung der Menschheit ausgerichtet ist. Wir sind besorgt, weil ein wachsender
Anteil an der Waffenproduktion für die Dritte Welt bestimmt ist. Der Einsatz
dieser Mittel für die Rüstung ist Diebstahl an den Armen.

Wegen der Ungerechtigkeiten des bestehenden Weltwirtschaftssystems werden
die armen Länder immer ärmer. Sie werden Zeugen der Ausbeutung ihrer
unersetzbaren Rohstoffe. Der Erlös der exportierten Rohstoffe hält aber nicht
Schritt mit dem Anwachsen der importierten industriellen Fertigprodukte. Die
Produkte der wenigen Industrien in der Dritten Welt werden in der Ersten Welt
oft mit hohen Einfuhrzöllen belastet. Das Bemühen um Industrialisierung wird
blockiert. Daher empfehlen wir dringend, die «neue Weltwirtschaftsordnung», die
von 130 der 150 Mitgliedstaaten der UNO gefordert wurde, in Kraft zu setzen.

Angesichts dieser Situation erinnern wir uns an die Friedensmission des
heiligen Franziskus, an seinen Gruß: «Friede und Heil», an seinen vielfältigen
Einsatz für den Frieden, an seine stete Versöhnungsbereitschaft, an sein
Vertrauen in die Kraft des Kreuzes.

Darum wollen wir uns dafür einsetzen, daß jeder Mensch und jedes
Geschöpf zu seinem Recht kommt und mit der ganzen Schöpfung im Frieden leben
kann. Wir haben von unserm Missionskongreß aus einen Brief an verschiedene
Regierungen geschrieben, damit sie größere Anstrengungen für Abrüstung und
Abschaffung der Massenvernichtungswaffen, vor allem aber der Atomwaffen
unternehmen. Wir fordern, daß keine Waffen in die Dritte Welt eingeführt
werden. Denn damit werden die Militärdiktaturen bestärkt und das Recht der
Armen verachtet. Wir fordern, daß auch in der Dritten Welt die Produktion

Primäre Rechte: Leben, Nahrung, Kleidung Sekundäre Rechte: Religionsfreiheit,

Meinungsäußerung Soziale Rechte: Mitbestimmimg, Gerechtigkeit
Internationale Rechte: Frieden im internationalen Verband.

346



von Waffen eingestellt wird. Sie ist ein Attentat gegen das Leben und eine
Manipulierung der Leiden und Aengste der Menschen. Als Franziskaner glauben
wir, daß wir lernen müssen, «nicht mit Wagen und Pferden stark zu sein, sondern
im Namen des Herrn» (Ps 19, 8). Gewaltlos, aber mit ausdauernder innerer Kraft
wollen wir uns für Gerechtigkeit und Frieden einsetzen.

5. Werkzeuge der Versöhnung

Wir erleben Konflikte und Spannungen überall in der Welt — in der Kirche
und in uns selber.

Franziskus erlebte intensiv das Geheimnis jener Versöhnung zwischen Gott und
Mensch, die aus dem Kreuz Jesu Christi erwächst. Darum betete er und lehrte
auch seine Brüder so zu beten: «Wir beten dich an, Herr Jesus Christus — und
in allen deinen Kirchen, die in der ganzen Welt sind, und preisen dich, weil du
durch dein heiliges Kreuz die Welt erlöst hast» (Test 5). Mit kraftvoller
Ueberzeugung versuchte er, sich selbst als Instrument der Versöhnung anzubieten. Wir
erinnern uns daran, wie er den feudalen und den kirchlichen Machthaber Assisis
miteinander versöhnte. Er brachte Frieden in die Konflikte seiner Brüder. In
seinem Sonnengesang betete er: «Gepriesen seist du, mein Herr, durch jene, die
verzeihen um deiner Liebe willen.»

Wir sind durch unsere Profeß verpflichtet, Franziskus nachzufolgen. Darum
wollen wir Franziskaner es als unser einziges Privileg betrachten, Werkzeuge des
Friedens und der Versöhnung zu sein. Wir wollen uns bemühen, diesem Erbe
gerecht zu werden und zu ihm zu stehen. In unserer Entscheidung, den Armen
zu dienen und selbst arm zu leben, wollen wir uns ganz dafür frei machen, unter
den Menschen das Verständnis füreinander zu wecken, sich gegenseitig
anzunehmen und so zur vollen Versöhnung beizutragen. Das wollen wir in unsern
Gemeinschaften, in der Gesellschaft und in der großen Familie Gottes tun.

6. Eine befreiende Botschaft

Es macht uns Mut, daß die Armen in manchen Ländern sich für eine umfassende
Befreiung organisieren. Sie entwickeln angesichts der historischen Ursachen ihres
Elendes ein kritisches Bewußtsein und mobilisieren sich in Volksorganisationen,
Gewerkschaften und Arbeiterparteien. Die Kirche selbst ist ein entscheidender
Faktor für die Förderung der Menschen geworden durch Bibelgruppen,
Basisgemeinden und verschiedene soziale Programme

Wir bekennen, daß wir uns — belastet durch das Modell der Betreuungs-
pastoral und große Institutionen — nicht genügend für die Befreiung des
Volkes eingesetzt haben. Inzwischen ist jedoch auch unter uns die Zahl derer,
die sich für eine Veränderung der Gesellschaft zugunsten der Armen einsetzen,
in vielen Teilen der Welt zu einer bedeutsamen Größe angewachsen. In andern
Regionen ist diese Gesinnung am Erwachen.

Wir erinnern uns an das Testament des heiligen Franziskus, in dem dieser
seine Bekehrung als einen Standortwechsel definiert: Er hat das soziale und
ökonomische Gefüge der Reichen und Mächtigen verlassen und den Standort
der Armen und Kleinen übernommen. Das Zusammenleben mit ihnen hat sie
und ihn von den Folgen des Elends, von Verachtung und Einsamkeit befreit und
den Keim zu einer alternativen Gesellschaft gelegt. In den Konflikten mit den
Mächtigen hat Franziskus das Gute in ihnen gesehen und an die Möglichkeit
ihrer Bekehrung geglaubt.

Darum wollen wir in unserem Einsatz für die Befreiung zusammen mit den
Unterdrückten mehr auf die dem Menschen innewohnenden Werte und auf die
Herzlichkeit vertrauen als auf die Illusion, daß Gewalt Veränderung schafft.

347



7. Dialog mit andern Religionen

Wir halten die Religionen für eine großartige Quelle, um die Würde des
Menschen und sein Verhältnis zu Gott besser zu verstehen. Vor allem Afrika
und Asien sind geprägt durch große Religionen. Wir sollten ihre Weisheit
schätzen und ihr Vorhandensein mit Dank und Freude annehmen. Franziskus
kannte nur die Begegnung mit dem Islam, mit dem die damalige Christenheit
Krieg führte. Der Heilige, der Jesus in seiner Armut und Demut nachfolgte, kam
nicht als Kreuzfahrer zum Islam, nicht als Teil einer Machtstruktur mit all ihrer
Kraft, sondern als wirklich Kleiner, arm und ungeschützt. Er trat in einen
Lernprozeß ein, durch den er Gottes Gegenwart und Wirken im Leben und in der
Religion des Islams entdeckte. Nach dem Dialog mit ihm hatte die Wertschätzung
der Transzendenz und Majestät Gottes bei Franziskus zugenommen. Hier lag
auch die gemeinsame Plattform, auf der beide einander in Frieden begegnen
konnten, nämlich im Glauben an einen transzendenten Gott. Als Ergebnis dieses
Erlebnisses konnte Franziskus im Jahre 1221 in seiner Regel schreiben: «Die
Brüder aber, die zu den Sarazenen hinausziehen, sollen um Gotteswillen jeder
menschlichen Kreatur Untertan sein» (NbReg 16).

Diese positive Einschätzung muß auch heute die Nachahmer des heiligen
Franziskus erfüllen. Wir dürfen gegenüber andern Religionen nicht als
«Mächtige» (majores) auftreten, sondern als «Kleine» (minores): Wir dürfen
nicht über sie zu Gericht sitzen, sondern müssen ihnen «um Gottes willen Untertan

sein». Das ist Dialog im Geist des heiligen Franziskus.

8. Das Wort muß Fleisch werden: Inkulturation

Wir stellen fest, daß vielen immer bewußter wird, daß jedes Volk ein berechtigtes

Verlangen hat, seinen Glauben auf seine eigene Art auszudrücken. Nach
der jahrzehntelangen Ausbreitung des europäischen Kolonialchristentums wächst
von unten her in der Kraft des Heiligen Geistes eine afrikanische, asiatische und
lateinamerikanische Kirche. In ihrer eigenen Liturgie, Spiritualität, Kunst,
Architektur, in den eigenen pastoralen Diensten und der je eigenen Art und Weise
Christ zu sein, zeigt sich, wie heute das Wort Gottes Fleisch wird.

Eine afrikanische Schwester sagte es so: «Der Ruf des Evangeliums geht in
gleicher Weise an alle Kulturen. Lassen Sie mich doch in allen Bereichen des
Lebens Afrikanerin sein, mit Ausnahme jener, die dem Evangelium und den
Idealen des Franziskus und der Klara widersprechen.»

Obwohl es die ganze Bewegung der Inkulturation zur Zeit des heiligen
Franziskus nicht gab, erinnern wir uns daran, daß Franziskus ein Mensch war,
der für das Gute und die positiven Werte in der ganzen Schöpfung offen war.
Er wollte, daß wir uns an der Erde freuen, weil sie der Ort ist, wo Gott sein
erlösendes und rettendes Werk tut (vgl. NbReg 23, 9-11).

Darum wollen wir, angeregt von dieser großen Freiheit des heiligen
Franziskus, in jedem Land in der Kultur des Volkes Wurzeln fassen. Wir wollen die
Ortskirchen entwickeln und so die ganze Kirche Christi bereichern.

9. Die Ueberwindung des Klerikalismus durch Brüderlichkeit

Wir beobachten in vielen Fällen, daß dort, wo die Aktivitäten und Initiativen
innerhalb der christlichen Gemeinde um den Priester oder seinen Vertreter
zentriert sind, das Volk Gottes in seiner Verantwortung für die Gestaltung des
Lebens nicht wächst. Es gibt aber auch lebendig priesterlose Gemeinden, in
denen viele Aemter und Charismen entstehen und die Brüderlichkeit neu
erwacht ist. Es gibt natürlich auch Gemeinden mit Priestern, die darauf bedacht

348



waren, in ihren Reihen diesen neuen Sinn für brüderliche Verantwortung zu
entwickeln.

Wir erinnern uns dabei an Franz von Assisi, der von seinen Gefährten als
der Bruder (il fratello) erfahren wurde. Er wollte seine Gemeinschaft nicht auf
eine hierarchische Grundlage stellen. Auch sollten Macht, Herrschaft und
Privilegien überwunden werden. Seine Brüder sollten einander achten und dienen,
aufeinander hören und das Wohl aller suchen. Franziskus wollte, daß seine
Brüder auf der Ebene des Volkes bleiben und keine höheren Positionen anstreben.

Wir haben in der Kirche eine besondere Aufgabe zu erfüllen, nämlich eine
lebendige Gemeinschaft von Brüdern und Schwestern zu sein, die miteinander
auf dem Wege sind und so die Güte Gottes für alle Menschen darstellen. Darum
wollen wir die Basis suchen und lieben und nicht nur für das Volk, sondern
mit dem Volk leben. Um diese Berufung erreichen zu können, wäre es

angebracht, klar zu trennen zwischen der Priesterausbildung und der Hinführung
zur franziskanischen Brudergemeinschaft. Der franziskanischen Brüderlichkeit
sollte in der Führung, aber auch in der Weiterbildung eine klare Priorität
eingeräumt werden.

10. Vom Leben und durch Tun lernen: Ausbildung

Wir stellen fest, daß Kirche und Welt sich immer rascher verändern. Es besteht
die Gefahr, daß die hergebrachten Vorstellungen und Modelle für einen ständigen
Lernprozeß und ständige Weiterbildung unzureichend sind.

Wir erinnern uns an Franz von Assisi, der immer offen war für die Zeichen
der Zeit. Nie ist er mit vorgefaßten Meinungen an die Situationen herangetreten.
Bis zum Ende seines Lebens war er bereit, vom jüngsten Novizen zu lernen.
Er wollte, daß die Ausbildung nicht in erster Linie an Hochschulen, sondern in
Aussätzigenheimen geschieht (Comp. Assisiensis, 9). Denn er war überzeugt, daß
man nichts verstanden hat, wenn man es nicht getan hat. Selbst die theologische
Ausbildung sollte zunächst der eigenen Bekehrung und erst dann auch der
Verkündigung dienen.

Darum wollen wir vor allem als Brüder und Schwestern voneinander lernen,
im Erfahrungsaustausch, in der gemeinsamen Lesung der Heiligen Schrift, im
gemeinsamen Beten und im gemeinsamen Brechen des Brotes und in der
gemeinsamen Analyse der Situationen. Brüderliche Korrektur ist ein wichtiger Teil
dieses Prozesses. Gerade wir Franziskaner sollten den Satz Gregors des Großen
ernst nehmen: «Die Armen sind unsere Lehrer, die Demütigen unsere Gelehrten.»

//. Der Ausbruch nach eben: Mystik und Kontemplation

Mit Freuden stellen wir fest, daß Gott in der Dritten Welt eine erfahrbare
Wirklichkeit ist. In Asien lernen wir, daß die Meditation und das Schweigen
vor Gott eine weitverbreitete Bewegung im Volk ist; in Afrika, daß der Leib
tatsächlich Tempel Gottes ist und daß die Gegenwart des lebendigen Gottes
in Rhythmus und Tanz gefeiert wird; in Lateinamerika, daß die Volksreligiosität
und die Verehrung der Heiligen trotz aller Ausbeutung sinnstiftende Wirklichkeiten

sind.
Wir erinnern uns an Franz von Assisi, der überall und zu jeder Zeit Gott

anbeten und in allen Geschöpfen lieben wollte. Er zog sich in das Schweigen
der Höhlen, Wälder und Kirchen zurück. Er übersetzte seine innere Erfahrung
von Gott in Bilder, Gesten und Spiele. Er spielte die Geheimnisse Jesu
(Weihnachten, Ostern, Eucharistie Er verband sich mit dem Bedürfnis des Volkes,
mit leiblichen Augen zu sehen und mit eigenen Händen zu greifen. In der Welt

349



und in allem Tun war er ganz bei Gott und vor Gott ganz erfüllt von den
Sorgen der Welt.

Darum wollen wir dem Gebet, der Liturgie und dem Schweigen wieder ein
eigenes Gewicht geben. Ohne Angst wollen wir dem Glaubensausbruch des
Volkes begegnen und uns kreativ daran beteiligen. Wenn wir mit unserm Volk
vor Gott stehen, sind alle unsere Kämpfe und Leiden, alle Erwartungen und
Hoffnungen in eine Dimension gebracht, die alles übersteigt und gleichzeitig
alles erfüllt.

12. Schluß

Wir stellen fest, daß Franziskus dem Suchen der Menschen in der ganzen Welt
Orientierung und Halt gibt. In ihm wird greifbar, daß der neue Mensch bereits
innerhalb der Geschichte möglich ist. Wir glauben, daß alle, die in seiner Nachfolge

die genannten Aspekte zu verwirklichen suchen, «im Himmel erfüllt werden
mit dem Segen des höchsten Vaters und auf Erden mit dem Segen seines
geliebten Sohnes in der Gemeinschaft mit dem Heiligen Geist, dem Tröster» (Test).

Offener Brief
an den Präsidenten der Vereinigten Staaten von Amerika

Sehr geehrter Herr Präsident!

Als Mitglieder des Franziskanerordens in der Katholischen Kirche, die Franziskus,

dem Mann des Friedens, nachfolgen, haben wir uns aus 28 Ländern hier in
Morschach, Schweiz, versammelt, um die gegenwärtige Herausforderung des
Ordens durch die Dritte Welt zu überdenken.

Da wir Franz von Assisi nachfolgen, fühlen wir uns verpflichtet, uns mit
den Armen und Unterdrückten soweit wie möglich zu identifizieren.

Wir sind zutiefst besorgt über die Tatsache, daß Tausende unserer Brüder
und Schwestern aus der Zivilbevölkerung während der letzten Jahre in El Salvador,

Guatemala und Nicaragua getötet wurden. Dies ist — wenigstens zum
Teil — mitverursacht durch die finanzielle und militärische Unterstützung, die
die Regierung der Vereinigten Staaten den Regierungen El Salvadors, Guatemalas

sowie den Konterrevolutionären in Nicaragua gibt. Wir sind gleichzeitig
zutiefst betroffen über die Spirale der Gewalt, die durch diese Unterdrückungsmaßnahmen

in Gang gesetzt wurde. Gewalt zeugt Gewalt.
Mit dieser Stellungnahme verurteilen wir auch jene Finanz- und Militärhilfe,

die an den jeweiligen Gegner in dieser gewaltsamen Auseinandersetzung gegeben
wird, unabhängig, davon, woher sie kommt.

Der Märtyrerbischof von San Salvador, Erzbischof Romero, forderte den
Präsidenten der Vereinigten Staaten Amerikas öffentlich auf, die Waffenlieferungen

nach El Salvador einzustellen, denn diese Waffen töteten Tausende von
unbewaffneten Männern, Frauen und Kindern. Er ist auch nach seiner Ermordung

noch in unseren Herzen lebendig und sein Schrei kommt auch heute noch
über unsere Lippen.

Unser Schweigen würde Zustimmung bedeuten oder zumindest
Gleichgültigkeit gegenüber der Ermordung Tausender unserer Brüder und Schwestern.
Wir fühlen uns verpflichtet, den Schrei des Erzbischofs Romero aufzugreifen
und wir fordern die Regierung der Vereinigten Staaten von Amerika mit Nachdruck

auf, die Militärhilfe an die Regierungen von El Salvador und Guatemala

350



sowie an die Konterrevolutionäre von Nicaragua, die in Honduras ihr Lager
aufgeschlagen haben, einzustellen.

Wir bitten Sie, Herr Präsident, Ihren Einfluß und Ihre Möglichkeiten
stattdessen für eine friedliche Lösung der großen Probleme Mittelamerikas
einzusetzen.

Mattli, 23. September 1982
Hochachtungsvoll

Franziskanischer Missionskongreß

Aus befreundeten Vereinigungen
Internationale Tagung

der Cristiani-Socialisti in Mailand

Im wunderschönen Rahmen eines zum Tagungszentrum gewordenen früheren
Findelkinderheims in Mailand, in der klösterlichen Stille eines Kreuzganges und
eines gewölbten Saales, haben die italienischen Gesinnungsgenossen von ASCE
(azione socialista cristiana europea) einen internationalen Kongreß abgehalten;
er wurde von unserem Freund Alfredo Luciani geleitet und von den Genossen
aus Mailand mit einem vorbildlichen persönlichen Einsatz gestaltet. Die ASCE-
Gruppe, welche die christlichen Sozialisten Italiens und anderer, vorwiegend
katholischer Länder gesammelt hat und eine wichtige zweisprachige Zeitschrift
«Asce-News» herausgibt, konnte insgesamt gegen achtzig Teilnehmer begrüßen;
Erzbischof Martini von Mailand und der (sozialistische) Sindaco Tognoli sandten
Begrüßungstelegramme, die lokalen Parteisekretäre nahmen mit wichtigen Voten
teil. Leider konnte der «grand old man» der Mailänder Bewegung, der erste
Bürgermeister Mailands nach der Befreiung, Antonio Greppi, nicht mehr dabei
sein; er ist vor wenigen Tagen verstorben, und seiner wurde mit Bewegung
gedacht; er hat die Asce-Bewegung lebhaft begrüßt, als sie 1968 ins Leben gerufen
wurde, und hat ihr mit Engagement angehört.

Das Thema lautete: «Kreativität — Glaube — Politik». Der Grundgedanke
war, den Beitrag der kreativen Persönlichkeiten — Schriftsteller, Künstler —
zur sozialistischen und christlichen Politik einzufordern. Eine große Delegation
von französischen Intellektuellen linkskatholischer Tendenz rief die Dichter und
Denker der französischen Ideengeschichte in Erinnerung: Charles Péguy vor
allem, aber auch Lamennais und Leroux. In einem Podiumsgespräch hörte man
bedeutende Journalisten, Schriftsteller und Künstler des heutigen Italien. Ein
katholischer Priester und Philosophieprofessor erwies sich als überzeugter
Anhänger der Trennung von Kirche und Staat, der Redaktor der französischen
Zeitschrift «témoignage chrétien» war sich mit den anderen Rednern aus Italien
einig, daß christliche Parteien dem Glauben einen schlechten Dienst erweisen.
Ein emigrierter Dichter aus Rumänien — Dumitrianu — wollte sich nur als
Christen, nicht als Sozialisten bezeichnen, definierte aber das Wesen dieses
Christentums als Gebet und Solidarität mit dem Nächsten. Das paßte gut
zusammen mit einem Wort des eingangs erwähnten Antonio Greppi: «Man kann
Sozialist sein, ohne an Gott zu glauben, aber man kann nicht an Gott glauben,
ohne Sozialist zu sein.»

Es waren zwei Tage mit einer Fülle von Anregungen und wichtigen
Gedanken, mit lateinischer Klarheit und gelegentlich auch etwas reichlich Pathos.

351


	Das Dokument : "Friede und Heil" : interfranziskanische Botschaft - Mattli 1982 ; Offener Brief an den Präsidenten der Vereinigten Staaten von Amerika

