
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 11

Artikel: "Aussenseiter", die auf das Zentrum verweisen : die Orden als
Versuche von Alternativen

Autor: Ludin, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WALTER LUDIN

«Außenseiter»,
die auf das Zentrum verweisen
Die Orden als Versuche von Alternativen

«Nehmt Euch in acht! In Eurer Stadt habt Ihr eine kommunistische
Zelle: das Kapuzinerkloster.» So rief Konrad Farner während eines

Vortrags in Solothurn in den Saal. Auch wenn die Wirklichkeit dieses

Klosters und anderer Klöster noch so bürgerlich aussieht, wird hier
doch etwas zu leben versucht, was nicht in die Schemen der
kapitalistischen Konsumgesellschaft paßt.

Je länger ich in einem (franziskanischen) Orden bin und je mehr
ich Einblick bekomme in die Zwänge, unter denen Kollegen und Freunde

außerhalb einer klösterlichen Gemeinschaft leiden, spüre ich: Meine
Lebensform ist mehr als ein Ueberbleibsel aus dem Mittelalter, auch
wenn das Ordenskleid manchen als ein Stück Folklore vergangener
Jahrhunderte erscheint. Ein solches Leben ist sicher auch, aber doch
nicht in erster Linie ein Verzicht. Es sichert ein Stück Freiheit, die
immun macht gegen Anpassungszwänge und Repressionsversuche.
Gerade in meiner Arbeit als freier Journalist erfahre ich dies sehr
deutlich. Ich kann sinnvolle Themen bearbeiten, auch wenn die Sache
nicht rentiert. Ebenso kann ich mich politisch (und kirchenpolitisch)
exponieren, ohne fürchten zu müssen, für meinen Lebensunterhalt
nicht mehr aufkommen zu können.

Vom Ordensleben zu sprechen, heißt aber mehr als Informationen

vermitteln über eine stets kleiner werdende Zahl von Außenseitern,

die sich hinter Mauern zurückgezogen haben. Wie Walter Dirks
schon vor dreißig Jahren betonte, geschieht dort eigentlich nichts
Außergewöhnliches, sondern etwas, was in der Kirche selbstverständlich

sein sollte, wenn diese sioh nicht an dem «Normalen»,
«Durchschnittlichen» der Welt ausrichten würde. Das in der Kirche
Normale ist Brüderlichkeit und Schwesterlichkeit. Wenn Dirks in
seinem Buch über die großen Orden von Fraternitäten als «Inseln des
Reiches Gottes, Gelegenheiten und Anfängen» schreibt, meint er
damit nicht nur Klöster. Er hat alle Formen von «Bruderschaften» im
Auge, «ob das nun Familien oder Freundeskreise oder Bauernhöfe
oder Unternehmungen und Betriebe oder Hochschulen oder Genossenschaften

oder Klöster sind oder Gruppen und Zellen i n allen
diesen Gesellungen und Organisationen und Gemeinschaften, oder
auch nur Begegnungen, die einmal geschehen und nicht wiederkehren
(und doch im Buche des Lebens stehen)» 1.

324



«Bei Euch soll es anders sein»

So leben die Orden — oder besser: sie müssen es versuchen! — unter
einer exzentrischen, nicht «normalen» Gestalt das, was im Zentrum
der Gemeinschaft stehen muß, zu der Jesus gesagt hat: «Bei Euch soll
es anders sein.» Und sie leben es nicht als ein einsamer Sonderfall.
Wie Dirks es klar sieht, sind sie innerlich verwandt mit allen, die
Solidarität an die Stelle von erbarmungsloser Konkurrenz gesetzt haben.
Dies gilt auoh dann, wenn gegenseitige Vorurteile den Blick dafür
verstellt haben: wenn fortschrittliche Gruppen die gesamte Kirche und
damit auch die Orden als reaktionäre Clubs betrachten; wenn umgekehrt

die Kirche und nicht zuletzt die Orden ihre natürlichen
Verbündeten eher im Besitzbürgertum sehen («die bezahlen so viele
Kirchensteuern und geben so gern Almosen») und alle, die ein bißchen
weniger gesittet und weniger brav oder langweilig daherkommen, als
«Chaoten» abstempeln, ohne ihre zutiefst christlichen Anliegen zu
entdecken.

Bei allen bürgerlichen Degenerations-Erscheinungen leben die
Orden vielfach unbewußt ein revolutionäres Potential. In mancher
Hinsicht sind sie — einfach durch ihr Dasein und ihre traditionellen
Formen — ein kritisches Korrektiv zu Gängigem:

In einer Leistungsgesellschaft, in der jeder das ist, was er sich
erarbeitet hat, praktizieren sie die Gleichheit des einzelnen in der
Ordensgemeinschaft, habe er einfache Haushaltungsaufgaben oder
stehe er im Rampenlicht der Oeffentlichkeit. Auch der Kranke und
der Alte bleibt integriert, selbst wenn er nichts mehr leistet. Wie wenig
selbstverständlich dies ist, habe ich vor ein paar Minuten wieder
einmal deutlich erfahren. Als ich diesen Abschnitt zu schreiben begann,
wurde ich ins Sprechzimmer gerufen, wo ein Arbeitsloser völlig
deprimiert auf mich wartete. Sein Satz: «Seit ich vor drei Monaten
meine Stelle verlor und nichts mehr leisten kann, habe ich keine
Existenzberechtigung mehr», beweist, wie selbst ein gewöhnlicher
Arbeiter von einem Denken angefressen ist. das den Wert des Menschen
einzig an seinem Leistungspotential mißt. Als Gegenbeispiel kommt
mir mancher alte Mitbruder in den Sinn, der seit Jahren oder fast
Jahrzehnten nicht mehr arbeiten kann und dennoch nicht an seinem
Platz in der Gemeinschaft zweifelt.

In einer Profitgesellschaft, in der nur das, was sich lohnt, getan
werden kann, können Orden es sich leisten, bei der Planung ihrer
Aufgaben nicht nach der Rentabilität Ausschau zu halten. Um bei der
eben erzählten Erfahrung anzuknüpfen: Es kann sich einer stundenlang

und immer wieder einem Verzweifelten widmen, auch wenn dies
keinen einzigen Rappen abwirft. Er kann sein Gegenüber als Menschen

325



und nicht bloß als Geschäftspartner («Klient», «Patient») behandeln.
Im übrigen läßt sich eine Geschichte der Orden überhaupt nicht
schreiben, ohne ihren Einsatz für die Siechen und Unwissenden zu
erwähnen. Es sei jedoch nicht verschwiegen, daß heute die Orden im
allgemeinen sich schwertun, in einer grundlegenden Neuorientierung
jene Siechen zu finden, die ihre Zuwendung und ihr Mitsein am
nötigsten hätten.

Und schließlich ein Stichwort, das von der modernen
Ordenstheologie her wohl am Anfang stehen müßte: In einer anonymen
Gesellschaft bieten die Orden ihren Mitgliedern ein brüderliches
beziehungsweise schwesterliches Zuhause. Wer abgespannt nach Hause
kommt, findet dort weder gähnende Leere noch einen einzigen
Menschen, den er mit seinen Regenerationswünschen überfordert.

Mehr als Zweckbündnisse

Aus dem bisher Gesagten scheint hoffentlich durch, daß die Orden
nicht bloß auf die Nöte vergangener Zeiten eine Antwort gaben, indem
sie Wälder rodeten, Aussätzige pflegten und die ersten Schulen führten.

Wenn sie wären, was sie sind, könnten sie auoh heute «produktive
Vorbilder» sein. Auf die Gefahr hin, den Eindruck zu erwecken, ich
verwechsle den Soll-Zustand mit dem Ist-Zustand, möchte ich die
Relevanz des Ordenslebens für den Versuch einer nicht-«bürgerlichen»
Existenz anhand von traditionellen Begriffen skizzieren.

Als erstes die Orden als Gemeinschaft: Sicher wurden vor allem
im vergangenen Jahrhundert unzählige Kongregationen als
Zweckbündnisse gegründet, zum Beispiel für die Uebernahme von Schulen
und Krankenhäusern oder für die Missionsarbeit. Ihre Gründer hatten
intuitiv erfahren, was Mao im berühmten Wort ausdrückt: «Will
man, daß sich etwas tut, dann muß man eine Gruppe haben, die etwas
tut.» Doch seit dem Konzil und nicht zuletzt wegen des Wegfalls
mancher ihrer vordergründigen Ziele spüren auch diese Institute, daß
gemeinsames Leben mehr ist als Mittel zum Zweck. Was von der
Liebe gilt, trifft genauso auf die Gemeinschaft zu: Sie hat ihren eigenen
Sinn und ihren Eigenwert. Vielleicht rühren viele Schwierigkeiten
linker Gruppierungen von daher, daß sie dies vergessen. Indem sie
reine Zweckbündnisse sind (für den Frieden, gegen den Atomstaat),
gehen sie zu wenig auf die Person ihrer Mitglieder ein. Die Klage von
Niklaus Meienberg über seine linken Freunde ist wohl eine deutliche
Illustration dafür.

Aus den Schriften des Franz von Assisi wie anderer Ordensgründer

ließen sich zuhauf Stellen anführen, die zeigen, daß die
Orden von ihrem Ursprung her den ganzen Menschen meinen und
nicht bloß an seinem Funktionieren als Seelsorger, Lehrer oder Kran-

326



kenpfleger interessiert sind. So schreibt Franz in einer seiner
Ordensregeln: «Ein Bruder soll dem andern zuversichtlich seine Not
offenbaren, damit ihm dieser das Notwendige verschaffe und ihm
damit diene. Und jeder liebe und ernähre seinen Bruder, wie eine Mutter
ihr Kind liebt und ernährt.»2 Mit dieser Liebe und Pflege ist
eindeutig mehr gemeint als die materielle Versorgung als Voraussetzung
für das Wirken nach außen.

Das gemeinsame Leben der Orden hat auch eine Stoßrichtung
in das Innere der Kirche. Es erinnert die Christen daran, daß Kirche
keine bloße Service-Station für einsame Seelen ist, die sonntags oder
wenigstens an hohen Festen Gnaden auftanken möchten. Das Wichtigste

— oder mit den Worten von Walter Dirks — das Normale in der
Kirche ist die Gemeinschaft, die Verantwortung für die in der
Liturgie vielzitierten «Lieben Brüder und Schwestern», der gemeinsame
Weg («Syn-odos»!). Glaubende Gemeinde zu sein und zum Aufbau
solcher Gemeinden beizutragen, wäre darum in der heutigen kirchen-
geschichtlichen Situation weitaus wichtiger, als durch Löcherstopfen
die überkommenen Strukturen für ein paar weitere Jährchen zu retten.

Armut klagt an

Während die nachkonziliare Theologie des Ordenslebens ihren Ansatz

in der Gemeinschaft findet, mag es doch noch sinnvoll sein, auch
die drei traditionellen Gelübde — Armut, Gehorsam, Ehelosigkeit •—
kurz zu betrachten.

Für einen franziskanischen Orden, wie es der meine ist, spielt
die Armut eine zentrale Rolle. Doch je mehr ich über die wirklich
Armen der Dritten Welt oder über unsere sozialen Randgruppen
erfahre, umso mehr Hemmungen bekomme ich, das eigene Leben als
«arm» zu bezeichnen. «Armut» müßte wohl durch andere Begriffe
ausgedrückt werden.

Einer davon ist sicher «Gütergemeinschaft». In der gemeinsamen
Kasse zeigt sich am ehesten ein Stück von funktionierendem Kommunismus.

Jeden Franken, den einer einnimmt, bringt er dem Obern. Was
einer zum Leben braucht, wird aus der gemeinsamen Kasse bezahlt.
Die Erfahrung des alttestamentlichen Volkes in der Wüste wird darin
sichtbar: Wer wenig sammelt, hat nicht weniger, als wer viel sammelt.

Ich wundere mich immer, wie vor allem jüngere Leute staunen,
wenn ich von diesem System erzähle. Auch wenn sich dieses nicht so
ohne weiteres auf andere soziale Gebilde übertragen läßt, so ist die
Gütergemeinschaft doch keineswegs so absonderlich, wie sie erscheinen

mag. Dirks stellt fest: «Es liegt den Christen nahe und ist ihnen
angemessen, brüderlich miteinander zu leben und den Besitz zu teilen.

327



Noch Thomas, als Erbe dieser Anschauungen, sieht das Gemeindeeigentum

als die eigentliche und primäre Weise an, wie die Menschen,
die Güter dieser Erde besitzen können, als das primäre Naturrecht
des Eigentums; das Privateigentum dagegen erkennt er nur als ein
mögliches positives Recht an.»3 Aus sogenanntem «Realismus» heraus
hat die Kirche die Wende zum Privateigentum vollzogen. Statt dieses

zu preisen, müßte sie nach der Meinung von Dirks darüber traurig
sein, daß «sich die höhere Eigentumsform des brüderlichen Gemeinde-
eigentums so selten verwirklichen läßt, fast nur eben in den Klöstern».
Der Autor fügt hinzu: «Wir halten den Egoismus der Menschen und
ihren individuellen Sicberungstrieb für ein stabileres Fundament der
Gesellschaft als ihren Brudersinn; das ist richtig in dieser Welt, ¦—
aber es demonstriert auch, wie wenig es der Kirche bisher gelungen
ist, die Menschen der Christenheit zu Christen zu machen.»4

Armut läßt sich zeitgemäßer auch als «Konsumaskese»
umschreiben. «Askese» meint aber mehr als «Selbstabtötung» oder wie
immer eine Kasteiung um ihrer selbst willen geheißen haben mag. Sie
hat eine eindeutig gesellschaftliche Bedeutung. Denn sie ist einmal ein
Korrektiv zu jenem demonstrativen Konsum, durch den man sich
eine soziale Stellung zu erkaufen hofft. «Konsumaskese» bedeutet
theologisch gesprochen vor allem Rücksichtnahme auf die Schöpfung.
Selbst der toten Natur wie dem Feuer, dem Wasser und der Luft
begegnet man hier solidarisch (vgl. «Bruder Feuer ...» im Sonnengesang
des Franz von Assisi!). Die Ausbeutung wird überwunden, ohne daß
jemand darben muß.

Armut ist ebenso Anklage jenes Reichtums, der auf Kosten der
andern lebt: «Mit ihrem Zeugnis klagen die Ordensleute im Geist
des Evangeliums jene an, die dem Geld und der Macht dienen und die
egoistisch jene Güter für sich beanspruchen, die Gott dem Menschen
zum Wohl der gesamten Gemeinschaft gewährt.»5 Wichtig in diesem
Satz der lateinamerikanischen Bischöfe ist das Wort «Zeugnis». Bloß
verbaler Protest und Kritik genügen nicht, um glaubwürdig zu sein.
Ich befürchte, mancher Orden und manche kapitalismuskritische
Gruppe sei von dieser Glaubwürdigkeit noch weit entfernt. Der Haben-
Modus läßt sich für alle nicht leicht überwinden. Dennoch gibt es
innerhalb und außerhalb der Orden erstaunliche Ansätze, die Hoffnung
schenken. Ich denke da etwa an die Kleinen Schwestern, die ich in
einer Münchner Obdachlosensiedlung oder mitten unter den
unterdrückten Arabern Palästinas angetroffen habe. Oder ich erinnere mich
an Wohngemeinschaften Jugendlicher, die wenig haben und das Wenige
selbstverständlich und spontan mit mir teilten. In diesen Begegnungen
erlebte ich Menschen, die nicht bloß von Armut reden, sondern
sie auch leben und die dadurch ein positiver Protest sind gegen die

328



selbstsüchtige Selbstisolation der Besitzenden. Ihr einfacher Lebensstil

und ihre Großzügigkeit sind ebenso für Ordensleute wie für
gesellschaftskritische Gruppierungen eine heilsame Beunruhigung.

Freiheit durch Zölibat

Ein weiteres Ordensgelübde ist der Zölibat, auch «keusche Ehelosigkeit»

genannt. Seine Werte herauszustellen, bedeutet keineswegs eine
Abwertung der Ehe, wie dies in der frühern Ordensspiritualität
vielfach der Fall war. Sioh für den Zölibat auszusprechen, impliziert auch
keinen grundsätzlichen Zweifel an der Möglichkeit geglückter
Zweierbeziehungen.

Aus theologischen Gründen zölibatär leben meint zudem auch
nicht die von Heiligenlegenden propagierte Verklemmtheit, die es
nicht wagt, eine Frau anzuschauen, geschweige denn mit ihr eine
persönliche Freundschaft aufzubauen. In letzter Zeit kam hier eine neue
Sicht zum Durchbruch. Eine holländische Veröffentlichung über
«Aifektivität und Zölibat» stellt fest, daß «in der Stille eine neue
Form religiös-zölibatären Lebens heranwächst, die nichts zu tun hat
mit verdrängter Sexualität und auch weit entfernt ist vom heimlichen
Unterhalten sexueller Beziehungen».6

Gesucht wird eine persönliche Nähe, ohne den Partner zu
besitzen oder zu «gebrauchen»: statt des spanischen «te quiero» («ich
will Dich») das italienische «ti voglio bene» («ich will Dir gut»). Freundschaft

macht hier — wie im Idealfall auch in der Ehe — den andern
nioht zum Objekt eigener Wünsche. Kerkhofs sieht in einem solchen
freigewählten ehelosen Leben einen «Ruhepunkt für persönliche und
selbstlose, nicht auf gegenseitige Eroberung ausgerichtete Beziehungen
zwischen Mann und Frau». Er fügt hinzu: «Der Beitrag der wahren
innern Ruhe und Gelassenheit des charismatischen ehelosen Menschen
in allen möglichen Formen gemeinsamen Einsatzes wird mehr und
mehr ein unersetzlicher Faktor von Befreiung sein, und zwar sowohl
in der Arbeitsumwelt als auch in der Glaubensgemeinschaft.)^

Der Zölibatäre verzichtet auf das «totalitäre System» Ehe oder
exklusive Freundschaft. Dies bedeutet für ihn gewiß ein Stück Armut
und Mangel an menschlicher Geborgenheit, die ihm auch die beste
brüderliche oder schwesterliche Gemeinschaft innerhalb des Ordens
letztlich nicht geben kann. Gleichzeitig bekommt er Freiheit geschenkt.
Würde er sie als Freipaß für ein bequemes Junggesellen-Dasein
mißbrauchen, hätte er nicht erfaßt, was der Sinn von Ehelosigkeit «um
des Himmelreiches willen» ist: nämlich eine größere Verfügbarkeit,
die das Offensein für Gott und die Mitmenschen erleichtert (womit
keineswegs gesagt sein soll, daß dem Verheirateten diese Offenheit
abgeht!). Der Prior von Taizé, Roger Schutz, mahnt seine Brüder:

329



«Wenn die Ehelosigkeit eine größere Verfügbarkeit für Gottes Sache
ermöglicht, so kann man sie nur annehmen, um sich mit der Liebe
Christi selbst mehr dem Nächsten hinzugeben.»8

Ebenfalls im Zusammenhang mit der Verfügbarkeit spricht Roger
Schutz von der hier kurz erwähnten Freundschaft, die nicht auf Besitz
aus ist. Er bezeichnet die Ehelosen als «Menschen, die ihre Hoffnung
so sehr auf Gott richten, daß sie niemanden für sich selbst besitzen
wollen, ihre Arme allen offenhalten, sie niemandem verschließen und
niemanden für sich in Beschlag nehmen».9

«Die Arme allen offenhalten» kann bedeuten, ein Herz haben
für die Einsamen, deren Zahl immer größer wird. Es kann auch dazu
führen, ein riskantes öffentliches Engagement einzugehen, weil nicht
Rücksicht zu nehmen ist auf persönliche Bindungen. Walter Dirks
stellt dieser Ungebundenheit den «Sippen-Egoismus» entgegen, der
sich «so vorzüglich dazu eignet, uns ein Alibi zu verschaffen, wenn
wir uns andern Diensten verweigern». Er zögert nicht, im Rückblick
auf die Zeit des Nationalsozialismus die Vermutung zu äußern- «Wenn
wir nicht für unsere Familien hätten sorgen müssen, wäre die
Herrschaft des verbrecherischen Schreckens wohl eher gestürzt worden.»
Wir brauchen aber nicht so weit zurückzuschauen. Auch in aktuellen
Zeiten der Repression und der Rezession veranlaßt eine an sich nicht
sohlechte Rücksicht auf familiäre Verpflichtungen manchen zum
Kuschen und zu blinder Anpassung.

Herrschaftfreier Gehorsam

Ein drittes Gelübde, der Gehorsam, wird allmählich in seiner
ursprünglichen Bedeutung neu entdeckt, nachdem er jahrhundertelang
unter patriarchalischen Degenerations-Erscheinungen gelitten hat. Auch
in brüderlich strukturierten Gemeinschaften wie den Orden des Franz
von Assisi verlor der Gehorsam einiges von seinem alternativen
Charakter, wie er dem Evangelium und den Absichten des Gründers
entsprochen hätte.

Daß Ordensgehorsam nicht blinde und sklavische Unterwürfigkeit
ist, belegt eine Stelle aus der Franziskanerregel eindeutig. Zwar

erinnert Franz seine Brüder daran, daß sie auf ihre «EigenWilligkeiten»
verzichtet haben. Der Aufforderung zum Gehorsam folgt jedoch

sogleich ein Und-Satz: «Und falls irgendwo Brüder sind, die wissen
und erkennen sollten, daß sie dem Geiste (nicht: «dem Buchstaben»!
W. L.) der Regel gemäß nicht leben können, dann sollen und dürfen
sie sich an ihre Minister um Beistand wenden. Die Minister aber sollen
sie voll Liebe und Güte aufnehmen und ihnen mit so großer und
herzlicher Liebe begegnen, daß sie mit ihnen reden und umgehen können
wie Herren mit ihren Dienern; denn so muß es sein, daß die Minister

330



die Diener aller Brüder sind.» 11 Ich befürchte, aus lauter Gewöhnung
an hierarchische Strukturen habe der eine oder andere Leser die
unerhörte Umkehrung der Machtverhältnisse nicht mitbekommen: Der
Untergebene soll seinen Vorgesetzten behandeln können, wie ein Herr
seinen Knecht behandelt.

Nachdem von dieser Umkehrung («Revolution») lange nichts
zu spüren war und die Orden bis hinab zu den einzelnen Klöstern
vielfach zu Monarchien verkamen oder der Gehorsam ein sinnloses
asketisches Spielchen wurde, kommt in neuerer Zeit wieder seine
eigentliche Bedeutung ins Bewußtsein. Mehr als die Bereitschaft,
einzelne Befehle einzelner Obern zu befolgen, ist er das umfassende Ja zu
einer bestimmten Lebensform in einer bestimmten Gemeinschaft.
Nicht in erster Linie der Obere, sondern die Brüder beziehungsweise
die Schwestern sind sein eigentliches Objekt. Zudem ist nicht jener, der
abwartet und das von ihm Erwartete tut, gehorsam. Jener ist es, der
neue Initiativen zugunsten der Gemeinschaft wie auch der Kirche und
der Gesellschaft ergreift. Schon das Konzil spricht im Ordensdekret
von der Uebernahme neuer Aufgaben in einem «aktiven» Gehorsam.

Die Herrschaftsfreiheit des Ordensgehorsams hat ihre Wurzeln
in der Unterordnung unter Gott, der die Menschen nicht als Untertanen,

sondern als Brüder und Schwestern geschaffen hat. Weil ich
meinem Bruder vertraue, daß er diesen Vater anerkennt, muß ich keinen

Herrn vor ihn setzen aus Angst, er könnte sonst herren-los werden.
So wird auch oder gerade im Orden der aufrechte Gang möglich.

Utopisch

Ich hoffe, mit diesen paar Bemerkungen gezeigt zu haben, daß es im
Ordensleben um mehr geht als um das «Rette Deine Seele!». Es geht
hier um eine «zeichenhafte» Verwirklichung des Evangeliums: «Das
Verhalten der Ordensleute zu Besitz, Geschlechtlichkeit, Leistung,
Lebensstandard und Karriere soll auf jene Wertordnung hinweisen, die
dem Evangelium entspricht.»l2 Wenn die Realität der Orden nicht so
zeichenhaft ist, wie sie sein sollte, hat dies mit der Mittelmäßigkeit zu
tun, der auch in solchen Gemeinschaften die meisten Mitglieder
unterworfen sind. Dazu kommt der wesentlich utopische Zug des Ordenslebens:

dieses hat immer etwas von einem nie ganz zu verwirklichenden
Traum an sich, der alles Bestehende übertrifft.

Wer eine Utopie hat, ist — besonders in rauhen Zeiten — auf
Verbündete angewiesen. Sind sie in jenen «Bruderschaften» zu finden,
von denen Walter Dirks schreibt, sie seien «Inseln des Reiches Gottes,
Gelegenheiten und Anfänge»?l3

331



Anmerkungen
1 Walter Dirks, Die Antwort der Mönche, Frankfurt 1952, S. 61.
2 Nicht bestätigte Regel Nr. 9; ähnlich bestätigte Regel Nr. 6.
3 Dirks, a. a. O., S. 48.
4 Dirks, a. a. O., S. 49.
5 Schlußdokument der lateinamerikanischen Bischofsversammlung in Puebla,

Nr. 747.
6 C. Maas, Affektivität und Zölibat, dargestellt aufgrund einer Untersuchung

der holländischen Literatur 1960—1978. Veröffentlichung Nr. 31 des
Missionspriesterseminars St. Augustin bei Bonn, 1979, S. 236.

7 Jan Kerkhofs, Krise und Zukunft des Ordenslebens, Bestandesaufnahme aus
soziologischer Sicht, in: Jan Kerkhofs, Das Schicksal der Orden — Ende
oder Neubeginn, Freiburg-Basel-Wien 1971, S. 22f.

8 Roger Schutz, Das Heute Gottes.
9 Roger Schutz, Taizé — Zeichen der Hoffnung.

10 Dirks, a. a. O., S. 181.
11 BestatigteRegelNr.il.
12 Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland, Be¬

schluß «Die Orden und andere geistliche Gemeinschaften, Auftrag und
pastorale Dienste heute», Nr. 1, in: Offizielle Gesamtausgabe I, Freiburg-
Basel-Wien 1976.

13 Selbstdarstellungen von über vierzig Männerorden finden sich in: Männer¬
orden in der Schweiz, herausgegeben von Walter Ludin im Auftrag der
Vereinigimg der Höhern Ordensobern der Schweiz, Zürich-Einsiedeln-Köln
Oktober 1982. Ein ähnlicher Band über die Frauenorden ist beim Kanisius-
Verlag Freiburg i. Ue. in Vorbereitung.

Konflikt um Erzbischof Hunthausen erhöht Kirchenbeiträge

Mit ihren Aufrufen, aus Protest keine Kirchenbeiträge zu bezahlen, erreichten
die Gegner von Erzbischof Hunthausen genau das Gegenteil: statt (wie im
Vorjahr) 1,85 Millionen Dollar erbrachten die Beiträge der Katholiken im Jahr 1982

2,34 Millionen, das ist eine Steigerung von rund 27 Prozent. Aufgebracht wurde
diese Summe von 27 437 Einzahlern, eine Steigerung gar um 45 Prozent im
Vergleich zum vorhergehenden Jahr (18 856 Beitragszahler). Dieser Unterschied
ist möglich, weil es in den Vereinigten Staaten keinen gesetzlichen Kirchenbeitrag

gibt.
Die Finanzverantwortlichen der Diözese hatten zwar damit gerechnet, daß

das mutige Eintreten des Erzbischofs für Abrüstung (vgl. NW 1981, S. 394ff)
einige Sympathisanten bringen würde, insgesamt jedoch eher einen Rückgang
der Zahlungen erwartet. Doch selbst Katholiken, die in der Rüstungsindustrie
oder in der von Hunthausen als «Auschwitz von Pudget Sound» bezeichneten
Militärbasis angestellt sind, scheinen dem Erzbischof recht zu geben, wie sich
aus einer genaueren Analyse der Pfarreien, aus denen Beiträge kommen, schließen

läßt. Daß die Einstellung Hunthausens viel mehr Anhänger als Gegner
gefunden hat, läßt sich auch aus den zum Thema an die Diözese gelangenden
Briefen schließen: auf jeden Kritiker kommen acht Briefschreiber, die den
Erzbischof in seiner Haltung unterstützen. KSÖ Nr. 18/Jg. 82

332


	"Aussenseiter", die auf das Zentrum verweisen : die Orden als Versuche von Alternativen

