Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 11

Artikel: "Aussenseiter”, die auf das Zentrum verweisen : die Orden als
Versuche von Alternativen

Autor: Ludin, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WALTER LUDIN
«Aullenseiter»,
die auf das Zentrum verweisen

Die Orden als Versuche von Alternativen

«Nehmt Euch in acht! In Eurer Stadt habt Thr eine kommunistische
Zelle: das Kapuzinerkloster.» So rief Konrad Farner wihrend eines
Vortrags in Solothurn in den Saal. Auch wenn die Wirklichkeit dieses
Klosters und anderer Kloster noch so biirgerlich aussieht, wird hier
doch etwas zu leben versucht, was nicht in dic Schemen der kapita-
listischen ‘Konsumgesellschaft paft.

Je linger ich in einem (franziskanischen) Orden bin und je mehr
ich Einblick bekomme in die Zwinge, unter denen Kollegen und Freun-
de auBerhalb einer klosterlichen Gemeinschaft leiden, spiire ich: Meine
Lebensform ist mehr als ein Ueberbleibsel aus dem Mittelalter, auch
wenn das Ordenskleid manchen als ein Stiick Folklore vergangener
Jahrhunderte erscheint. Fin solches Leben ist sicher auch, aber doch
nicht in erster Linie ein Verzicht. Es sichert ein Stiick Freiheit, die
immun macht gegen Anpassungszwinge und Repressionsversuche.
Gerade in meiner Arbeit als freier Journalist erfahre ich dies sehr
deutlich. Ich kann sinnvolle Themen bearbeiten, auch wenn die Sache
nicht rentiert. Ebenso kann ich mich politisch (und kirchenpolitisch)
exponieren, ohne fiirchten zu miissen, fiir meinen Lebensunterhalt
nicht mehr aufkommen zu kdnnen.

Vom Ordensleben zu sprechen, heifit aber mehr als Informatio-
nen vermitteln lber eine stets kleiner werdende Zahl von AuBensei-
tern, die sich hinter Mauern zuriickgezogen haben. Wie Walter Dirks
schon vor dreiBig Jahren betonte, geschieht dort eigentlich nichts
AuBergewohnliches, sondern etwas, was in der Kirche selbstver-
stindlich sein sollte, wenn diese sich nicht an dem «Normaleny,
«Durchschnittlicheny der Welt ausrichten wiirde. Das in der Kirche
Normale ist Briiderlichkeit und Schwesterlichkeit. Wenn Dirks in sei-
nem Buch iiber die grofen Orden von Fraternititen als «Inseln des
Reiches Gottes, Gelegenheiten und Anfidngeny schreibt, meint er da-
mit nicht nur Kloster. Er hat alle Formen von «Bruderschafteny im
Auge, «ob das nun Familien oder Freundeskreise oder Bauernhdofe
oder Unternehmungen und Betriebe oder Hochschulen oder Genossen-
schaften oder Kloster sind oder Gruppen und Zellen in allen
diesen Gesellungen und Organisationen und Gemeinschaften, oder
auch nur Begegnungen, die einmal geschehen und nicht wiederkehren
(und doch im Buche des Lebens stechen)» 1.

324



«Bel Euch soll es anders seiny

So leben die Orden — oder besser: sie miissen es versuchen! — unter
einer exzentrischen, nicht ¢normaleny Gestalt das, was im Zentrum
der Gemeinschaft stechen mub, zu der Jesus gesagt hat: «Bei Fuch soll
es anders sein.» Und sie leben es micht als ein einsamer Sonderfall.
Wie Dirks es klar sieht, sind sie innerlich verwandt mit allen, die So-
lidaritat an die Stelle von erbarmungsloser Konkurrenz gesetzt haben.
Dies gilt auch dann, wenn gegenseitige Vorurteile den Blick dafiir
verstellt haben: wenn fortschrittliche Gruppen die gesamte Kirche und
damit auch die Orden als reaktiondre Clubs betrachten; wenn umge-
kehrt die Kirche und nicht zuletzt die Orden ihre natiirlichen Ver-
biindeten eher im Besitzbiirgertum sehen («die bezahlen so viele Kir-
chensteuern und geben so gern Almosen») und alle, die ein bichen
weniger gesittet und weniger brav oder langweilig daherkommen, als
«Chaoteny abstempeln, ohne ihre zutiefst christlichen Anliegen zu ent-
decken.

Bei allen birgerlichen Degenerations-Erscheinungen leben die
Orden vielfach unbewulBit ein revolutionires Potential. In mancher
Hinsicht sind sie — einfach durch ihr Dasein und ihre traditionellen
Formen — ein kritisches Korrektiv zu Géingigem:

In eciner Leistungsgesellschaft, in der jeder das ist, was er sich
erarbeitet hat, praktizieren sie die Gleichheit des einzelnen in der
Ordensgemeinschaft, habe er einfache Haushaltungsaufgaben oder
stehe er im Rampenlicht der Oeffentlichkeit. Auch der Kranke und
der Alte bleibt integriert. selbst wenn er nichts mehr leistet. Wie wenig
selbstverstandlich dies ist, habe ich vor ein paar Minuten wieder ein-
mal deutlich erfahren. Als ich diesen Abschnitt zu schreiben begann,
wurde ich ins Sprechzimmer gerufen, wo e¢in Arbeitsloser vollig
deprimiert auf mich wartete. Sein Satz: «Seit ich vor drei Monaten
meine Stelle verlor und nichts mehr leisten kann, habe ich keine
Existenzberechtigung mehry, beweist, wie selbst ein gewohnlicher Ar-
beiter von cinem Denken angefressen ist, das den Wert des Menschen
einzig an seinem Leistungspotential mift. Als Gegenbeispiel kommt
mir mancher alte Mitbruder in den Sinn, der seit Jahren oder fast
Jahrzehnten nicht mehr arbeiten kann und dennoch nicht an seinem
Platz in der Gemeinschaft zweifelt.

In einer Profitgesellschaft, in der nur das, was sich lohnt, getan
werden kann, konnen Orden es sich leisten, bei der Planung ihrer
Aufgaben nicht nach der Rentabilitit Ausschau zu halten. Um bei der
eben erzihlten Erfahrung anzukniipfen: Es kann sich einer stunden-
lang und immer wieder einem Verzweifelten widmen, auch wenn dies
keinen einzigen Rappen abwirft. Er kann sein Gegeniiber als Menschen

325



und nicht bloB als Geschiftspartner («Klienty, «Patienty) behandeln.
Im iibrigen 148t sich eine Geschichte der Orden iiberhaupt nicht
sohreiben, ohne ihren Einsatz fiir die Siechen und Unwissenden zu
erwiahnen. Es sei jedoch nicht verschwisgen, dafl heute die Orden im
allgemeinen sich schwertun, in einer grundlegenden Neuorientierung
jene Siechen zu finden, die ihre Zuwendung und ihr Mitsein am
notigsten hitten.

Und schlieBlich ein Stichwort, das von der modernen Ordens-
theologie her wohl am Anfang stehen miiite: In einer anonymen
Gesellschaft bieten die Orden ihren Mitgliedern ein briiderliches be-
ziehungsweise schwesterliches Zuhause. Wer abgespannt nach Hause
kommt, findet dort weder gihnende Leere noch einen einzigen Men-
schen, den er mit seinen Regenerationswiinschen iiberfordert.

Mehr als Zweckbiindnisse

Aus dem bisher Gesagten scheint hoffentlich durch, daB die Orden
nicht bloB auf die Note vergangener Zeiten eine Antwort gaben, indem
sie Wilder rodeten, Aussitzige pflegten und die ersten Schulen fiihr-
ten. Wenn sie wiren, was sie sind, konnten sie auch heute ¢produktive
Vorbildery sein. Auf die Gefahr hin, den Eindruck zu erwecken, ich
verwechsle den Soll-Zustand mit dem Ist-Zustand, mochte ich die
Relevanz des Ordenslebens fiir den Versuch einer nicht-¢biirgerlicheny
Existenz anhand von traditionellen Begriffen skizzieren.

Als erstes die Orden als Gemeinschaft: Sicher wurden vor allem
im vergangenen Jahrhundert unzihlige Kongregationen als Zweck-
biindnisse gegriindet, zum Beispiel fiir die Uebernahme von Schulen
und Krankenhidusern oder fiir die Missionsarbeit. Thre Griinder hatten
intuitiv erfahren, was Mao im beriilhmten Wort ausdriickt: «Will
man, daf} sich etwas tut, dann muf3 man eine Gruppe haben, die etwas
tut.» Doch seit dem Konzil und nicht zuletzt wegen des Wegfalls
mancher ihrer vordergriindigen Ziele spiiren auch diese Institute, daf3
gemeinsames Leben mehr ist als Mittel zum Zweck. Was von der
Liebe gilt, trifft genauso auf die Gemeinschaft zu: Sie hat ihren eigenen
Sinn und ihren Eigenwert. Vielleicht rithren viele Schwierigkeiten
linker Gruppierungen von daher, daBl sie dies vergessen. Indem sie
reine Zweckbiindnisse sind (fiir den Frieden, gegen den Atomstaat),
gehen sie zu wenig auf die Person ihrer Mitglieder ein. Die Klage von
Niklaus Meienberg iiber seine linken Freunde ist wohl eine deutliche
Illustration dafiir.

Aus den Schriften des Franz von Assisi wie anderer Ordens-
~griinder lieBen sich zuhauf Stellen anfithren, die zeigen, daB die
Orden von ihrem Ursprung her den ganzen Menschen meinen und
nicht blo3 an seinem Funktionieren als Seelsorger, Lehrer oder Kran-

326



kenpfleger interessiert sind. So schreibt Franz in einer seiner Or-
densregeln: «Ein Bruder soll dem andern zuversichtlich seine Not
offenbaren, damit ihm dieser das Notwendige verschaffe und ihm da-
mit diene. Und jeder liebe und ernihre seinen Bruder, wie eine Mutter
ihr Kind liebt und ernidhrt.»2 Mit dieser Liebe und Pflege ist ein-
deutig mehr gemeint als die materielle Versorgung als Voraussetzung
fiir das Wirken nach auflen.

Das gemeinsame Leben der Orden hat auch eine StoBrichtung
in das Innere der Kirche. Es erinnert die Christen daran, daf3 Kirche
keine bloBle Service-Station fiir einsame Seelen ist, diec sonntags oder
wenigstens an hohen Festen Gnaden auftanken mdochten. Das Wich-
tigste — oder mit den Worten von Walter Dirks — das Normale in der
Kirche ist die Gemeinschaft, die Verantwortung fiir die in der Li-
turgie vielzitierten «Lieben Briider und Schwestern», der gemeinsame
Weg («Syn-odos»!). Glaubende Gemeinde zu sein und zum Aufbau
solcher Gemeinden beizutragen, wire darum in der heutigen kirchen-
geschichtlichen Situation weitaus wichtiger, als durch Locherstopfen
die iitberkommenen Strukturen fiir ein paar weitere Jahrchen zu retten.

Armut klagt an

Wihrend die nachkonziliare Theologie des Ordenslebens ihren An-
satz in der Gemeinschaft findet, mag es doch noch sinnvoll sein, auch
die drei traditionellen Geliibde — Armut, Gehorsam, Ehelosigkeit —
kurz zu betrachten.

Fiir einen franziskanischen Orden, wie es der meine ist, spielt
die Armut eine zentrale Rolle. Doch je mehr ich iiber die wirklich
Armen der Dritten Welt oder iiber unsere sozialen Randgruppen er-
fahre, umso mehr Hemmungen bekomme ich, das eigene Leben als
¢army zu bezeichnen. «Armuty miifite wohl durch andere Begriffe
ausgedrickt werden.

Einer davon ist sicher «Giitergemeinschafty. In der gemeinsamen
Kasse zeigt sich am ehesten ein Stiick von funktionierendem Kommunis-
mus. Jeden Franken, den einer einnimmt, bringt er dem Obern. Was
ciner zum Leben braucht, wird aus der gemeinsamen Kasse bezahlt.
Die Erfahrung des alttestamentlichen Volkes in der Wiiste wird darin
sichtbar: Wer wenig sammelt, hat nicht weniger, als wer viel sammelt.

Ich wundere mich immer, wie vor allem jiingere Leute staunen,
wenn ich von diesem System erzdhle. Auch wenn sich dieses nicht so
ohne weiteres auf andere soziale Gebilde iibertragen 14Bt, so ist die
Gitergemeinschaft doch keineswegs so absonderlich, wie sie erschei-
nen mag. Dirks stellt fest: «Es liegt den Christen nahe und ist ihnen
angemessen, briiderlich miteinander zu leben und den Besitz zu teilen.

az7



Noch Thomas, als Erbe dieser Anschauungen, siecht das Gemeinde-
eigentum als die eigentliche und primidre Weise an, wie die Menschen,
die Giiter dieser Erde besitzen konnen, als das primidre Naturrecht
des Eigentums; das Privateigentum dagegen erkennt er nur als ein
mogliches positives Recht an.»3 Aus sogenanntem ¢Realismusy heraus
hat die Kirche die Wende zum Privateigentum vollzogen. Statt dieses
zu preisen, miiite sie nach der Meinung von Dirks dariiber traurig
sein, daB3 «sich die hohere Eigentumsform des briiderlichen Gemeinde-
eigentums so selten verwirklichen 14Bt, fast nur eben in den Klosterny.
Der Autor fiigt hinzu: «Wir halten den Egoismus der Menschen und
ihren individuellen Sicherungstrieb fiir ein stabileres Fundament der
Gesellschaft als ihren Brudersinn; das ist richtig in dieser Welt, —
aber es demonstriert auch, wic wenig es der Kirche bisher gelungen
ist, die Menschen der Christenheit zu Christen zu machen.»4

Armut 140t sich zeitgemifBer auch als «Konsumaskese» um-
schreiben. ¢Askese» meint aber mehr als «Selbstabtotungy oder wie
immer eine Kasteiung um ihrer selbst willen geheillen haben mag. Sie
hat eine eindeutig gesellschaftliche Bedeutung. Denn sie ist einmal ein
Korrektiv zu jenem demonstrativen Konsum, durch den man sich
eine soziale Stellung zu erkaufen hofft. «Konsumaskese» bedeutet
theologisch gesprochen vor allem Riicksichtnahme auf die Schopfung.
Selbst der toten Natur wie dem Feuer, dem Wasser und der Luft be-
gegnet man hier solidarisch (vgl. «Bruder Feuer ...» im Sonnengesang
des Franz von Assisi!). Die Ausbeutung wird liberwunden, ohne daf
jemand darben muB.

Armut ist ebenso Anklage jenes Reichtums, der auf Kosten der
andern lebt: «Mit ihrem Zeugnis klagen die Ordensleute im Geist
des Evangeliums jene an, die dem Geld und der Macht dienen und die
egoistisch jene Giiter fiir sich beanspruchen, die Gott dem Menschen
zum Wohl der gesamten Gemeinschaft gewdhrt.»5 Wichtig in diesem
Satz der lateinamerikanischen Bischofe ist das Wort «Zeugnis»y. Blof3
verbaler Protest und Kritik geniigen nicht, um glaubwiirdig zu sein.
Ich befiirchte, mancher Orden und manche kapitalismuskritische
Gruppe sei von dieser Glaubwiirdigkeit noch weit entfernt. Der Haben-
Modus 148t sich fiir alle nicht leicht iiberwinden. Dennoch gibt es in-
nerhalb und auBerhalb der Orden erstaunliche Ansitze, die Hoffnung
schenken. Ich denke da etwa an die Kleinen Schwestern, die ich in
einer Miinchner Obdachlosensiedlung oder mitten unter den unter-
driickten Arabern Palistinas angetroffen habe. Oder ich erinnere mich
an Wohngemeinschaften Jugendlicher, die wenig haben und das Wenige
selbstverstindlich und spontan mit mir teilten. In diesen Begegnungen
erlebte ich Menschen, die nicht bloB von Armut reden, sondern
sie auch leben und die dadurch ein positiver Protest sind gegen die

328



selbstsiichtige Selbstisolation der Besitzenden. Ihr einfacher Lebens-
stil und ihre GroBziigigkeit sind ebenso fiir Ordensleute wie fiir ge-
sellschaftskritische Gruppierungen eine heilsame Beunruhigung.

Freiheit durch Zolibat

Ein weiteres Ordensgeliibde ist der Zolibat, auch «keusche Ehelosig-
keity genannt. Seine Werte herauszustellen, bedeutet keineswegs eine
Abwertung der Ehe, wie dies in der frithern Ordensspiritualitit viel-
fach der Fall war. Sich fiir den Zolibat auszusprechen, impliziert auch
keinen grundsitzlichen Zweifel an der Moglichkeit geglickter Zweier-
beziehungen.

Aus theologischen Griinden zolibatir leben meint zudem auch
nicht die von Heiligenlegenden propagierte Verklemmtheit, die es
nicht wagt, eine Frau anzuschauen, geschweige denn mit ihr eine per-
sonliche Freundschaft aufzubauen. In letzter Zeit kam hier eine neue
Sicht zum Durchbruch. FEine hollandische Veroffentlichung iiber
«Affektivitit und Zolibaty stellt fest, daBl «in der Stille eine neue
Form religios-zolibatdren Lebens heranwichst, die nichts zu tun hat
mit verdriangter Sexualitdt und auch weit entfernt ist vom heimlichen
Unterhalten sexueller Bezichungeny.6

Gesucht wird eine persénliche Nihe, ohne den Partner zu be-
sitzen oder zu «gebraucheny: statt des spanischen «te quiero» («ich
will Dichy) das italienische «ti voglio bene» («ich will Dir guty). Freund-
schaft macht hier — wie im Idealfall auch in der Ehe . .. — den andern
nicht zum Objekt eigener Wiinsche. Kerkhofs sieht in einem solchen
freigewihlten ehelosen Leben einen «Ruhepunkt fiir personliche und
selbstlose, nicht auf gegenseitige Eroberung ausgerichtete Bezichungen
zwischen Mann und Fraus. Er fiigt hinzu: «Der Beitrag der wahren
innern Ruhe und Gelassenheit des charismatischen ehelosen Menschen
in allen moglichen Formen gemeinsamen Einsatzes wird mehr und
mehr ein unersetzlicher Faktor von Befreiung sein, und zwar sowohl
in der Arbeitsumwelt als auch in der Glaubensgemeinschaft.»7

Der Zolibatire verzichtet auf das «totalitire System» Ehe oder
exklusive Freundschaft. Dies bedeutet fiir ihn gewil3 ein Stiick Armut
und Mangel an menschlicher Geborgenheit, die ihm auch die beste
briderliche oder schwesterliche Gemeinschaft innerhalb des Ordens
letztlich nicht geben kann. Gleichzeitig bekommt er Freiheit geschenkt.
Wiirde er sie als FreipaB fiir ein bequemes Junggesellen-Dasein mif3-
brauchen, hitte er nicht erfaBt, was der Sinn von Ehelosigkeit «um
des Himmelreiches willen» ist: namlich eine groBere Verfiigbarkeit,
die das Offensein fiir Gott und die Mitmenschen erleichtert (womit
keineswegs gesagt sein soll, dal dem Verheirateten diese Offenheit
abgeht!). Der Prior von Taizé, Roger Schutz, mahnt seine Briider:

329



«Wenn die Ehelosigkeit eine groBere Verfiigbarkeit fiir Gottes Sache
ermoglicht, so kann man sie nur annehmen, um sich mit der Lmebe
Christi selbst mehr dem Nichsten hinzugeben.»8

Ebenfalls im Zusammenhang mit der Verfiigbarkeit spricht Roger
Schutz von der hier kurz erwahnten Freundschaft, die nicht auf Besitz
aus ist. Er bezeichnet die Ehelosen als «Menschen, die ihre Hoffnung
so sehr auf Gott richten, dall sie niemanden fiir sich selbst besitzen
wollen, ihre Arme allen offenhalten, sie niemandem verschlieBen und
niemanden fiir sich in Beschlag nehmeny.9

¢Die Arme allen offenhalteny kann bedeuten, ein Herz haben
fiir die Einsamen, deren Zahl immer groBer wird. Es kann auch dazu
fithren, ein riskantes offentliches Engagement einzugehen, weil nicht
Riicksicht zu nehmen ist auf persOnliche Bindungen. Walter Dirks
stellt dieser Ungebundenheit den ¢Sippen-Egoismus» entgegen, der
sich «so vorziiglich dazu eignet, uns ein Alibi zu verschaffen, wenn
wir uns andern Diensten verweigern». Er zogert nicht, im Rickblick
auf die Zeit des Nationalsozialismus die Vermutung zu duflern: «Wenn
wir nicht fiir unsere Familien hidtten sorgen miissen, wire die Herr-
schaft des verbrecherischen Schreckens wohl eher gestiirzt worden.»
Wir brauchen aber nicht so weit zuriickzuschauen. Auch in aktuellen
Zeiten der Repression und der Rezession veranlaBt eine an sich nicht
schlechte Riicksicht auf familidre Verpflichtungen manchen zum
Kuschen und zu blinder Anpassung.

Herrschaftfreier Gehorsam

Ein drittes Geliibde, der Gehorsam, wird allmihlich in seiner wur-
spriinglichen Bedeutung neu entdeckt, nachdem er jahrhundertelang
unter patriarchalischen Degenerations-Erscheinungen gelitten hat. Auch
in briiderlich strukturierten Gemeinschaften wie den Orden des Franz
von Assisi verlor der Gehorsam einiges von seinem alternativen
Charakter, wie er dem Evangelium und den Absichten des Griinders
entsprochen hitte.

Daf3 Ordensgehorsam nicht blinde und sklavische Unberwurfug-
keit ist, belegt eine Stelle aus der Franziskanerregel eindeutig. Zwar
erinnert Franz seine Briider daran, daB sie auf ihre «Eigenwilligkei-
teny verzichtet haben. Der Aufforderung zum Gehorsam folgt jedoch
sogleich ein Und-Satz: «Und falls irgendwo Briider sind, die wissen
und erkennen sollten, daB sie dem Geiste (nicht: «dem Buchstabeny!
W. L. der Regel gemidB nicht leben konnen, dann sollen und diirfen
sie sich an ihre Minister um Beistand wenden. Die Minister aber sollen
sie voll Liebe und Giite aufnehmen und ihnen mit so grofer und herz-
licher Liebe begegnen, daf3 sie mit ithnen reden und umgehen konnen
wie Herren mit ihren Dienern: denn so muf} es sein, daB die Minister

330



die Diener aller Brider sind.»11 Ich befiirchte, aus lauter GewShnung
an hierarchische Strukturen habe der eine oder andere Leser die uner-
horte Umkehrung der Machtverhilinisse nicht mitbekommen: Der
Untergebene soll seinen Vorgesetzten behandeln kdnnen, wie ein Herr
seinen Knecht behandelt.

Nachdem von dieser Umkehrung («Revolution») lange nichts
zu spiren war und die Orden bis hinab zu den einzelnen Klostern
vielfach zu Monarchien verkamen oder der Gehorsam ein sinnloses
asketisches Spielchen wurde, kommt in neuerer Zeit wieder seine
eigentliche Bedeutung ins Bewultsein. Mehr als die Bereitschaft, ein-
zelne Befehle einzelner Obern zu befolgen, ist er das umfassende Ja zu
einer bestimmten Lebensform in einer bestimmten Gemeinschaft.
Nicht in erster Linie der Obere, sondern die Briider beziehungsweise
die Schwestern sind sein eigentliches Objekt. Zudem ist nicht jener, der
abwartet und das von ihm Erwartete tut, gehorsam. Jener ist es, der
neue Initiativen zugunsten der Gemeinschaft wie auch der Kirche und
der Gesellschaft ergreift. Schon das Konzil spricht im Ordensdekret
von der Uebernahme neuer Aufgaben in einem «aktiveny Gehorsam.

Die Herrschaftsfreiheit des Ordensgehorsams hat ihre Wurzeln
in der Unterordnung unter Gott, der die Menschen nicht als Unter-
tanen, sondern als Briider und Schwestern geschaffen hat. Weil ich
meinem Bruder vertraue, daf} er diesen Vater anerkennt, muf} ich kei-
nen Herrn vor ihn setzen aus Angst, er kdnnte sonst herren-los werden.
So wird auch oder gerade im Orden der aufrechte Gang moglich.

Utopisch

Ich hoffe, mit diesen paar Bemerkungen gezeigt zu haben, dall es im
Ordensleben um mehr geht als um das «Rette Deine Seele!». Es geht
hier um eine «zeichenhafte» Verwirklichung des Evangeliums: «Das
Verhalten der Ordensleute zu Besitz, Geschlechtlichkeit, Leistung,
Lebensstandard und Karriere soll auf jene Wertordnung hinweisen, die
dem Evangelium entspricht.»12 Wenn die Realitit der Orden nicht so
zeichenhaft ist, wie sie sein sollte, hat dies mit der MittelmaBigkeit zu
tun, der auch in solchen Gemeinschaften die meisten Mitglieder unter-
worfen sind. Dazu kommt der wesentlich utopische Zug des Ordens-
Iebens: dieses hat immer etwas von einem nie ganz zu verwirklichenden
Traum an sich, der alles Bestehende iibertrifft.

Wer eine Utopie hat, ist — besonders in rauhen Zeiten — auf Ver-
biindete angewiesen. Sind sie in jenen «Bruderschafteny zu finden,
von denen Walter Dirks schreibt, sie seien «Inseln des Reiches Gottes,
Gelegenheiten und Anfinge»?13



Anmerkungen

1 Walter Dirks, Die Antwort der Monche, Frankfurt 1952, S. 61.

2 Nicht bestitigte Regel Nr. 9; dhnlich bestitigte Regel Nr. 6.

3 Dirks, a.a. 0., S.48.

4 Dirks, a.a. 0., S.49.

5 SchluBdokument der lateinamerikanischen Bischofsversammlung in Puebla,
Nr. 747.

6 C.Maas, Affektivitit und Zolibat, dargestellt aufgrund einer Untersuchung

der hollindischen Literatur 1960—1978. Verdffentlichung Nr. 31 des Missions-
priesterseminars St. Augustin bei Bonn, 1979, S. 236.

7 Jan Kerkhofs, Krise und Zukunft des Ordenslebens, Bestandesaufnahme aus
soziologischer Sicht, in: Jan Kerkhofs, Das Schicksal der Orden — Ende
oder Neubeginn, Freiburg-Basel-Wien 1971, S. 22f.

8 Roger Schutz, Das Heute Gottes.

9 Roger Schutz, Taizé — Zeichen der Hoffnung.

10 Dirks, a.a. O., S. 181.

11 Bestatigte Regel Nr. 11.

12 Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland, Be-
schluB «Die Orden und andere geistliche Gemeinschaften, Auftrag und
pastorale Dienste heute», Nr. 1, in: Offizielle Gesamtausgabe I, Freiburg-
Basel-Wien 1976.

13 Selbstdarstellungen von iiber vierzig Minnerorden finden sich in: Minner-
orden in der Schweiz, herausgegeben von Walter Ludin im Auftrag der
Vereinigung der Hohern Ordensobern der Schweiz, Ziirich-Einsiedeln-Koln
Oktober 1982. Ein dhnlicher Band iiber die Frauenorden ist beim Kanisius-
Verlag Freiburg i. Ue. in Vorbereitung.

Konflikt um Erzbischof Hunthausen erhéht Kirchenbeitrige

Mit ihren Aufrufen, aus Protest keine Kirchenbeitrige zu bezahlen, errcichten
die Gegner von Erzbischof Hunthausen genau das Gegenteil: statt (wie im Vor-
jahr) 1,85 Millionen Dollar erbrachten die Beitrige der Katholiken im Jahr 1982
2,34 Millionen, das ist eine Steigerung von rund 27 Prozent. Aufgebracht wurde
diese Summe von 27 437 Einzahlern, eine Steigerung gar um 45 Prozent im
Vergleich zum vorhergehenden Jahr (18 856 Beitragszahler). Dieser Unterschied
ist moglich, weil es in den Vereinigten Staaten keinen gesetzlichen Kirchen-
beitrag gibt.

Die Finanzverantwortlichen der Dibzese hatten zwar damit gerechnet, daf
das mutige Eintreten des Erzbischofs fiir Abriistung (vgl. NW 1981, S. 394ff)
einige Sympathisanten bringen wiirde, insgesamt jedoch eher einen Riickgang
der Zahlungen erwartet. Doch selbst Katholiken, die in der Riistungsindustrie
oder in der von Hunthausen als «Auschwitz von Pudget Sound» bezeichneten
Militarbasis angestellt sind, scheinen dem Erzbischof recht zu geben, wie sich
aus einer genaueren Analyse der Pfarreien, aus denen Beitrige kommen, schlie-
Ben liBt. DaB die Einstellung Hunthausens viel mehr Anhinger als Gegner
gefunden hat, 1Bt sich auch aus den zum Thema an die Dibzese gelangenden
Briefen schlieBen: auf jeden Kritiker kommen acht Briefschreiber, die den Erz-
bischof in seiner Haltung unterstiitzen. KSO Nr. 18/Jg. 82

332



	"Aussenseiter", die auf das Zentrum verweisen : die Orden als Versuche von Alternativen

