
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 10

Artikel: Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund und Zivildienst : ein
geschichtlicher Rückblick in politischer Absicht

Autor: Studer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDREAS STUDER

Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund
und Zivildienst

Ein geschichtlicher Rückblick in politischer Absicht
Nachdem die Nationalkommission Justitia et Pax ein Dossieri
veröffentlicht hat, welches die Zivüdienstinitiative aus sozialethischer Sicht
würdigt und praktisch einer Unterstützung dieser «Tatbeweis»-Initiative
durch die katholische Kirche gleichkommt, geht das Rätselraten über
die Haltung der evangelischen Kirche weiter. Immer mehr befürchten
die Initianten, daß der Kirohenbund einen Gegenvorschlag präsentieren
könnte. Vom politischen Standpunkt aus wäre das recht unverständlich,

würde sich doch ein Gegenvorschlag in der heutigen politischen
Landschaft als «Initiativenkiller» auswirken. Unverständlich umso mehr,
als din Gegenvorschlag aus einer Richtung käme, welche der Zivildienstidee

meist freundlich gesinnt war. Gerade die Idee des Tatbeweises,
ein ausschlaggebender Punkt innerhalb der Initiative, wurde in einer
Kommission des Kirchenbundes kreiert. — Ein Blick in die Geschichte
lohnt sich.

Der Kirchenbund als Gegner
der religiös-sozialen Zivildienstpetition von 1922123

Die Auseinandersetzung der evangelischen Kirche mit dem Zivildienst
beginnt nicht, wie der Schweizerische Evangelische Kirchenbund (SEK)
selber darzustellen beliebt, erst 1947, als die AbgeordnetenVersammlung
eine Resolution zugunsten eines Zivildienstes verabschiedete2.
Zivildienst und Abrüstung waren schon in den zwanziger Jahren in der
Schweiz wichtige Postulate der — vor allem religiös-sozial dominierten

— Friedensbewegung3. Peter Hug weist zwar in einer historischen
Arbeit zum Thema4 nach, daß die Zivildienstidee — zum erstenmal
von religiös-sozialer Seite gefordert — ursprünglich als Trennungsinstrument

dienen sollte zwischen sozialistischön Anarchisten, welche
die Armee als bürgerliches Klasseninstrument ablehnten und auch zu
keinem Zivildienst bereit waren, und Tolstojanern, die sich der
Gewaltlosigkeit verpflichtet fühlten und deshalb den Militärdienst
verweigerten. So sollte der erste von Pfarrer Pettavel (1903) vorgeschlagene
Zivildienst ausschließlich der zweiten Gruppe zugute kommen. Hier
beginnt das bis heute dauernde Drama von Gewissensprüferei und
Trennung in «gute» und «böse» Militärverweigerer.

Die Forderung nach einem Zivildienst wird in den folgenden

304



Jahren von pazifistischen, religiös-sozialen und sozialistischen Kreisen
getragen. Auf größte Resonanz stößt die von Ragaz, Ceresole, von
Greyerz und andern lancierte Zivildienstpetition von 1922/23, mit
welcher sich auch der Kirchenbund auseinanderzusetzen hat. Der SEK-
Vorstand befindet in einer Sitzung vom Februar 1923, die Zivildienstpetition

sei abzulehnen, da die «Landesverteidigung unter den
gegenwärtigen Verhältnissen notwendig ist und keine Schwächung erfahren
darf». Er erklärt sich immerhin bereit, beim Bundesrat für einen waffenlosen

Müitärdienst einzutreten, nicht aber ohne zuerst die ausdrückliche

Bewilligung durch die Kirchenbundsmitglieder einzuholen. Diese
pflichten in den Hauptfragen dem SEK-Vorstand zwar bei; weil die
brieflichen Antworten jedoch in Details voneinander abweichen, sieht
der Vorstand nun plötzlich von einer Eingabe beim Bundesrat ab5. Die
doch recht bedenkliche Art, die Zivildienstpetition zu erledigen, stößt
in kirchlichen Kreisen kaum auf Widerstand. Ein wirksamer
Zusammenschluß kirchlich-pazifistischer Kreise sollte erst später in der
Vereinigung antimiliitaristisoher Pfarrer entstehen.

Frieden durch Antimilitarismus oder durch «innere Haltung»?

Die antimilitaristischen Pfarrer waren es dann auch, welche weiterhin
das Thema Zivildienst in die Kirche hineinbrachten, während die übrige
Zivildienstbewegung sich zersplitterte. Man beschritt dazu den Weg über
die Kantonalkirchen, und obschon die Anträge immer bescheidener
wurden (man begnügte sich mit der Forderung nach milderer Bestrafung

der Verweigerer), blieben sie erfolglos.
1938 entsteht aus der Vereinigung antimilitaristischer Pfarrer der

Kirchliche Friedensbund der Schweiz, welcher nicht mehr allein Geistliche

umfaßt, sondern sämtliche kirchlich-pazifistischen Kreise. Er ist
eine der wenigen Gruppen, welche während dem Zweiten Weltkrieg
pazifistische Ziele weiterverfolgen und unnachgiebig einen Zivildienst
oder — als Teilziel — eine mildere Bestrafung für Militärverweigerer
fordern. Anläßlich der Revision des Militärstrafgesetzes anfangs der
vierziger Jahre gelangt der Kirchliche Friedensbund als erste pazifistische

Organisation an den SEK-Vorstand. Dieser sieht in seiner Antwort
jedoch koine Möglichkeit, durch eine Eingabe bei den Militärinstanzen
etwas für die Militärverwdigerer zu erreichen. Er distanziert sich davon,
Millitärrichter in ihrer Beurtdilungsfreiheit einzuschränken. Eine müdere
Bestrafung könne nur erreicht werden, wenn sich das Rechtsempfinden
im Volk und in der Armee wandle. (Was aber, wenn sich das
Rechtsempfinden im Volk wandelt, nicht aber in der Armee?) Hier zeigen
sich Ansätze dines sehr unpolitischen Denkens im Kirchenbund, wie
es sich heute zu wiederholen scheint. 1946 findet es der Kirchenbund

305



sogar notwendig, sich gegenüber dem Kirchlichen Friedensbund
abzugrenzen, und das gerade in einer Zeit, in der ganz Europa von einem
pazifistischen Geist erfaßt wird (wie immer kurz nach einem Krieg): «Die
Sendung der Kirche besteht darin, auf Grund der göttlichen Wahrheit
den Frieden als innere Haltung im einzelnen schaffen zu helfen. Nur so,
und nicht auf der Linie eines einseitig verfochtenen Antimilitarismus
werde dereinst der Friede als Zustand erreicht werden.»^

Von der Motion Oltramare zum Gutachten BäumlinIHuber

Aber von da an bricht der SEK mit seiner quietistischen Haltung und
versucht nicht mehr, das Müitärverweigererproblem um jeden Preis zu
umgehen. Im März 1947 wird die Motion Oltramare (Dienstverweigerer
sollen anstelle einer Gefängnis- oder Zuchthausstrafe zu einem
Zivildienst gezwungen werden) im Nationalrat behandelt und — entgegen
der Meinung des Bundesrates — als Postulat angenommen. Dies
veranlaßt den Kirchlichen Friedensbund und andere Organisationen, den
SEK aufzufordern, eine ähnliche Bitte an den Bundesrat zu richten. Und
so wird noch im selben Jahr folgende Resolution gutgeheißen: «Die
Abgeordnetenversammlung des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes

hat mit Genugtuung von der Annahme des Postulats Oltramare
im Nationalrat betreffend die Behandlung der Dienstverweigerer aus
Gewissensgründen Kenntnis genommen. Sie ersucht den Bundesrat, das
Postulat wohlwollend zu prüfen im Blick auf diejenigen, die vor allem
aus religiösen Gründen sich nicht in eine Armee glauben eingliedern
lassen zu dürfen, selbst wenn diese Armee, wie die unsere, defensiven
Charakter hat. Sie wünscht die Einführung eines obligatorischen
Zivildienstes, der länger und ebenso anstrengend und gefährlich wie der
Militärdienst ist, zugunsten derjenigen unter den Dienstverweigerern,
deren Motive als unabweislich, ehrenhaft und uneigennützig erkannt
sind.»!

Die Versammlung reitet zwar wacker mit auf der Gewissens-
richterei und schränkt den Zivildienst ein auf religiöse Verweigerung
— eine ethisch recht fragwürdige Haltung. Bedeutend ist diese erste
grundsätzliche Stellungnahme für einen Zivildienst dennoch.

In den fünfziger Jahren gerät das Thema Militärdienstverweigerung
wieder ganz aus dem Blickwinkel des Kirchenbundes; umso mehr
engagieren sich aber die einzelnen Kantonalkirchen in der Frage. Die
sechziger Jahre sind gekennzeichnet durch ein bewegtes politisches
Geschehen um das Problem der Militärverweigerung. Ein Postulat, eine
Einzelinitiative, dazu eine Petition des Schweizerischen Friedensrates
werden eingereicht und — natürlich — abgelehnt. Es kommt zudem
zu den ersten direkten Aktionen und Demonstrationen von Militär-

306



Verweigerern, zu Hungerstreiks und so weiter. Die pazifistische und
antimilitaristische Bewegung wird stärker. Dies vermag auch wieder
den Kirchenbund zu aktivieren. Der Vorstand beauftragt 1961 einen
Ausschuß mit dem Studium der Militärverweigererfrage und der
Abklärung der Verfassungsmäßigkeit eines Zivildienstes. Ein Gutachten
der Staatsrechtler Bäumlin und Huber stellt fest, daß ein Zivildienst,
mit einer gesetzlichen Grundlage, nicht verfassungswidrig sei. (Es handelt

sich um denselben Huber, der im Sommer 1982 über die
Tatbeweisinitiative lästert, daß sie gegen Sinn und Geist der
Bundesverfassung verstoße.) Ein Konflikt zwischen christlicher Ethik und
Militärdienstpflicht sei nicht zu bestreiten, schreibt der SEK-Vorstand
im Vorwort des publizierten Gutachtens. Diesem wird zwar einige
Zeit später ein im Auftrag des EMD erstelltes Gegengutachten von
Professor Bridel in Lausanne entgegengesetzt. Was anderes kommt dabei
heraus, als daß Zivildienst dem Sinn der Bundesverfassung widerspreche?

Als Folge des bewegten Geschehens in den sechziger Jahren bringt
dann wenigstens das revidierte Militärstrafgesetz von 1967 einige
Erleichterungen: Es können auch Haftstrafen ausgesprochen werden für
Verweigerer in «schwerer Gewissensnot», zudem soll es endlich ganz
unterlassen werden, den Verweigerern die bürgerlichen Ehrenrechte
abzusprechen.

Zustimmung zur Münchensteiner-Initiative —
Bedenken gegen die Gewissensrichterei

Noch mehr bewegt sich die Verweigererszene anfangs der siebziger
Jahre. Und ohne Uebertreibung ist dabei zu sagen, daß der Schweizerische

Evangelische Kirchenbund zu einer der inspirierenden Kräfte
gehört, welche dazu drängen, das Militärverweigererproblem ernsthaft
zu lösen. Die zweiunddreißig Pfarrer aus der Westschweiz, die im
Februar 1972 jede Teilnahme an der militärischen Landesverteidigung
verweigerten, haben sicher dazu beigetragen.

1970 wird auch die umstrittene Münchensteiner-Initiative lanciert
(umstritten, weil die endgültige Abstimmungsvorlage — verstümmelt
durch EMD und Bundesbehörden — nur religiöse Verweigerer in
schwerer Gewissensnot, aufgrund einer Gewissensprüfung, zum
Zivildienst zulassen wollte). Nach gründlicher Prüfung «aller damit in
Zusammenhang stehenden Fragen» entschließt sich der Vorstand, die
Initiative zu unterstützen, allerdings mit dem Vorbehalt, daß die
Gewissensgründe näher umschrieben werden müßten. Eine theologische
Kommission wird beauftragt, ein Gutachten zu erstellen.

Damit wird zum ersten Mal das grundlegende Problem, das kirchliche

Kreise schon immer mit der Kriminalisierung von Militärverweigerern

verbunden haben, erkannt und thematisiert: Nicht antimilitaristi-

307



sehe Beweggründe bringen die Kirche zu ihrem Engagement für einen
Zivildienst, sondern allein die Tatsache, daß Menschen aufgrund ihres
Gewissens bestraft werden. Gleichzeitig beginnt die Kirche, das
Gewissen als objektiv nicht beurteilbar zu bezeichnen. Die theologische
Kommission erarbeitet ein Gutachten, welches für die Schaffung eines
Zivildienstes eintritt. Der Gewissensbegriff bei Militärverweigerern und
vor allem seine fragwürdige Anwendung im Militärstrafrecht erfahren
berechtigte Kritik. Eine Gewissensprüfung wird abgelehnt und eine freie
Wahl bevorzugt, jedoch soll der Militärdienst die Regel, der Zivildienst
die Ausnahme bleiben. Damit wird bereits die Idee des Tatbeweises,
die der heutigen Initiative als wesentliches Merkmal zugrunde liegt,
kreiert?!.

Anläßlich der Vernehmlassung zur Initiative bringt der Kirchenbund

1977 seine Bedenken gegen die Gewissensrichterei auch ein. Er
macht deutlich, daß es primär auf die Ernsthaftigkeit des Gewissens
ankomme und nicht auf die Prüfung der Motive. Obschon die
Abstimmungsvorlage diesem Bedenken nicht Rechnung trägt, unterstützt sie der
Kirchenbund tatkräftig. Doch am 4. Dezember 1977 verwerfen Volk
und Stände die Vorlage, da sie von rechtsbürgerlichen wie auch von
pazifistischen Kreisen abgelehnt wird.

Noch ein letztes Mal, im Jahr 1979, setzt sich der Kirchenbund für
eine progressive Lösung des Problems ein: In der Vernehmlassung zum
Entwurf für eine Totalrevision der Bundesverfassung, welche auch
einen zivüen Ersatzdienst vorsieht, warnt er vor einer restriktiven
Auslegung des Gewissensbegriffs: Auch der «politische» Militärverweigerer
befinde sich in einer schweren Gewissensnot Das weitverbreitete
Vorurteil solle endlich aufgegeben werden, daß eine solche Verweigerung
aus nur politischen Motiven erfolge und nichts mit Ethik zu tun habe.
Mit der Zeit müßten auch neue Normensysteme wie zum Beispiel die
internationale Solidarität akzeptiert werden.

Uebervorsichtiges Taktieren gegenüber der Tatbeweis-Initiative

Eine vorbehaltlose, aktive Unterstützung der neuen, 1979 eingereichten
Zivildienstinitiative sollte daher auf der Hand liegen. Zwei wesentliche
Punkte beinhaltet dieses Volksbegehren: Die Ernsthaftigkeit seines
Gewissensentscheids soll der Verweigerer dadurch beweisen, daß er
eine anderthalbmal so lange Dienstdauer in Kauf nimmt wie ein
Mihtärdienstleistender (Tatbeweis), womit eine Gewissensprüfung
entfällt. Hinzu kommt das Kriterium der Friedensrelevanz: Zivildienst soll
dazu beitragen, «Ursachen gewaltsamer Auseinandersetzungen zu
beseitigen, menschenwürdige Lebensverhältnisse zu schaffen und die
internationale Solidarität zu stärken».

308



Merkwürdigerweise ist eine Unterstützung der Initiative durch die
evangelische Kirche bis heute ausgebheben. Ebenso unverständlich ist,
daß man sich jetzt —ausgehend von Hans Ruh, dem Leiter des
sozialethischen Instituts des SEK — offenbar für einen Gegenvorschlag stark
macht. Ruh kritisiert an der Initiative, daß durch das vorgesehene
Engagement im Zivildienst nur individuelle Friedenspolitik geleistet
werde. Friedenspolitik sei jedoch Sache des Staates und nicht des
Einzelnen. Sein Haupteinwand ist ein verfassungsrechtlicher: Die
Landesverteidigung wäre bei Annahme der Initiative nicht mehr gesichert. Ein
Gegenvorschlag müßte demnach berücksichtigen, daß Zivildienst nur
soweit möglich sei, als die Bestände der Armee nicht tangiert würden.
Der Staat hätte zu entscheiden, wie viele Zivildienstleistende überhaupt
zugelassen werden dürften. Und damit wären wir wieder bei der
Gewissensprüfung angelangt.

Diese Einwände sind völlig haltlos: Das vom Service Civil
International in diesem Sommer publizierte Organisationsmodell macht deutlich,

wie einfach ein Zivildienst aufgebaut werden kann und wie
notwendig individuelle Friedensarbeit durch Zivildienstleistende wäre, so
zum Beispiel im Sozialwesen, in Friedensorganisationen, in Bereichen
der Oekologie, der Erwachsenenbildung oder der Entwicklungszusam-
menarbeit9.

Ließe sich der Kirchenbund tatsächlich auf einen Gegenvorschlag
ein, so wäre das aus verschiedenen Gründen zu bedauern: Die Kirche,
jahrzehntelang selber darum bemüht, das Zivildienstproblem einer
Lösung näher zu bringen, fiele der Zivildienstbewegung in den Rücken,
machte ihre Arbeit zunichte. Politisch gesehen wäre der Kirchenbund
naiv, wenn er meinte, mit einem Aenderungsvorschlag dem Zivildienst
zum Durchbruch zu verhelfen. Er würde nur noch etwas mehr
Verwirrung in die wenig sachbezogene (weil zu emotionsgeladene)
Diskussion bringen. Ein Gegenvorschlag wäre zudem das Mittel des politischen

Gegners, um die grundsätzlichen Befürworter eines Zivildienstes
— wie schon gehabt — zu spalten. Falls aber die Tatbeweis-Initiative
vom Volk abgelehnt werden sollte, hätten die Politiker das
Militärverweigerer-Problem trotzdem zu lösen. Denn gerade auch den bürgerlichen

Kreisen sollte es ein Problem sein, daß die Schweiz als praktisch
einziges westeuropäisches Land sich den Vorwurf gefallen lassen muß,
Militärverweigerer zu mißhandeln. Niemand hinderte daher den Kirchenbund

daran, nach einem Scheitern der Tatbeweis-Vorlage eine neue
Initiative anzuregen.

Theologisch gesehen ist die ganze Sache am fragwürdigsten. Der
Bruch, den der Kirchenbund mit seiner jüngeren Zivildiensttradition
begeht, ist ein deutliches Zeichen der Resignation, bedingt durch das

309



Erstarken der politischen Reaktion. Am Ende steht eine Politik, die
— verfahren in lauter Sachzwänge — sich für die Unmenschlichkeit
entscheidet, für Zerstörung und Gewalt, letztlich für den Tod. Deutlich
zeigt sich das weltweit im Rüstungswahnsinn, in der Schweiz in der
massiven Ablehnung der «Mitenand»-Initiative oder in der Annahme
der «Maulkorb»-Paragraphen. Durch seine übervorsichtige Haltung in
der Zivildienstfrage arrangiert sich der Kirchenbund mit dieser
zerstörerischen und unmenschlichen Politik. Hätte aber nicht gerade die
Kirche die Aufgabe, die Resignation überwinden zu helfen? Wo bleibt
denn da die dem Christentum eigene Hoffnung, welche Ausschau hält
nach dem möglichen Besseren, welche die Grenze überwindet zwischen
mangelhafter Realität und ferner Utopie und das Unmögliche möglich
macht zugunsten des Menschlichen, in konsequenter Nachfolge von
Jesus Christus und im Vertrauen auf Gott?

Anmerkungen:
1 Militärdienst, Militärdienstverweigerung, Zivildienst. Hrsg. von der

Schweizerischen Nationalkommission Justitia et Pax, Freiburg 1981.
2 So zum Beispiel in: Zivildienst in der Schweiz, Ueberlegungen zu einem

Organisationsmodell, Studien und Berichte aus dem Institut für Sozialethik des
SEK, Nr. 7, Bern, 1973, S. 36.

3 Vgl. Alex Kugler, Zivildienst und Abrüstung. Pazifismus und Antimilitarismus
in der Schweiz vom Ende des Ersten Weltkrieges bis in die zwanziger

Jahre. Lizentiatsarbeit an der Uni Basel. Maschinenschrift, 1978.
4 Vgl. Peter Hug, Die Geschichte des Zivildienstes in der Schweiz bis zum

Ende des Zweiten Weltkrieges in Auseinandersetzung mit den Bestrebungen
für eine Arbeitsdienstpflicht, Seminararbeit an der Uni Bern, Maschinenschrift,

1982.
5 SEK, Jahresbericht 1923, S. 3f.
6 SEK, Protokoll der Abgeordnetenversammlung 1946, S. 4.
7 SEK, Protokoll der Abgeordnetenversammlung 1947, S. 23.
8 Vgl. Militärdienstverweigerung aus Gewissensgründen. Gutachten, hrsg. von

der Theologischen Kommission des SEK. Studien und Berichte, Nr. 4, aus dem
Institut für Sozialethik, Bern 1972.

9 Modell eines Zivildienstes in der Schweiz, 1982, zu beziehen beim Service
Civil International, Postfach 141, 1700 Freiburg 1.

Sozialismus ist Antimilitarismus. Der moderne Militarismus ist die stärkste
Stütze des Kapitalismus und der obligatorische Militärdienst der Eckstein
der ganzen Gewaltordnung, auf der die heutige Gesellschaft ruht. Ein
sozialistischer Militarismus ist sozialistischer Verrat. Forderung eines Sozialismus,

der sich selbst treu bleibt, ist die allgemeine und völlige Abrüstung.
Diese muß, wenn nötig, durch allgemeine Dienstverweigerung, den Militär¬

streik im Großen, durchgeführt werden.
(Leonhard Ragaz, Ein sozialistisches Programm, Olten 1919, S. 135)

310


	Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund und Zivildienst : ein geschichtlicher Rückblick in politischer Absicht

