Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 10

Artikel: Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund und Zivildienst : ein
geschichtlicher Ruckblick in politischer Absicht

Autor: Studer, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143007

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS STUDER

Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund
und Zivildienst

Ein geschichtlicher Riickblick in politischer Absicht

Nachdem die Nationalkommission Justitia et Pax ein Dossier! ver-
offentlicht hat, welches die Zivildienstinitiative aus sozialethischer Sicht
wiirdigt und praktisch einer Unterstiitzung dieser «Tatbeweis»-Initiative
durch die katholische Kirche gleichkommt, geht das Rétselraten {iber
die Haltung der evangelischen Kirche weliter. Immer mehr betiirchten
die Initianten, daB3 der Kirchenbund einen Gegenvorschlag prisentieren
konnte. Vom politischen Standpunkt aus wire das recht unverstidnd-
lich, wiirde sich doch ein Gegenvorschlag ‘in der heutigen politischen
Landschaft als «Initiativenkiller» auswirken. Unverstdndlich umso mehr,
als ein Gegenvorschlag aus einer Richtung kime, welche der Zivildienst-
idee meist freundlich gesinnt war. Gerade die Idee des Tatbeweises,
ein ausschlaggebender Punkt innerhalb der Initiative, wurde in einer
Kommission des Kirchenbundes kreiert. — Ein Blick in die Geschichte
lohnt sich.
Der Kirchenbund als Gegner
der religios-sozialen Zivildienstpetition von 1922/23

Die Auseinandersetzung der evangelischen Kirche mit dem Zivildienst
beginnt nicht, wie der Schweizerische Evangelische Kirchenbund (SEK)
selber darzustellen beliebt, erst 1947, als die Abgeordnetenversammlung
eine Resolution zugunsten eines Zivildienstes verabschiedete2. Zivil-
dienst und Abriistung waren schon in den zwanziger Jahren in der
Schweiz wichtige Postulate der — vor allem religios-sozial dominier-
ten — Friedensbewegung3. Peter Hug weist zwar in einer historischen
Arbeit zum Thema4 nach, dafl die Zivildienstidee — zum erstenmal
von religios-sozialer Seite gefordert — urspriinglich als Trennungs-
instrument dienen sollte zwischen sozialistischen Anarchisten, welche
die Armee als biirgerliches Klasseninstrument ablehnten und auch zu
keinem Zivildienst bereit waren, und Tolstojanern, die sich der Gewalt-
losigkeit verpflichtet fithlten und deshalb den Militirdienst ver-
weigerten. So sollte der erste von Pfarrer Pettavel (1903) vorgeschlagene
Zivildienst ausschlieBlich der zweiten Gruppe zugute kommen. Hier
beginnt das bis heute dauernde Drama von Gewissenspriiferei und
Trennung in ¢gute» und ¢bdse» Militdrverweligerer.

Die Forderung nach einem Zivildienst wird in den folgenden

304



Jahren von pazifistischen, religios-sozialen und sozialistischen Kreisen
getragen. Auf grofite Resonanz stofit die von Ragaz, Ceresole, von
Greyerz und andern lancierte Zivildienstpetition von 1922/23, mit
welcher sich auch der Kirchenbund auseinanderzusetzen hat. Der SEK-
Vorstand befindet in einer Sitzung vom Februar 1923, die Zivildienst-
petition sei abzulehnen, da die «Landesverteidigung unter den gegen-
wirtigen Verhidltnissen notwendig ist tind keine Schwichung erfahren
darfy. Er erkldrt sich immerhin bereit, beim Bundesrat fiir einen waffen-
losen Militdrdienst einzutreten, nicht aber ohne zuerst die ausdriick-
liche Bewilligung durch die Kirchenbundsmitglieder einzuholen. Diese
pflichten in den Hauptfragen dem SEK-Vorstand zwar bei; weil die
brieflichen Antworten jedoch in Details voneinander abweichen, sieht
der Vorstand nun piotzlich von einer Eingabe beim Bundesrat ab5. Die
doch recht bedenkliche Art, die Zivildienstpetition zu erledigen, stoft
in kirchlichen Kreisen kaum :auf Widerstand. Ein wirksamer Zusam-
menschluB kirchlich-pazifistischer Kreise sollte erst spiter in der Ver-
einigung antimilitaristischer Pfarrer entstehen.

Frieden durch Antimilitarismus oder durch «innere Haltungy?

Die antimilitaristischen Pfarrer waren e¢s dann auch, welche weliterhin
das Thema Zivildienst in die Kirche hineinbrachten, wihrend die librige
Zivildienstbewegung sich zersplitterte. Man beschritt dazu den Weg tiber
die Kantonalkirchen, und obschon die Antrige immer bescheidener
wurden (man begniigte sich mit der Forderung mach milderer Bestra-
fung der Verweigerer), blieben sie erfolglos.

1938 entsteht aus der Vereinigung antimilitaristischer Pfarrer der
Kirchliche Friedensbund der Schweiz, welcher nicht mehr allein Geist-
liche umfaBt, sondern sdmtliche kirchlich-pazifistischen Kreise. Er ist
eine der wenigen Gruppen, welche wihrend dem Zweiten Weltkrieg
pazifistische Ziele weiterverfolgen und unnachgiebig einen Zivildienst
oder — als Teilziel — eine mildere Bestrafung fiir Militirverweigerer
fordern. AnldBlich der Revision des Militidrstrafgesetzes anfangs der
vierziger Jahre gelangt der Kirchliche Friedensbund als erste pazifisti-
sche Organisation an den SEK-Vorstand. Dieser sieht in seiner Antwort
jedoch keine Moglichkeit, durch eine Eingabe bei den Militdrinstanzen
etwas fiir die Militdrverweigerer zu erreichen. Er distanziert sich davon,
Militarrichter in ihrer Beurteilungsfreiheit einzuschranken. Eine mildere
Bestrafung konne nur erreicht werden, wenn sich das Rechtsempfinden
im Volk und in der Armee wandle. (Was aber, wenn sich das Rechts-
empfinden im Volk wandelt, nicht aber in der Armee?) Hier zeigen
sich Ansdtze elines sehr unpolitischen Denkens im Kirchenbund, wie
es sich heute zu wiederholen scheint. 1946 findet es der Kirchenbund

305



sogar notwendig, sich gegeniiber dem Kirchlichen Friedensbund abzu-
grenzen, und das gerade in einer Zeit, in der ganz Europa von einem
pazifistischen Geist erfaBBt wird (wie immer kurz nach einem Krieg): «Die
Sendung der Kirche besteht darin, auf Grund der gottlichen W ahrheit
den Frieden als innere Haltung im einzelnen schaffen zu helfen. Nur so,
und nicht auf der Linie eines einseitig verfochtenen Antimilitarismus
werde dereinst der Friede als Zustand crreicht werden.»6

Von der Motion Oltramare zum Gutachten Bdaumlin/Huber

Aber von da an bricht der SEK mit seiner quictistischen Haltung und ver-
sucht nicht mehr, das Militdrverweigererproblem um jeden Preis zu
umgehen. Im Mirz 1947 wird die Motion Oltramare (Dienstverweigerer
sollen anstelle einer Gefingnis- oder Zuchthausstrafe zu einem  Zivil-
dienst gezwungen werden) im Nationalrat behandelt und — entgegen
der Meinung des Bundesrates — als Postulat angenommen. Dies ver-
anlaBt den Kirchlichen Friedensbund und andere Organisationen, den
SEK aufzufordern, eine dhnliche Bitte an den Bundesrat zu richten. Und
so wird noch im selben Jahr folgende Resolution gutgeheilen: «Die
Abgeordnetenversammlung des Schweizerischen Evangelischen Kirchen-
bundes hat mit Genugtuung von der Annahme des Postulats Oltramare
im Nationalrat betreffend die Behandlung der Dienstverweigerer aus
Gewissensgriinden Kenntnis genommen. Sie ersucht den Bundesrat, das
Postulat wohlwollend zu priifen im Blick auf diejenigen, die vor allem
aus religiosen Griinden sich nicht in eine Armee glauben eingliedern
lassen zu diirfen, selbst wenn diese Armee, wie die unsere, defensiven
Charakter hat. Sie wiinscht die Einfiihrung eines obligatorischen Zivil-
dienstes, der linger und ebenso anstrengend und gefihrlich wie der
Militirdienst ist, zugunsten derjenigen unter den Dienstverweigerern,
deren Motive als unabweislich, ehrenhaft und uneigenniitzig erkannt
sind.»7

Die Versammlung reitet zwar wacker mit auf der Gewissens-
richterei und schrinkt den Zivildienst ein auf religiose Verweigerung
— eine ethisch recht fragwiirdige Haltung. Bedeutend ist diese erste
grundsitzliche Stellungnahme fiir einen Zivildienst dennoch.

In den fiinfziger Jahren gerit das Thema Militardienstverweigerung
wieder ganz aus dem Blickwinkel des Kirchenbundes; umso mehr en-
gagieren sich aber die einzelnen Kantonalkirchen in der Frage. Die
sechziger Jahre sind gekennzeichnet durch ein bewegtes politisches Ge-
schehen um das Problem der Militirverweigerung. Ein Postulat, eine
Einzelinitiative, dazu eine Petition des Schweizerischen Friedensrates
werden eingereicht und — natiirlich — abgelehnt. Es kommt zudem
zu den ersten direkten Aktionen und Demonstrationen von Militdr-

306



verweigerern, zu Hungerstreiks und so weiter. Die pazifistische und
antimilitaristische Bewegung wird stidrker. Dies vermag auch wieder
den Kirchenbund zu aktivieren. Der Vorstand beauftragt 1961 einen
Ausschuf3 mit dem Studium der Militirverweigererfrage und der Ab-
klarung der VerfassungsmibBigkeit eines Zivildienstes. Ein Gutachten
der Staatsrechtler Baumlin und Huber stellt fest, daB3 ein Zivildienst,
mit einer gesetzlichen Grundlage, nicht verfassungswidrig sei. (Es han-
delt sich um denselben Huber, der im Sommer 1982 iiber die Tat-
beweisinitiative lidstert, daf} sie gegen Sinn und Geist der Bundes-
verfassung verstofie.) Ein Konflikt zwischen christlicher Ethik und
Militardienstpflicht sei nicht zu bestreiten, schreibt der SEK-Vorstand
im Vorwort des publizierten Gutachtens. Diesem wird zwar einige
Zeit spiter ein im Auftrag des EMD erstelltes Gegengutachten von
Professor Bridel in Lausanne entgegengesetzt. Was anderes kommt dabei
heraus, als daB} Zivildienst dem Sinn der Bundesverfassung widerspreche?

Als Folge des bewegten Geschehens in den sechziger Jahren bringt
dann wenigstens das revidierte Militirstrafgesetz von 1967 einige Er-
leichterungen: Es konnen auch Haftstrafen ausgesprochen werden fiir
Verweigerer in «schwerer Gewissensnoty, zudem soll es endlich ganz
unterlassen werden, den Verweigerern die biirgerlichen Ehrenrechte
abzusprechen.

Zustimmung zur Miinchensteiner-Initiative —
Bedenken gegen die Gewissensrichterei

Noch mehr bewegt sich die Verweigererszene anfangs der siecbziger
Jahre. Und ohne Uebertreibung ist dabei zu sagen, daBl der Schweizeri-
sche Evangelische Kirchenbund zu einer der inspirierenden Krifte ge-
hort, welche dazu driangen, das Militdrverweigererproblem ernsthaft
zu l0sen. Die zweiunddreiBig Pfarrer aus der Westschweiz, die im
Februar 1972 jede Teilnahme an der militdrischen Landesverteidigung
verweigerten, haben sicher dazu beigetragen.

1970 wird auch die umstrittene Miinchensteiner-Initiative lanciert
(umstritten, weil die endgiiltige Abstimmungsvorlage — verstiimmelt
durch EMD und Bundesbehdérden — nur religidse Verweigerer in
schwerer Gewissensnot, aufgrund einer Gewissenspriifung, zum Zivil-
dienst zulassen wollte). Nach griindlicher Priifung «aller damit in Zu-
sammenhang stehenden Fragen» entschlieBt sich der Vorstand, die
Initiative zu unterstiitzen, allerdings mit dem Vorbehalt, daB} die Ge-
wissensgriinde ndher umschrieben werden miiSten. Eine theologische
Kommission wird beauftragt, ein Gutachten zu erstellen.

Damit wird zum ersten Mal das grundlegende Problem, das kirch-
liche Kreise schon immer mit der Kriminalisierung von Militirverwei-
gerern verbunden haben, erkannt und thematisiert: Nicht antimilitaristi-

307



sche Beweggriinde bringen die Kirche zu ihrem Engagement fiir einen
Zivildienst, sondern allein die Tatsache, dal Menschen aufgrund ihres
Gewissens bestraft werden. Gleichzeitig beginnt die Kirche, das Ge-
wissen als objektiv nicht beurteilbar zu bezeichnen. Die theologische
Kommission erarbeitet ein Gutachten, welches fiir die Schaffung eines
Zivildienstes eintritt. Der Gewissensbegriff bei Militirverweigerern und
vor allem seine fragwiirdige Anwendung im Militdrstrafrecht erfahren
berechtigte Kritik. Eine Gewissenspriifung wird abgelehnt und eine freie
Wabhl bevorzugt, jedoch soll der Militardienst die Regel, der Zivildienst
die Ausnahme bleiben. Damit wird bereits die Idee des Tatbeweises,
die der heutigen Initiative als wesentliches Merkmal zugrunde liegt,
kreiert8.

AnldaBlich der Vernchmlassung zui Initiative bringt der Kirchen-
bund 1977 seine Bedenken gegen die Gewissensrichterei auch ein. Er
macht deutlich, daBl es primidr auf die Ernsthaftigkeit des Gewissens
ankomme und nicht auf die Priifung der Motive. Obschon die Abstim-
mungsvorlage diesem Bedenken nicht Rechnung tragt, unterstiitzt sie der
Kirchenbund tatkréftig. Doch am 4. Dezember 1977 verwerfen Volk
und Stinde die Vorlage, da sie von rechtsbiirgerlichen wie auch von
pazifistischen Kreisen abgelehnt wird.

Noch ein letztes Mal, im Jahr 1979, setzt sich der Kirchenbund fiir
eine progressive Losung des Problems ein: In der Vernehmlassung zum
Entwurf fiir eine Totalrevision der PBundesverfassung, welche auch
einen zivilen Ersatzdienst vorsieht, warnt er vor einer restriktiven Aus-
legung des Gewissensbegriffs: Auch der «politischey Militarverweigerer
befinde sich in einer schweren Gewissensnot. Das weitverbreitete Vor-
urteil solle endlich aufgegeben werden, dall eine solche Verweigerung
aus nur politischen Motiven erfolge und nichts mit Ethik zu tun habe.
Mit der Zeit miiliten auch neue Normensysteme wie zum Beispiel die
internationale Solidaritit akzeptiert werden.

Uebervorsichtiges Taktieren gegeniiber der Tatbeweis-Initiative

Eine vorbehaltlose, aktive Unterstiitzung der neuen, 1979 eingereichten
Zivildienstinitiative sollte daher auf der Hand liegen. Zwei wesentliche
Punkte beinhaltet dieses Volksbegehren: Die Ernsthaftigkeit seines
Gewissensentscheids soll der Verweigerer dadurch beweisen, daf3 er
eine anderthalbmal so lange Dienstdauer in Kauf nimmt wie ein
Militirdienstleistender (Tatbeweis), womit eine Gewissenspriifung ent-
fallt. Hinzu kommt das Kriterium der Friedensrelevanz: Zivildienst soll
dazu beitragen, «Ursachen gewaltsamer Auseinandersetzungen zu be-
seitigen, menschenwiirdige Lebensverhiltnisse zu schaffen und die
internationale Solidaritit zu stidrkeny.

308



Merkwiirdigerweise ist eine Unterstiitzung der Initiative durch die
evangelische Kirche bis heute ausgeblicben. Ebenso unverstindlich ist,
daB man sich jetzt — ausgehend von Hans Ruh, dem Leiter des sozial-
ethischen Instituts des SEK — offenbar fiir einen Gegenvorschlag stark
macht. Ruh kritisiert an der Initiative, dafl durch das vorgesehene
Engagement im Zivildienst nur individuelle Friedenspolitik geleistet
werde. Friedenspolitik sei jedoch Sache des Staates und nicht des Ein-
zelnen. Sein Haupteinwand ist ein verfassungsrechtlicher: Die Landes-
verteidigung wire bei Annahme der Initiative nicht mehr gesichert. Ein
Gegenvorschlag miiite demnach beriicksichtigen, dal Zivildienst nur
soweit moglich sei, als die Bestinde der Armee nicht tangiert wiirden.
Der Staat hitte zu entscheiden, wie viele Zivildienstleistende {iberhaupt
zugelassen werden diirften. Und damit widren wir wieder bei der Ge-
wissenspriifung angelangt.

Diese Einwinde sind vollig haltlos: Das vom Service Civil Inter-
national in diesem Sommer publizierte Organisationsmodell macht deut-
lich, wie einfach ein Zivildienst aufgebaut werden kann und wie not-
wendig individuelle Friedensarbeit durch Zivildienstleistende wire, so
zum Beispiel im Sozialwesen, in Friedensorganisationen, in Bereichen
der Ockologie, der Erwachsenenbildung oder der Entwicklungszusam-
menarbeit9.

LieBe sich der Kirchenbund tatsidchlich auf einen Gegenvorschlag
ein, so wire das aus verschiedenen Griinden zu bedauern: Die Kirche,
jahrzehntelang selber darum bemiiht, das Zivildienstproblem -einer
Losung niher zu bringen, fiele der Zivildienstbewegung in den Riicken,
machte ihre Arbeit zunichte. Politisch gesehen wire der Kirchenbund
naiv, wenn er meinte, mit einem Aenderungsvorschlag dem Zivildienst
zum Durchbruch zu verhelfen. Er wiirde nur noch etwas mehr Ver-
wirrung in die wenig sachbezogene (weil zu emotionsgeladene) Dis-
kussion bringen. Ein Gegenvorschlag wire zudem das Mittel des politi-
schen Gegners, um die grundsétzlichen Befiirworter eines Zivildienstes
— wie schon gehabt — zu spalten. Falls aber die Tatbeweis-Initiative
vom Volk abgelehnt werden sollte, hatten die Politiker das Militér-
verweigerer-Problem trotzdem zu l6sen. Denn gerade auch den biirger-
lichen Kreisen sollte es ein Problem sein, dal} die Schweiz als praktisch
einziges westeuropiisches Land sich den Vorwurf gefallen lassen muB,
Militarverweigerer zu miBhandeln. Niemand hinderte daher den Kirchen-
bund daran, nach einem Scheitern der Tatbeweis-Vorlage eine neue
Initiative anzuregen.

Theologisch gesehen ist die ganze Sache am fragwiirdigsten. Der
Bruch, den der Kirchenbund mit seiner jlingeren Zivildiensttradition
begeht, ist ein deutliches Zeichen der Resignation, bedingt durch das

309



Erstarken der politischen Reaktion. Am Ende steht eine Politik, die
— verfahren in lauter Sachzwinge — sich fiir die Unmenschlichkeit
entscheidet, fiir Zerstorung und Gewalt, letztlich fiir den Tod. Deutlich
zeigt sich das weltweit im Riistungswahnsinn, in der Schweiz in der
massiven Ablehnung der ¢Mitenandy-Initiative oder in der Annahme
der «Maulkorb»-Paragraphen. Durch seine iibervorsichtige Haltung in
der Zivildienstfrage arrangiert sich der Kirchenbund mit dieser zer-
storerischen und unmenschlichen Politik. Hitte aber nicht gerade die
Kirche die Aufgabe, dic Resignation iiberwinden zu helfen? Wo bleibt
denn da die dem Christentum eigene Hoffnung, welche Ausschau halt
nach dem moglichen Besseren, welche die Grenze liberwindet zwischen
mangelhafter Realitdt und ferner Utopie und das Unmogliche moglich
macht zugunsten des Menschlichen, in konsequenter Nachfolge von
Jesus Christus und im Vertrauen auf Gott?

Anmerkungen:

1 Militirdienst, Militardienstverweigerung, Zivildienst. Hrsg. von der Schwei-
zerischen Nationalkommission Justitia ct Pax, Freiburg 1981.

2 So zum Beispiel in: Zivildienst in der Schweiz, Ueberlegungen zu einem Or-
ganisationsmodell, Studien und Berichte aus dem Institut fiir Sozialethik des
SEK, Nr. 7, Bern, 1973, S. 36.

3 Vgl. Alex Kugler, Zivildienst und Abriistung. Pazifismus und Antimilitaris-
mus in der Schweiz vom Ende des Ersten Weltkrieges bis in die zwanziger
Jahre. Lizentiatsarbeit an der Uni Basel. Maschinenschrift, 1978.

4 Vgl. Peter Hug, Die Geschichte des Zivildienstes in der Schweiz bis zum

Ende des Zweiten Weltkrieges in Auseinandersetzung mit den Bestrebungen

fiir eine Arbeitsdienstpflicht, Seminararbeit an der Uni Bern, Maschinen-

schrift, 1982.

SEK, Jahresbericht 1923, S. 3f.

SEK, Protokoll der Abgeordnetenversammiung 1946, S. 4.

SEK, Protokoll der Abgeordnetenversammlung 1947, S. 23.

Vgl. Militirdienstverweigerung aus Gewissensgriinden. Gutachten, hrsg. von

der Theologischen Kommission des SEK. Studien und Berichte, Nr. 4, aus dem

Institut fiir Sozialethik, Bern 1972,

9 Modell eines Zivildienstes in der Schweiz, 1982, zu bezichen beim Service
Civil International, Postfach 141, 1700 Freiburg 1.

0~ O\ La

Sozialismus ist Antimilitarismus. Der moderne Militarismus ist die stdrkste

Stiitze des Kapitalismus und der obligatorische Militdrdienst der Eckstein

der ganzen Gewaltordnung, auf der die heutige Gesellschaft ruht. Ein so-

zialistischer Militarismus ist sozialistischer Verrat. Forderung eines Sozialis-

mus, der sich selbst treu bleibt, ist die allgemeine und véllige Abriistung.

Diese muB, wenn nétig, durch allgemeine Dienstverweigerung, den Militér-
streik im GroBen, durchgefiihrt werden.

(Leonhard Ragaz, Ein sozialistisches Programm, Olten 1919, S. 135)

310



	Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund und Zivildienst : ein geschichtlicher Rückblick in politischer Absicht

