
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 9

Artikel: Aufgaben kirchlicher Friedensarbeit

Autor: Stückelberger, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTOPH STÜCKELBERGER

Aufgaben kirchlicher Friedensarbeit*
Als kleine Vorbemerkung möchte ich erläutern, von welchem Hintergrund
her ich die folgenden Ueberlegungen zur Friedensfrage mache: Durch
meine gegenwärtige Tätigkeit als theologischer Beauftragter für Jugendarbeit

der Jungen Kirche Schweiz bin ich konfrontiert mit den
drängenden Aengsten und Fragen junger Menschen. Durch meine Arbeit in
zwei Kommissionen von «Brot für Brüder» mit ihrem Zweijahresthema
«Frieden wagen» für 1980 und 1981 habe ich mich mit der
entwicklungspolitischen Seite der Friedensfrage auseinandergesetzt. Und durch
meine Existenz als Bürger, Soldat und Theologe lebe ich in der Spannung

zwischen den eigenen Aengsten und christlicher, sozialethisch
reflektierter Verheißung des Reiches Gottes.

Wenn wir in Westeuropa vom Frieden reden, dann verbirgt sich
dahinter die Angst vor einem zukünftigen Krieg. Viele Jugendliche
betrachten das Kommen eines Dritten Weltkrieges fatalistisch als
unabwendbar. Wir leben aber schon jetzt im Krieg: Im ökologischen Krieg
mit der Natur, im ökonomischen Krieg mit der Dritten Welt — «der
wirkliche Krieg ist das Elend», sagt Helder Cämara in seiner
«Symphonie des deux mondes» —, im wieder verstärkten ideologischen Krieg
zwischen den Machtblöcken, in bürgerkriegsähnlichen Auseinandersetzungen

innerhalb unserer westeuropäischen Staaten und auch im
militärischen Krieg in vielen Teilen der Welt: 1945—1979 haben weltweit

133 bewaffnete Konflikte stattgefunden, wobei die Bürgerkriege,
zum Beispiel Lateinamerikas, lange nicht alle mitgezählt wurden. 1 Von
dieser Feststellung über die gegenwärtige Situation ausgehend, möchte
ich nun zwei Fragen behandeln:

I. Welchen Frieden erstreben wir?
II. Welche Aufgaben stellen sich uns als Kirchen?

I. Welchen Frieden meinen wir?

Alle wollen den Frieden. Aber den Frieden gibt es nicht. Wer vom
Frieden spricht, muß hinzufügen, welchen Frieden er meint. Vom
Frieden kann man also nur im Plural reden: im Sinne von
Friedensentwürfen. Christen meinen Frieden im umfassenden Sinne des
biblischen Schalom. Dazu gehören die folgenden Dimensionen:

Vortrag an der Konferenz der Kirchen am Bhein vom 3.-5. Mai 1982 auf
dem Liebfrauenberg/Elsaß.

255



Gerechtigkeit

Solidarität

Friede mit Gott
Versöhnung
Vergebung

Feindesliebe

»Rücksicht auf
Schwache und
Minderheiten

Freiheit

Geborgenheit
Sicherheit

Offenheit

FRIEDE
(Schalom)

Konfliktfähigkeit

Liebe/Zärtlichkeit

Auseinandersetzung

über
die Wahrheit

Lebensqualität/
materielles
Wohlergehen

Friede mit sich
selber

Friede) mit der
Natur (Oekologie)

Der Wert Friede wird definiert durch seine Relation zu andern Werten:
Friede in Gott, Friede in Freiheit, Friede in Gerechtigkeit und so weiter.
Der pohtische Konflikt besteht vor allem zwischen Friede in Freiheit
und Friede in Gerechtigkeit und Solidarität, konkretisiert im Konflikt
zwischen Rüstung und Entwicklungspolitik. Freiheit und Gerechtigkeit

sind im Schalom gleiohwertig.2 Da in den meisten westeuropäischen

Ländern Freiheit aber stärker betont wird als Gerechtigkeit und
Solidarität, ist es Aufgabe der Kirchen, die Bedeutung der internationalen

Gerechtigkeit für die Friedenssicherung besonders zu betonen, wie
das «Brot für Brüder» in der Schweiz mit den Kampagnen «Frieden
wagen» versuchte. Der Nord-Süd-Konflikt darf vom Ost-West-Konflikt
nicht verdrängt werden!

Bei der Frage, welchen Frieden wir meinen, sind im weiteren zwei
Ebenen bedeutsam: die weltpolitische und die innenpolitische.

Der weltpolitische Friede
Bei Diskussionen um den Frieden denken die meisten zunächst an den
internationalen Frieden, an Großmächte und Abrüstung. Bei dieser
weltpolitischen Dimension scheinen mir vier Anliegen vordringlich:

256



1. Die Wiederherstellung eines wenigstens minimalen Vertrauens

Abrüstungsexperten sagen immer wieder, daß eben das Vertrauen
zwischen den Machtblöcken zerbrochen sei. Abrüstungsergebnisse werden

ständig durch Neuentwicklungen von Waffen zunichte gemacht.
Abrüstungsvorschläge der einen Seite werden von der anderen Seite
sofort als taktisches Mittel bezeichnet. Zahlen über die Waffen nützen
wenig, weil sie von der Gegenseite sowieso nicht geglaubt werden. Wer
dem anderen noch traut, wird als naiv bezeichnet. Und doch ist gerade
diese sogenannte «Naivität» der einzige Weg, trotz aller enttäuschenden
Erfahrungen Vertrauen wieder aufzubauen.

2. Das Verbot der Produktion, des Besitzes, der Weiterverbrekung
und des Einsatzes von ABC-Waffen

Das nächste Atomwaffenlager befindet sioh nur etwa 20 km nördlich
von hier, dem Liebfrauenberg, jenseits der Grenze.3 Der Abbau dieser
Waffen muß vordringliches Abrüstungsziel sein. Wie in der neuesten
EKD-Friedensschrift betont wird, dürfen wir uns nicht an das
Vorhandensein oder gar Zunehmen dieser Waffen gewöhnen.4 Auch
Länder wie die Schweiz, in denen nicht Atomwaffen stationiert sind,
die aber von deren Einsatz ebenso betroffen wären, müssen alles
unternehmen, um diese Waffen abzubauen. Seit dreißig Jahren haben Kirchen
in vielen Ländern wie auch der OeRK und der Vatikan die Atomwaffen
verurteilt. In neuester Zeit sind es vor allem die Niederländisoh-Refor-
mierte Kirche und katholische Bischöfe der USA, die sehr klar gegen
die Atomwaffen Stellung bezogen haben.5 Dazu kommen Aussagen von
Seelsorgern in der BRD, die — wie viele Aerzte — bekanntgeben, daß
sie ihren Dienst im Falle eines Einsatzes von Atomwaffen nicht
wahrnehmen könnten. Die Solidarität von Schwesterkirchen mit solchen
Stimmen ist sehr wichtig. Wäre es nicht Aufgabe der europäischen
Kirchen, gemeinsam zumindest einen Atomrüstungsstopp zu fordern,
wie es 133 amerikanische Bischöfe getan haben (Pressemeldung vom
27. April 1982), aber mit dem klaren Ziel, darüber hinaus auf ein
Verbot der Produktion, des Besitzes, der Weiterverbreitung und des
Einsatzes von Atomwaffen hinzuwirken?

3. Wider die Eigendynamik der Rüstungsindustrie

Berichte aus den USA wie aus der Sowjetunion weisen auf die Eigen-
dynamik der Rüstungsindustrie dieser Länder hin6: Aufrüstung und
Modernlisierung der Waffensysteme resultieren oft weniger aus politischen

Entscheidungen als aus einer Eigendynamik der Wirtschaft und
der Forschung, die oft als Sachzwang ausgegeben wird.7 Dazu kommt

257



das Argument der Sicherung der Arbeitsplätze, womit auch die Waffenexporte

gerechtfertigt werden. Als Kirchen können wir diesen Vorrang
der Sachzwänge vor der Ethik nicht akzeptieren, solange wir nooh
an die in Christus gewonnene Befreiung des Christen von den Mächten
der Welt und an die Verantwortung des Menschen gegenüber Gott
glauben.

4. Schritte der Feindesliebe

Zu einem christlichen Friedensverständnis gehört entscheidend die
Feindesliebe. Ein erster Schritt dazu ist es, «sich in die Lage des Gegners
zu versetzen» (C. F. von Weizsäcker), die Welt von der Position des
andern aus zu betrachten, von seinen Aengsten und Bedrohungen aus.
Dies ist zum Beispiel eine Aufgabe kirchlicher Medien. Sie braucht
Mut, weil man sofort als Sympathisant oder gar als Anhänger des

Gegners bezeichnet wird, wie dies schon Jesus erfahren mußte, als er
sich auf Samaritaner oder Zöllner einließ (vgl. Joh. 8, 48).

Ein zweiter Schritt der Feindesliebe ist dann, das eigene Verhalten
mit demselben Maßstab zu messen wie das Verhalten des Gegners,
nach der uralten goldenen Regel der Bergpredigt (Mt. 7, 12). Die
Bedeutung dieses Grundsalzes wurde mir erschreckend deutlich in zwei
Gesprächen mit Vertretern der Botschaften der USA und der UdSSR
in der Schweiz anfangs dieses Jahres. Beide Seiten prangerten den
Gegner wie in einem Ping-Pong-Spiel an: Afghanistan gegen El Salvador,

Polen gegen Vietnam, SS-20 gegen Pershing II und so weiter. Mir
kam es vor wie ein Ehekonflikt. Müßten vielleicht die Ansätze der
Familientherapie auf diesen Konflikt angewendet werden? Als neutraler

Schweizer konnte ich nur feststellen, daß letztlich beide Großmächte
gleich handeln, nach der Devise des US-Vertreters: «Die Politik einer
Großmacht muß eben großmächtig sein», anders gesagt: Macht ist
Macht, aber meine ist gut, die des andern ist böse.

Ein dritter Schritt der Feindesliebe (und eine Aufgabe der
Friedensforschung!) wäre, aufzulisten, wo ich andere hedrohe, und nicht nur,
wo sie mich bedrohen. Auch wenn wir Schweizer niemanden militärisch
bedrohen, bedrohen wir zum Beispiel durch unsere Bankenmacht und
unsere multinationalen Konzerne. Damit machen wir andere gegen
uns aggressiv.

Der innenpolitische Friede

Neben diesen vier außenpolitischen Aspekten der Friedensfrage gibt
es die ebenso gefährliche innenpolitische Bedrohung des Friedens. Der
tobende Krieg zwischen Mensch und Natur hat schon große Verluste
gefordert: aussterbende Tierarten, bedrohte Gegenden und, auf der

258



Seite der Menschen, durch Umweltverschmutzung bedingte Krankheiten

und Zukunftsängste. Dazu kommen die oft bürgerkriegsähnlichen
Konflikte mit Oekologiebewegungen, deren Anliegen sich nicht

selten mit denen der Friedensbewegung verbinden, wie die
Auseinandersetzungen um die Startbahn West bei Frankfurt zeigen.

Darin wird das vielleicht größte innenpolitische Friedensproblem
westeuropäischer Staaten sichtbar: die Krise der Demokratie. Bei sehr
vielen jungen und auch erwachsenen Leuten hat sioh das Bewußtsein
festgesetzt, daß die Demokratie durch die Plutokratie (Geldherrschaft)
ersetzt worden sei und Veränderungen nur noch auf außerparlamentarischem

Weg und mit der direkten Demokratie (Bürgerinitiative,
Bewegung, Vollversammlungen der Jugendbewegung und so weiter) möglich

seien. Diese Krise der Demokratie trifft auch uns westeuropäische
Kirchen, deren Synodalsysteme denselben Legitimationsproblemen
ausgesetzt sind wie staatliche Behörden. Ich selber habe mich intensiv mit
den Jugendunruhen in Zürich auseinandergesetzt und dabei den
Eindruck gewonnen, neue Formen der innenpolitischen Konfliktbewältigung

zu finden, sei sehr dringend. Die Krise der Demokratie kann nioht
überwunden werden, indem man Jugendlichen einfach sagt, sie müßten
sich eben an die Gesetze des Rechtsstaats halten, sosehr ich die
Bedeutung des Rechtsstaates anerkenne. Es braucht unkonventionelle
Formen des Aufeinanderzugehens in solchen Konflikten, es braucht
aber auch die hartnäckige Wahrheitssuche, welche die Konflikte nioht
vorschnell zudeckt (damit sie in fünf Jahren mit größerer Heftigkeit
wieder aufbrechen).

Je stärken die innenpolitischen Konflikte werden, desto größer ist
die Gefahr der Verdrängung nach dem uralten Muster der
außenpolitischen Aggression (USA—UdSSR, England—Argentinien) öder
durch die Verdächtigung der Fernsteuerung aus dem Ausland
(Jugendbewegung, Friedensbewegung). Wir Kirchen müssen diesen weitverbreiteten

Sündenbockmechanismus bekämpfen. Jesus Christus hat ihn
durchbrochen, indem er die Schuld auf sich genommen hat, das heißt
sich selber statt andere zum Sündenbock gemacht hat.

II. Aufgaben der Kirchen

Wenn ich von Kirchen spreche, meine ich sechs Ebenen: Die
Kirchgemeinden am Ort, die Landeskirchen als regionale Zusammenschlüsse,
Christen als engagierte einzelne, Pfarrer und andere kirchliche
Mitarbeiter, kirchliche Werke und Initiativgruppen (Erneuerungsbewegungen).

Kein Teil ist für sich die ganze Kirche. Alle Teile sind aufeinander

angewiesen und haben in der Friedensarbeit ihre je eigene Funktion.

259



Friedensstrom durch die Jahrhunderte

Da wir hier als Konferenz der Kirchen am Rhein versammelt sind,
möchte ich den Rhein als unser verbindendes Element mit der Friedenstradition

des Christentums vergleichen. Seit dem Leben Jesu, seiner
Versöhnungstat am Kreuz und seiner die Todesstrukturen überwindenden

Auferstehung fließt ein Friedensstrom durch die Jahrhunderte.
Immer wieder wurde er gespiesen von Seitenbächen und Seitenflüssen
wie den Friedensinitiativen des Franziskus. Immer wieder aber gab es
auch Stauungen staatlicher oder kirchlicher Macht, die den Friedensfluß

behinderten, selten trat er über die Ufer und erfaßte er größere
Teile einer Gegend, meist war er kanalisiert, in geordneten Bahnen.
Immer wieder wurde und wird er verschmutzt von falschen Friedenslehren,

bis das lebenspendende Wasser zum todbringenden Abwasser
wird. Primäre Aufgabe ist es, den Anschluß an diesen Friedensstrom
zu bewahren und zu erneuern und das getrübte Wasser von faulen
Kompromissen oder kleingläubigem Kleinrat zu reinigen, damit die
biblische Friedenswahrheit wie klares Wasser fließt, etwa so, wie es C. F.
von Weizsäcker kürzlich in der Evangelischen Akademie in Tutzing
sagte: «Politische Reiche vergehen — warum hat die Kirche überlebt?
Jesus Christus hat vor zweitausend Jahren den Menschen eine Wahrheit

zugemutet, mit der sich keine politische Macht hat identifizieren
können, auoh nicht die Kirche, soweit sie zeitweilig eine Macht wurde.
Diese Wahrheit hat den Untergang der Mächte überdauert; nur das
Nichtkonforme überlebt das Ende des jeweils Modernen. Friede ist das
zentrale Thema dieser christlichen Wahrheit. »8

Die konkreten Friedensdienste heute

Konkret seien nun ein paar Friedensaufgaben unserer Kirche genannt:

1. Von der Individualethik zur Sozialethik

«Der Friede beginnt im eigenen Herzen und in der eigenen Gemeinde»,
heißt es im «Wort an die Gemeinden» der Evangelischen Kirche der
Pfalz vom 27. November 1981. Es ist richtig, daß die Kirchen diesen
inneren Frieden und Frieden in Gott betonen. Viele Christen ziehen
daraus aber den falschen Schluß, wenn jedermann diesen inneren
Frieden gefunden habe und alle lieb zueinander seien, sei auch der
Weltfriede gesichert. Hier müssen die Kirchen darauf hinweisen, daß
dies ein Fehlschluß ist. Sozialethik ist nicht einfach die Summe von
vielen individualethischen Verhaltensweisen. Rüstungsdynamik und
Rüstungsindustrie funktionieren nach eigenen Gesetzmäßigkeiten und
sind oft geleitet von subjektiv sehr friedliebenden Menschen. Ein
Konfirmand bemerkte zudem kürzlich: «Jene, die die Macht haben, sagen,

260



alles müsse im Kleinen beginnen, aber sie sind dann froh, wenn alles
Umdenken auch dort aufhört.»

2. Zuverlässige Informationen über den Gegner

In den kirchlichen Medien, Gottesdiensten und Veranstaltungen sollen
— gegen den politischen Trend der Zeit — Informationen vom Gegner
und über den Gegner möglichst wahrheitsgetreu und umfassend
wiedergegeben werden. Der Vertreter der Botschaft der UdSSR in der Schweiz
beklagte sich im erwähnten Gespräch darüber, daß in den schweizerischen

Medien nur selten ihre Sicht der Dinge veröffentlicht würde,
während die Stimme der USA allgegenwärtig sei. Nur wer Informationen
und Meinungen des Gegners veröffentlicht, ist dann auch legitimiert,
von ihm dasselbe zu verlangen, sodaß zum Beispiel kirchliche Medien
in der DDR vermehrt westliche Stimmen veröffentlichen könnten.

3. Aufbau von Vertrauen

In der Botschaft der 8. Vollversammlung der Konferenz Europäischer
Kirchen an die Christen in Europa vom Oktober 1979 heißt es: «Unsere
Frage kann jetzt nur noch heißen: was fördert oder gefährdet den
Aufbau von Vertrauen in Europa?» Damit ist die Frage an uns
gestellt: Was haben wir in den vergangenen zweieinhalb Jahren seit
dieser Botschaft zum Aufbau von Vertrauen beigetragen? Zum
Vertrauen zwischen Ost und West? Zum Vertrauen zwischen Bürgern
und Politikern? Zum Vertrauen zwischen Bürgern und Polizei? Zum
Vertrauen zwischen den Generationen? Dabei kann es nicht um ein
billiges, schnelles Vertrauen gehen. Vertrauen kann erst entstehen,
wenn die Interessengegensätze und vorhandenen Konflikte offengelegt
und angepackt werden.

4. Von der ängstlichen Ausgewogenheit zur mutigen Parteinahme

«Zukunft haben die, die Angst haben und doch handeln», heißt es auf
einem Kleber. Diese tiefe Wahrheit ermutigt. Wir können nicht zuerst
die Angst überwinden und dann frohen Mutes handeln, sondern im
Handeln erfahren wir, daß sich die Angst abbaut. Das ist das Wagnis
des Glaubens. Auch die Nachfolge der Jünger Jesu war mit Angst
verbunden. In der Nachfolge aber stärkte sich ihr Vertrauen und
verminderte sich ihre Angst. Die Friedensarbeit der Kirchen strahlt oft
eine gewisse Aengstlichkeit aus. Aengstlichkeit wird erst im mutigen
Friedenshandeln selbst überwunden. Gerade für junge Leute mit ihrer
Zukunftsangst ist es wichtig zu spüren, daß es Kirchenleitungen gibt,
welche die nichts verändernde Ausgewogenheit und Sowohl-als-auch-
Haltung zugunsten einer Parteinahme überwinden. Dann erleben Junge
die Kirche wirklich als Lebenshilfe und Stütze.

261



5. Präsenz in den Konflikten
Die Präsenz von Gunsten und Kirchen in den Konflikten ist wichtig,
um Zeuge dessen sein zu können, was geschieht. So schreibt ein Pfarrer,
der Augenzeuge der Ereignisse um die Frankfurter Startbahn West war,
worin er seine Aufgabe in diesem dramatischen Konflikt sah: «Ich
wollte Zeuge sein dessen, was geschieht, um in meiner Berufsrolle als
Pfarrer Auskunft geben zu können 'über das, was wir gesehen haben':
Ueber Maßnahmen eines Staates, der seine Absichten mit politischen
Mitteln nicht mehr durchzusetzen in der Lage ist.»9 Zeuge des
Unrechts zu sein, wie es Kirchen zum Beispiel angesichts der
Menschenrechtsverletzungen in Lateinamerika versuchen, aber auch Zeugen des
Rechts und der Hoffnung, so wie die Jünger vom Kreuz und von der
Auferstehung Jesu als Zeugen berichteten (Lk. 24. 48) — diese Rolle
des Zeugen ist wichtig, damit sich nicht wiederholt, was viele über die
Judenverfolgung sagten: Wir haben nichts gewußt; oder moderner:
Was nioht sein darf, ist nicht.

6. Europäische Zusammenarbeit der Kirchen

Gerade in der Friedensarbeit muß die europäische Zusammenarbeit
der Kirchen noch verstärkt werden. Paul Seiz, früherer Direktor der
Akademie Bad Boll, spricht von empfindlichen «Lücken im Blick auf
so etwas wie eine Regionalkirche 'Europa' angesichts des
wachsenden Machtfaktors der Europäischen Gemeinschaft. Bisweilen scheinen

die Kirchen der Bundesrepublik den Einsichten und dem Engagement

etwa der französischen oder niederländischen Kirchen eher aus
dem Weg zu gehen als Gesprächen mit manchen Kirchen Afrikas oder
Asiens.»iO Gerade gegenüber der Nato sind gemeinsame Stellungnahmen

westeuropäischer Kirchen wichtig, denn gerade die
Atomwaffen sind in ihren Wirkungen in jedem Fall grenzüberschreitend und
betreffen auch neutrale Länder wie die Schweiz.

7. Engagement in der Friedensbewegung

Und wie sollen sich die Kirchen zur Friedensbewegung verhalten?
Die Antworten reichen von der offenen Unterstützung (in Holland und
in der DDR) über eine kritische oder distanzierte Begleitung bis zur
Ablehnung. Christen, kirchliche Mitarbeiter und Kirchenleitungen sollten

sich aktiv in dieser Bewegung engagieren, und zwar aus drei Gründen:

Diese Bewegung ist für viele Bürger eine starke Motivation gegen
die Resignation, indem sie erfahren, daß man auch als einfacher Bürger
etwas tun kann in Fragen, denen gegenüber man sich sonst so
ohnmächtig vorkommt. Wir dürfen Christen in Predigten nicht nur zum
Friedenshandeln aufrufen und sie dann alleinlassen. Wii- müssen ihnen

262



auch Handlungsmöglichkeiten aufzeigen und sie im Handeln begleiten.
Als zweites können Bewegungen wie die Friedensbewegung eine breite
Diskussion über die Friedensfrage auslösen. Auch wenn man die
Antworten der Bewegung nicht immer teilt, muß man froh sein, daß die
Diskussion damit so öffentlich geführt wird. Der dritte Grund für ein
kirchliches Engagement ist, christliche Friedensvorstellungen in diese
Bewegung hineinzutragen. Besonders in den Anfangsphasen sind solche
Bewegungen meist sehr offen. Wenn Christen sich zurückziehen,
dominieren rasch Gruppen mit Partikularinteressen. Im nachhinein
beklagen sich dann die Kirchen, die Bewegung sei extrem oder kommunistisch

unterwandert. Aehnliche Entwicklungen konnten in der
Jugendbewegung und in der Bewegung der Atomkraftwerkgegner beobachtet
werden.

Bewegungen und Institutionen brauchen sich gegenseitig. Institutionen

brauchen die Impulse von Protestbewegungen, um immer wieder die
institutionelle Erstarrung aufzubrechen. Bewegungen brauchen Institutionen,

die die Impulse aufnehmen und parlamentarisch, intellektuell,
finanziell und strukturell verarbeiten und umsetzen. Trotz der
gegenseitigen Berührungsängste braucht es die ZusammenarbeitH, zum
Beispiel so, daß Leute aus der Friedensbewegung (in der BRD durch die
Aktion Sühnezeichen, in Holland durch den Interkirchlichen Friedensrat,

in der Schweiz und in Frankreich durch den Christlichen Friedensdienst)

an der Erarbeitung kirchlicher Stellungnahmen zu Friedensfragen

durch Synoden und Kommissionen beteiligt werden. Für eine
solche Zusammenarbeit braucht es aber auch Instrumente der
Vermittlung. Das können einmal kirohliche Akademien sein, ein anderes
Mal kirchliche Jugendverbände, wie dies im Falle der Jugendunruhen
in Zürich durch den landeskirchlichen Jugendbeauftragten oder durch
die Junge Kirche Schweiz, bei der ich arbeite, versucht wurde.

8. Ermutigung
kirchlicher Mitarbeiter bei ihrem Einsatz in Bewegungen

Kirchliche Mitarbeiter engagieren sich oft mit großem persönlichem
Einsatz in solchen Bewegungen, oft gerade mit dem Ziel, zu gewaltfreien

Konfliktlösungen beizutragen. Auch wenn Kirchenleitungen
selber oft nicht so klar Stellung beziehen können wie einzelne ihrer
Mitarbeiter, ist eine Stützung und Ermutigung dieser kirchlichen
Mitarbeiter wichtig, statt sie nur zu kritisieren. Bischof Kruse von Berlin
hat dies in seinem berühmt gewordenen Brief an die Gemeinden vom
8. Oktober 1981 betreffend Hausbesetzungen so gesagt: «Wir müssen
bekennen, daß wir die kirchlichen Mitarbeiter, die sich um die Menschen
in den besetzten Häusern gekümmert haben, zu sehr alleingelassen

263



haben. Wir brauchen aber dringlicher denn je das Gespräch miteinander,

damit für jedermann deutlich wird, daß wir als Kirche gemeinsam,

aber mit unterschiedlichen Aufgaben im Namen Christi unsern
Dienst tun.» Aus dieser Solidarität heraus kann er sich dann auch
kritisch gegenüber den Mitarbeitern äußern: «Kirchliche Mitarbeiter
bitte ich herzlich, sich nioht an der Erstellung von Feindbildern zu
beteiligen», schreibt er.

9. Einübung gewaltfreien Verhaltens

Die angesprochene gewaltfreie Konfliktlösung gerade in innenpolitischen
Auseinandersetzungen muß noch direktere Aufgabe kirchlicher
Friedensarbeit werden. Meine Erfahrungen in den Jugendunruhen in Zürich
zeigten mir erneut, daß Gewaltfreiheit genau vorbereitet und trainiert
werden muß, wenn sie funktionieren soll. Kirchliche Jugendarbeiter,
Pfarrer, Hochschulgemeinden haben erste Ansätze dazu entwickelt. Sie
sollten im Sinne der praxisbezogenen Friedensforschung erweitert werden.

Die Ausbildung in gewaltfreiem Verhalten sollte systematisch
ausgebaut und kirchlich finanziert oder mitfinanziert werden. Diese
Aufgabe ergibt sich als Konsequenz aus den kirchlichen Verurteilungen
der Gewalt und den Appellen zur Gewaltfreiheit. Die bürgerkriegsähnlichen

Auseinandersetzungen werden in unsern westeuropäischen
Ländern in diesem Jahrzehnt wohl noch zunehmen. Daraus ergibt sioh
die Dringlichkeit dieser Aufgabe.

10. Umfassende Demokratisierung der Gesellschaft

Zur Friedenssicherung gehört, daß unsere Demokratien wieder lebendiger

werden und möglichst viele Bereiche der Gesellschaft umfassen.
Demokratisierung der Wirtschaft und der Schule, neue Formen der
Bürgerbeteiligung und der Schutz von Minderheiten sind wesentliche
Bestandteile der Friedensarbeit, die auch von den Kirchen unterstützt
werden sollten.12

11. Die eigenen Konflikte offener und fairer austragen

Wir müssen in unsern Kirchen versuchen, kircheninterne Konflikte
offener und fairer auszutragen, als dies manchmal geschieht. Konflikte
innerhalb unserer Kirchen dürfen und sollen durchaus vorkommen. Wir
sollten sie aber so austragen, daß wir damit glaubwürdig in unserem
übrigen Friedenszeugnis sind. Was ich zum Beispiel über die Feindesliebe

gesagt habe, gilt auch für die innerkirchlichen Feinde, die wir
haben.

264



Dienste der Versöhnung, der Diakonie und der Prophétie

Die bisher genannten Aufgaben kirchlicher Friedensarbeit können auch
als dreifacher Dienst bezeichnet werden: als Dienst der Versöhnung,
als Dienst der Diakonie und als Dienst der Prophétie:

Der Dienst der Versöhnung ist begründet in der Versöhnung durch
Jesus Christus am Kreuz. Diese Versöhnung haben wir zwischen den
sich mehr und mehr polarisierenden Gruppen unserer Gesellschaft zu
leisten. Versöhnung wurde in der Reformierten Kirche in Zürich als
Begründung des Engagements für ein autonomes Jugendzentrum
angeführt: «Die Schließung des AJZ im September 1980 führte zu einem
Anschwellen der Kämpfe und zu einer weiteren Verhärtung der Fronten.
Von keiner Seite her waren Ansätze und Vorschläge zu einer konstruktiven

Lösung der Probleme sichtbar. In dieser Situation erachteten es
die Kirchen und die Stiftung Pro Juventute als ihre Pflicht, zwischen
die Parteien zu treten und aktiv zu vermitteln. Die Kirchen sahen sich
durch ihren ureigensten Auftrag, den Dienst der Versöhnung in dieser
Welt zu leisten, zu diesem schwierigen und unpopulären Schritt
verpflichtet. Um so mehr, als niemand Alternativen sah.»l3 Dieser Dienst
der Versöhnung ist wichtig und wurde mit großem Einsatz geleistet.
Nur eines wurde meines Erachtens zuwenig deutlich: daß Versöhnung
ohne das Kreuz nicht möglich ist. Versöhnung ist nur durch das Kreuz
möglich, wie es im «Wort an die Gemeinden» der Evangelischen Kirchen
der Pfalz vom 27. November 1981 heißt: «Jesus, der Friedensbringer,
ist den Leidensweg gegangen. Auch für uns kann der Weg zum
Frieden Geduld und Leiden, Verzicht und Opfer bedeuten.»

Kirche kann ihren Dienst der Versöhnung nur wahrnehmen, wenn
sie bereit ist, Widerstände, Nachteile, «Leiden» als Konsequenz in
Rechnung zu stellen: In Zürich heißt das, vor siebenhundert
Kirchenaustritten wegen des AJZ-Engagements nicht zurückzuschrecken. Leiden
heißt aber auch Vorwürfe, man sei ferngesteuert oder man sei naiv,
bewußt in Kauf nehmen. Der Dienst der Versöhnung kostet etwas.

Der Dienst der Diakonie umfaßt etwa die Liebe zu Notleidenden
oder die Hilfe an Randgruppen. Er ist ein wichtiger Teil des Friedensdienstes,

der hier aber nicht näher ausgeführt werden muß, weil es

vermutlich der bekannteste, verbreitetste und älteste Teil kirchlicher
Friedensarbeit ist.

Der Dienst der Prophétie ist ein Dienst der Verkündigung, und
zwar in dem dreifachen Sinn von:
— Mißstände aufdecken, wie es die Propheten getan haben. Dazu ge¬

hören die Umweltfragen, die Friedensfragen, die Sündenbockmecha-
nismen und so weiter. Dabei haben wir unter Mißständen sowohl
individuell Böses als auch strukturell Böses zu verstehen.

265



— Das Heilsangebot Gottes weitersagen, die Verheißung des Reiches
Gottes, die Verheißung der Seligpreisungen. Wir sollen zeigen, was
es zu gewinnen gilt, wie es Jesaja tat: «Dann wird Dein Licht
hervorbrechen wie die Morgenröte und schnell wird Deine Heilung
vorangehen» (Jes. 58, 8). Oder Paulus: «Zu dieser guten Nachricht
bekenne ich mich ohne Furcht, denn in ihr wirkt Gottes Macht, sie

bringt allen Menschen Rettung, die ihr glauben» (Rom. 1, 16).
— Zur Umkehr aufrufen, zur individuellen Umkehr wie zur «Bekeh¬

rung der Strukturen». «Wenn ich zu einem, der sich schuldig
gemacht hat, sage: 'Du mußt sterben', und wenn du ihn nicht warnst
und nicht redest, um den Schuldigen von seinem schuldhaften Weg
abzubringen, damit er am Leben bleibt, dann wird der Schuldige
seiner Sünde wegen sterben; von Dir aber fordere ich Rechenschaft
für sein Blut» (Ez. 3, 18).

Dieser Dienst der Prophétie wird von den Kirchen oft weniger betont
als der Dienst der Versöhnung. Damit droht aber auch die Versöhnung
billig zu werden.

Alle drei Dinge bedingen sioh gegenseitig: Versöhnung ohne
Diakonie und Prophétie wird fad. Diakonie ohne Versöhnung und
Prophétie wird perspektivenlos. Prophétie ohne Versöhnung und Diakonie
wird hart. Erst aus dem Spannungsverhältnis der drei Dienste entsteht
eine Bewegung, welche die Kirchen lebendig erhält. Aus der Beziehung

zum lebendigen Jesus Christus wird der jeweilige Kairos der
Dienste spürbar.

Durch risikoreichen Friedensdienst
zur ärmeren, aber lebendigeren Kirche

Wenn man vom Dienst der Prophétie, von Leiden und Widerständen
spricht, wird deutlich, daß christlich kirchlicher Friedensdienst risikoreich

ist und etwas kostet, im nichtmateriellen und im materiellen Sinn.
Hier beginnt sogleich — auch bei mir — die Angst: Kann es sich die
Kirche leisten, eindeutig Position zu beziehen? Begibt sie sich damit
nicht ins Abseits und ist nicht mehr Kirche für alle? Und ist sie als
Volksküche nicht schon aus ökonomischen Gründen auf die
Zustimmung von Mehrheiten der Bevölkerung angewiesen? Damit ist ein
heikler Punkt volkskirchlicher Strukturen angesprochen, der aber offen
diskutiert werden muß. Er prägt die Jandeskirchlichen Stellungnahmen
zur Friedensfrage. Wenn wir die oft unbequemen Wahrheiten der
Friedensbotschaft Jesu Christi ernst nehmen, kommen wir in Konflikt
mit wirtschaftlich Mächtigen und auch breiten Schichten der
Bevölkerung. Deshalb müssen wir nach Wegen einer gewissen ökonomischen
Unabhängigkeit der Kirchen suchen. Dabei gibt es die ermutigende

266



Erfahrung von Kirchen in der Dritten Welt, daß eine ärmere Kirche
nicht selten eine lebendigere Kirche ist. Oder die Erfahrung der Aktion

«Brot für Brüder» in der Schweiz, die 1981 wegen ihres
Friedensengagements unter dem Thema «Frieden wagen» von bestimmten
Seiten in der Oeffentlichkeit stark kritisiert wurde, deren Spendeneingänge

1981 aber nicht — wie von vielen prophezeit — zurückgegangen,
sondern leicht gestiegen sind.

Friedensarbeit braucht Gottescourage

Die bisherigen Ausführungen erwecken nun vielleicht den Eindruck
eines Friedensaktivismus mit der Illusion, der Mensch könne mit
eigener Kraft Frieden schaffen. Wo bleibt da das Friedenshandeln
Gottes? Ich hoffe, spürbar gemacht zu haben, daß die genannten
Aufgaben uns als Christen und Kirchen hoffnungslos überfordern und zur
Resignation zwingen, wenn wir nicht im Gebet immer neu um die Kraft
und Zusage der Begleitung Gottes bitten. Friedensarbeit braucht mehr
als Zivilcourage. Sie braucht Gottescourage, die allein aus Gott kommt.
Ich hoffe, daß wir als Kirchen mit diesem Mut und-Vertrauen gemeinsame,

eindeutige Friedensschritte wagen.

Anmerkungen
1 «Der Ueberblick», Nr. 1/81, S. 13.
2 Christoph Stückelberger: Aufbruch zu einem menschengerechten Wachstum.

Sozialethische Ansätze für einen neuen Lebensstil. Theologischer Verlag,
Zürich 1979, S. 26—46.

3 Karte der stationierten Atomwaffen in der BRD, in: H. Schierholz (Hg.):
Frieden, Abrüstung, Sicherheit. Didaktisches Sachbuch für Schule, Jugendarbeit

und Erwachsenenbildung, Reinbek 1981, S. 73.
4 Frieden wahren, fördern und erneuern. Denkschrift der EKD, Gütersloh 1981,

S. 59.
5 Christoph Stückelberger: Kirchen und Atomwaffen. Stellungnahmen 1948—

1981, Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, Nr. 6/1982, S. 96—99.
6 J. Altwegg: Industriell-militärischer Komplex in der UdSSR, «Tages-Anzeiger»

vom 18. Januar 1982.
7 Vgl. Arthur Rieh: Sachzwänge und strukturell Böses in der Wirtschaft.

Zeitschrift für Evangelische Ethik, Nr. 1/1982, S. 62—82.
8 epd-Dokumentation Nr. 13/1982, 15. März 1982, S. 2.
9 Gottfried Orth/A. Podlech (Hg.): Testfall Startbahn West. Erfahrungen und

Perspektiven im Widerstand. Jugenddienst Verlag, Wuppertal 1982, S. 64f.
10 Paul G. Seiz: Wenn Institutionen und Bewegungen zusammenspielen, in:

Heinrich Dauber/W. Simpfendörfer -Hg.): Eigener Haushalt und bewohnter
Erdkreis. Oekologisches und ökumenisches Lernen in der Einen Welt. Peter
Hammer Verlag, Wuppertal 1981, S. 219.

11 Vgl. Christoph Stückelberger/V. Hofstetter (Hg.): Die Jugendunruhen —
Herausforderung an die Kirchen. Polis Bd. 7, R. Reinhardt Verlag, Basel 1981.

Vgl. auch Paul Seiz, a. a. O.
12 Vgl. Peter Gilg/B. Kappeler/W. Geißberger/R. Deppeier: Mehr Demokratie

im Föderalismus. Polis Bd. 8, F. Reinhardt Verlag, Basel 1982.
13 Kritik an der Landeskirche. Text des Kirchenrates der Evangelisch-reformier-

ten Landeskirche des Kantons Zürich vom 21. Januar 1982.
267


	Aufgaben kirchlicher Friedensarbeit

