
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 9

Artikel: Der Sabbat ist für den Menschen da : Predigt nach der Schliessung des
Berner AJZ

Autor: Schädelin, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JACOB SCHÄDELIN

Der Sabbat ist für den Menschen da

Predigt nach der Schließung des Berner AJZ
Schneller als wir es meinten, ist das Thema von «Brot für Brüder»:
«Frieden wagen — Schritte tun», in unserer Stadt zu einer uns Christen
angehenden Frage geworden. Mit der Schließung des AJZ Reithalle
am 14. April und dem, was vorausging und sich seither ereignet

hat, ist in unserer Stadt die Friedensfrage akut. Denn in unserer
Stadt herrscht eine Art Krieg. Menschen bekämpfen sich gegenseitig,
schlagen aufeinander ein mit und ohne Waffen, offene Feindschaft ist
ausgebrochen, und es fehlt nicht mehr viel, daß auch geschossen wird.
Diese Lage betrifft uns alle, auch wenn wir alt oder mit ganz anderen
Dingen beschäftigt sind. Denn wir sind Christen. Und es sind auch
Leute aus unserem Quartier direkt beteiligt an diesem Krieg, auf seiten
der Bewegung oder auf einer der anderen Seiten.

In einer solchen Situation ist es uns Christen geboten, hellhörig
zu sein, genau hinzuhören auf das, was da hin und her gesagt und
geschrien wird, aber auch vor allem auf das, was unser Herr, was Jesus
Christus sagt. Wenn geschlagen und Krieg gemacht wird, dann ist es
höchste Zeit, daß wir uns daran erinnern, daß wir einen Herrn haben,
also nicht herrenlos in dieser Kriegslandschaft stehen, sondern zu ihm
gehören und er zu uns. Wir hören auf ihn. Es ist nicht nur für uns,
es ist für diese Stadt wichtig, für den Frieden, der entstehen muß,
daß wir paar Menschen hier, heute morgen auf ihn hören.

Der Text, der heute an der Reihe ist, steht in Markus 2, 23-28
und lautet so:

Einst, als er mit seinen Jüngern am Sabbat durch die Aehrenfelder
wandelte, fingen die Jünger an, unterwegs von den Aehren zu
pflücken. Da sagten die Pharisäer zu ihm: «Warum tun sie etwas,
was am Sabbat nicht erlaubt ist?» Er sprach zu ihnen: «Habt ihr
nicht gelesen, was David tat, als er in Not war und 'mit seinen
Begleitern hungerte' — wie er da unter dem Hohenpriester
Abiathar in das Gotteshaus ging und 'die Schaubrote aß', die doch
nur die Priester essen durften, und wie er auch seinen Begleitern
davon gab?» Und er sprach zu ihnen: «Der Sabbat ist um des
Menschen willen da, nicht der Mensch um des Sabbat willen. So
ist des Menschen Sohn auch Herr über den Sabbat.»
Jesus wird hier zur Rechenschaft gezogen für das, was seine

Jünger tun. Sie tun etwas, das am Sabbat nach der jüdischen
Gesetzesauslegung klar verboten ist: Auf einem Spaziergang an einem

249



reifen Kornfeld vorbei reißen sie Aehren ab, um die Körner daraus
auszuschälen und sie zu essen. Offenbar haben sie Hunger. Aber Hunger

hin oder her — am Sabbat ist das verboten. Denn Aehrenabrei-
ßen, das ist eine Art Erntearbeit, und Arbeit jeglicher Art ist am
Sabbat untersagt. Es gibt zur Zeit Jesu eine Liste, die 234 Arbeiten
aufzählt, die alle am Sabbat verboten sind. Es heißt da zum Beispiel:
«Wegen folgender Beschäftigungen macht man sich am Sabbat schuldig

aus Gründen der Sabbatruhe: man darf nicht auf einen Baum
steigen, nicht auf einem Tier reiten, nicht auf dem Wasser schwimmen,
nicht in die Hände klatschen, nioht auf die Hüfte schlagen, nicht
tanzen» — und damit ist noch lange nicht alles aufgezählt, was man am
Sabbat nicht darf. — Die Jünger halten sich nicht daran. Darum wird
Jesus von frommen Leuten zur Rechenschaft gezogen: Siehe, was die
da am Sabbat Unerlaubtes tun!

Jesus reagiert mit einer Souveränität, hinter der entweder Größenwahn

oder dann selbstverständliche Menschlichkeit steht: Er zieht
das Beispiel des späteren Königs David heran aus dem 1. Samuelbuch:

David ist mit seiner Guerillatruppe auf der Flucht vor König
Saul, vor der Staatsmacht, ist ohne Versorgung und Nahrungsmittel,
und da geht er in Nob, unweit von Jerusalem, in den kleinen Tempel
und stillt seinen und seiner Leute Hunger mit den ausgelegten heiligen
Broten — wo doch nur die Priester diese heiligen Brote anrühren dürfen.

Er tut etwas klar Verbotenes. Und Jesus fragt nun mit der
Erinnerung an diese Geschichte: Soll das jetzt Unrecht sein, wenn meine
Leute hier ihren Hunger stillen? Soll der Sabbat das Menschsein
bindern? Und da plumpst der Satz, der alles zurechtrückt, plumpst schwer
wie ein Stein ins Wasser und zieht sogleich seine Ringe: «Der Sabbat
ist um des Menschen willen da, nicht der Mensch um des Sabbat
willen.» Dieser Satz hat durch manche Jahrhunderte hindurch seine
Kreise gezogen.

Bereits in den ersten Monaten nach Jesu Hinrichtung und erst
recht in den Jahren danach haben die Christen tatsächlich damit
begonnen, den Sabbat nicht mehr zu halten, die tausenderlei
Vorschriften für diesen Tag links liegen zu lassen, und statt des letzten
Tages in der Woche den ersten Tag, den Auferstehungstag zu feiern:
Sie feierten die Menschlichkeit und den Frieden an diesem Tag, feierten

ohne Rücksicht auf all das Verbotene, und die einzige Vorschrift
war: Liebe Gott und deinen Nächsten, und wenn du das wirklich tust,
dann mach, was du willst.

Da war ein Stück Freiheit, wie Gott sie will, Freiheit also auch
vom Sabbatzwang. Denn Sabbat, das bedeutete in der jüdischen Welt
zur Zeit Jesu so viel wie: Knechtschaft. Sabbat bedeutete Ordnung,
Grundordnung, bedeutete Gesetz des Staates und der Religion, von

250



Gott gegebenes Gesetz, und bedeutete so vor allem Zwang zur
Leistung, Zwang, sich seine Achtung verdienen zu müssen: Du wirst
akzeptabel und achtbar vor Gott und den Menschen, wenn du das
Sabbatgebot nur möglichst vollständig mit allen seinen Konsequenzen
einhältst; alles Verordnete einhalten — so wirst du gut, so gut, daß Gott
dann endlich kommen kann; denn nur zu einem Guten kommt Gott.
Ein jüdischer Lehrer verkündete: Würde das israelische Volk nur
zwei Sabbate so halten, wie es vorgeschrieben ist, dann würde die
Erlösung anbrechen.

Das also war der Sabbat: Eine Ordnung des Lebens — wenn man
sie genau einhält, dann wird man ein guter, achtbarer Mensch. Die
Christen verließen diese Ordnung und lebten in einer anderen
Ordnung, in der Ordnung der Menschlichkeit, wo man sich die Achtung
und das Gutsein nicht mit Wohlverhalten verdienen muß. Hier, in
dieser Geschichte und mit diesem Satz, befreit Jesus sie zu dieser
neuen Ordnung: Der Sabbat, die Ordnung ist um des Menschen willen
da und nicht umgekehrt.

Und jetzt zieht dieser Satz seine Kreise bis heute, bis hier hinein
in diese Kirche und redet zu uns, die wir in einer Stadt leben, in der
eine Art offener Krieg ausgebrochen ist. Was sagt er? Sagt er etwas
zu unserer Situation? Wir wollen ihn abklopfen, bis er einen Beitrag
zum nötigen Frieden leistet. Wir buchstabieren ihn nochmals durch. —
Er sagt zunächst einmal: Ihr habt also auch eure Ordnung, euren
Sabbat. Ja, wir haben auch 234 Gesetze und noch viel mehr dazu —
ganze Bücherregale füllt die offizielle Gesetzessammlung — und diese
Gesetze legen unsere Ordnung fest. Und mitten in dieser Ordnung,
in den Gesetzeslücken oder zwischen den Zeilen sozusagen steht
ungeschrieben das mächtigste Gesetz, das unsere Ordnung am meisten
prägt: Leiste, dann wirst du gut, verdienst du Achtung; «tue recht und
scheue niemand,» das ist die Losung vieler, und das heißt ja: Wenn
du tust, was die Ordnung verlangt, dann bist du ein geachteter Mann
und brauchst niemand zu scheuen. Und so leben wir alle: Wir verdienen

uns unsere Anerkennung, indem wir nach der Ordnung leben.
Und wir denken: Wenn nur alle sich ganz an die freiheitlich-demokratische

Ordnung halten würden, dann wären wir ja die ideale Gesellschaft.

—
Aber dann sagt der Satz von Jesus noch etwas zweites: Es

geschieht gar leicht, daß die Ordnung zum Tyrannen wird. Es geschieht
gar leicht, daß der Mensch um des Sabbat willen da zu sein hat. Ja, wer
sich mit dem Einhalten der Ordnung Anerkennung verdienen will, hat
diese Ordnung schon wie einen Tyrannen über sich. Und das ist ein
sehr beschwerliches Leben, wenn ein Mensch für den Sabbat, für die
offizielle Ordnung da sein muß. Fragt die Polizisten, es wohnen einige

251



in unserem Quartier: Das ist eine riesige Last, für die offizielle
Ordnung der Gesetze da sein zu müssen von Berufs wegen. Und diese
Ordnung ist ein harter Herr, der immer droht: Wenn du mir nicht folgst,
so verlierst du alle Anerkennung. Und wir selber übernehmen diese
Drohung, machen anderen Menschen Angst mit der Ordnung, indem
wir denken oder sagen: Der hält ja die Ordnung nicht ein, nicht einmal
die Waschküchenordnung, den kann ich doch nicht mehr recht achten;
halte dich an die Ordnung, leiste, was du mußt, dann kann ich dir meine

Anerkennung wieder geben.
Wie oft ist mir das schon passiert, mit meinen Kindern, mit

den Schülern; wie oft läuft es so ab bei uns, ohne es zu wollen: Die
Ordnung wird ein Tyrann, der Angst und schlechtes Gewissen erzeugt und
Menschen verknechtet. Alte Menschen leiden oft unter diesem Tyrannen.

Sie können nicht mehr so viel leisten, und darum achtet man sie

weniger, verlieren sie in den Augen der Jüngeren an Wert. Und um
das wett zu machen, halten sie sich umso mehr an die Ordnung,
pochen darauf, werden immer konservativer. Sie dienen streng der
Ordnung in der Hoffnung, dadurch doch noch ein wenig Anerkennung

zu verdienen. Aber eben, weil die Ordnung viel Leistung verlangt
und sie nicht mehr so viel leisten können, bekommen sie auch nur wenig

Anerkennung. Und das schmerzt. Nichts schmerzt so sehr wie
mangelnde Anerkennung. — Es gibt das also, Menschen, die um der
Ordnung, um des Sabbat willen da sind. Und das ist ein Hundeleben.

Aber jetzt sagt Jesu Satz noch etwas drittes: es gibt eben auch das
andere: daß die Ordnung um des Menschen willen da ist. Das heißt,
daß Menschen dafür kämpfen, daß die Ordnung dem Menschen dient
und nicht umgekehrt. Jesus hat dafür gekämpft. Dieser Kampf hat ihm
den Tod gebracht. Und wenn wir die Augen in unserer Stadt offen
halten, dann sehen wir da auch Leute, die dafür kämpfen, daß unsere
Ordnung nicht noch mehr zum Tyrannen wird. Es gibt Richter, Lehrer.
Politiker, die mutig dafür den Kampf gegen diese Tyrannei kämpfen.
Sie handeln sich dafür Schwierigkeiten ein.

Aber vor allem fallen heute eben die vielen jungen Leute auf,
die auf ihre Art dafür kämpfen, daß unsere Ordnung für uns da ist
und nicht umgekehrt. Wie andere Leute haben sie auch erfahren,
daß unsere Ordnung viel Unmenschlichkeit hervorbringt — zum
Beispiel duroh die Möglichkeit der Spekulation; auch in unserem Quartier

wütet sie: das Haus Fellstraße 9 wurde zum Gewinnmachen
aufgekauft, allen Parteien darin gekündigt, um jetzt teure, rentable
Wohnungen einrichten zu können — solches haben diese Leute auch
erfahren. Sie spüren, daß es ein Hundeleben ist, durch möglichst große
Anpassung sich Anerkennung und Achtung verdienen zu müssen.

252



Aber sie nehmen das jetzt nicht still hin, sie wehren sich dagegen. Sie
wollen Anerkennung auch ohne Anpassung, auch ohne Knechte der
Ordnung zu sein. Darum brechen sie aus der Ordnung aus, nicht überall,

aber an einigen Stellen, wo man es gut sieht: sie geben nichts auf
schicke Kleider, sie verdienen nur wenig oder nichts, sie wohnen
anders, sie reden anders, sie achten die Symbole des Reichtums, etwa
Schaufensterscheiben, gering und zerschlagen sie ohne Hemmung,
und sie stempeln diejenigen zu Feinden, die reich sind und Macht
haben, genau die, die wir oft bewundern. Und mit all dem schreien sie:
Wir sind doch nicht nur achtenswert, wenn wir uns an die Ordnung
halten und auch leisten und krampfen, wir sind doch achtenswert um
unserer selbst willen. Es ist doch nicht wahr, daß Gott nur zu den
Guten kommt. Und so schreien sie mit ihrem ganzen Verhalten, auf
rüde Art, eigentlich den Satz Jesu in die Welt. Der Sabbat, die
Ordnung ist doch um des Menschen willen da und nicht der Mensch um
des Sabbats, um der Ordnung willen.

Diese jungen Leute von der Bewegung sind durch dieses Schreien
für viele Menschen in unserer Stadt zu Feinden geworden, die man
verachten und bekämpfen muß; und wahrscheinlich sind sie auch für
einige von uns hier in diesem Gottesdienst eine Art Feinde, weil sie das,
was wir an unserer Ordnung doch gut finden, nicht respektieren
und nicht einhalten. Und so ist es jetzt dazu gekommen, daß zwischen
diesen Feinden der Krieg ausgebrochen ist.

Uns ist als Christen jetzt aber geboten, unsere Feinde zu lieben.
Darauf sollten wir uns einigen können; oder wir würden dann
aufhören, eine christliche Gemeinde zu sein. Wir haben einen Herrn,
der heißt Jesus Christus, das macht uns zur christlichen Gemeinde,
und dieser Herr sagt uns nach Matthäus 5, 44: Liebet eure Feinde und
betet für eure Verfolger. Und was das heißt, Feinde zu lieben, dazu
gibt er mit dem Satz aus der heutigen Geschichte eine Anleitung: Die
Ordnung ist um des Menschen willen da, das heißt klar: Die Menschlichkeit

geht vor der Ordnimg und vor allen Gesetzen. Um der Menschlichkeit

willen müssen auch Gesetze verletzt werden. Im Zweiten
Weltkrieg gab's in unserem Land mutige Leute, die das taten. Was
wir unseren Feinden also schuldig sind, das ist Menschlichkeit; auch
den Feinden sind wir Christen das schuldig. Menschlichkeit aber
besteht darin, diese Menschen zu achten, sie zu anerkennen, auch wenn
sie sich nicht so verhalten, wie es die öffentliche Ordnung verlangt.
Wenn sie von uns Christen keine Achtung erhalten, dann besteht keine
Aussicht, daß der Krieg in unserer Stadt beigelegt und Frieden
gemacht werden kann. Das ist unser Dienst an dieser Stadt, daß wir die
Menschen darin, die vielen andern zu Feinden geworden sind, achten

— einfach um ihrer selbst willen, weil sie Geschöpfe Gottes sind,
und nicht erst, wenn sie sich wieder wohlverhalten.

253



Diese Menschen achten, das heißt: sie nicht verteufeln. Es gibt
viel Verteufelung der Bewegungsleute. Man nennt sie Chaoten, auch
von offizieller Seite, sagt also von ihnen, sie wollten das Chaos, das
Nichts, oder sie stammten aus dem Chaos. Sie so zu nennen, ist
Verteufelung. Sie stammen, wie wir alle auch, aus Gottes guter Schöpfung,
nicht aus dem Chaos. — Es ist wahr, daß sie ihrerseits auch Leute
verteufeln, die Polizei etwa. Aber das berechtigt uns Christen nicht,
ihr Böses mit unserem Bösen zu vergelten. «Vergeltet niemandem
Böses mit Bösem», sagt der Apostel im Römerbrief. — Ich weiß schon,
Verteufelungen passieren einem schneller, als man meint. Auch ich
bin keineswegs gefeit davor. Wir müssen wiiklich darum beten, daß
wir da nicht in Versuchung geführt werden.

Was weiter gut ist gegen Verteufelung: mit ihnen reden. Ich kann
es bezeugen: Man kann mit ihnen reden, gut sogar, unter der
Bedingung, daß sie nicht unsere Verachtung sondern unsere Achtung
zu spüren bekommen. Wenn sie unsere Achtung spüren, dann kann
man mit ihnen auch über das reden, was sie falsch machen —
natürlich machen sie vieles falsch. Sie sagen dann auch mir, auch uns,
was wir falsch machen. Und wenn man sich das gegenseitig sagen kann,
dann fängt der Friede an zu wachsen.

(Predigt vom 18. April 1982 in der Kirche Bern-Bethlehem)

Schweizerische Evangelische Synode bittet um Mitarbeit
Die Vorbereitungen für die Schweizerische Evangelische Synode treten
diesen Herbst in eine Phase, die für die Verwirklichung des Vorhabens von
entscheidender Bedeutung sein wird. Am 2. Oktober 1982 findet in Lausanne
eine Mitgliederversammlung statt zur Vorbereitung der Ersten Schweizerischen

Synodenversammlung vom 12. bis 15. Mai 1983 in Biel.
Die jetzt über fünfhundert Mitglieder der Vereinigung finden, daß Fragen
der Gegenwart wie Frieden, Bodenrecht, Beruf, Familie und Erziehung,
Hunger usw. die Grenzen der Kantonalkirchen sprengen und es nötig
machen, daß sie von den Evangelischen der ganzen Schweiz gemeinsam
angegangen werden müssen. Darin liegt der Sinn der geplanten Synode.
Auch die Leserinnen und Leser der NEUEN WEGE sind eingeladen, dieser
Vereinigung beizutreten. Wer mitmachen will, schreibt an: Vereinigung für
eine Schweiz. Evangelische Synode, Postfach 9, 3606 Thun 6. Teilen Sie
Namen, Adresse und Kirche/Denomination mit und notieren Sie in
Stichworten die Fragen, die Sie persönlich beschäftigen. Mitglieder bezahlen
einen Jahresbeitrag von Fr. 25.—.

254


	Der Sabbat ist für den Menschen da : Predigt nach der Schliessung des Berner AJZ

