
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 7-8

Artikel: Befreiung für den Frieden : Bericht von einem Pfingsttreffen bei
Georges Casalis in Paris

Autor: Candrian, Alexa / Forster, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALEXA CANDRIAN/JÜRG FORSTER

Befreiung für den Frieden

Bericht von
einem Pfingsttreffen bei Georges Casalis in Paris

Der 65. Geburtstag von Georges Casalis, der sich als Theologe weit
über die Grenzen Frankreichs hinaus einen unbequemen Namen
gemacht hat, war an Pfingsten 1982 Anlaß zu einem Kolloquium
europäischer Christen in Paris. Das Thema des Treffens «Widerstand und
Erhebung — Befreiung für den Frieden» fand ein breites Interesse
unter Gruppierungen linker Christen aus Frankreich, Holland,
Belgien, Luxemburg, Italien, Portugal, Spanien, Norwegen, Polen, der
DDR, der BRD, Oesterreich und der Schweiz. So waren es fast 200
Leute, welche die Gelegenheit nutzten, um ihre Erfahrungen
auszutauschen und gemeinsame Perspektiven im Kampf für Frieden und
Sozialismus zu entwickeln.

Selbstdarstellung der europäischen Friedensbewegungen

Im Rahmen eines Hearings «Zur gegenwärtigen Situation in Europa —
Ansatzpunkte für eine Widerstandsbewegung» äußerten sich
Vertreter aus sieben Ländern zu folgenden Leitfragen:
— Rüstung tötet schon jetzt! Wollen wir Europäer (nur) unser eigenes

Ueberleben sichern, oder was heißt «Solidarität mit der Dritten
Welt» in der Abrüstungsdiskussion?

— Das Verhältnis zwischen Nationalismus und Internationalismus:
Welche nationalen Interessen und Gefühle, welche historischen
Erfahrungen behindern das Friedensengagement?

— Welche konkreten Nahziele, welche Slogans und Forderungen hat
die gegenwärtige Friedensbewegung; welche Widerstandsformen
wurden entwickelt?

Der norwegische Vertreter betonte, daß in Skandinavien die
Mitglieder verschiedenster Solidaritätsbewegungen in der Friedensbewegung

aktiv sind. Zwar sind in Friedenszeiten auch in den NATO-
Ländern Norwegen und Dänemark keine Atomwaffen gelagert, die
Forderung der Friedensbewegung heißt aber: Keine Atomwaffen in
Skandinavien, auch in Kriegszeiten!

In Oesterreich sind die Friedensgruppen aus der AKW-Bewegung
entstanden, die bisher mit Erfolg verhindern konnte, daß in ihrem
Land Kernkraftwerke den Betrieb aufnahmen. Sowohl die Kirche
als auch die Parteien versuchen immer wieder, die Friedensbewegung

236



für ihre Zwecke einzuspannen und werfen ihr handkehrum
«Einseitigkeit» vor. Trotz der günstigen Lage des Landes für Begegnungen
zwischen Ost und West ist Oesterreich immer noch stark im
Antikommunismus befangen, und dies schwächt die Friedensbewegung.
Ihre Hauptforderungen sind im Moment: Die Regierung soll eine
engagiertere Außenpolitik betreiben, keine AKWs bauen und keine
Waffen mehr in Länder der Dritten Welt liefern, welche die Menschenrechte

mißachten (zum Beispiel Bolivien und Argentinien).
In der BRD sind Atomsprengköpfe in einer Dichte gelagert wie

sonst nirgendwo in der Welt. Wirtschaftswunder, Antikommunismus,
das geteilte Berlin und die ständige Präsenz des «Big Brother» haben
bisher eine Ueberwindung des Kalten Krieges weitgehend verhindern
können. In dieser Situation ist es nicht erstaunlich, daß die
Friedensbewegung als «innerer Feind» betrachtet wird. Wichtigstes Ziel der
Bewegung ist es im Moment, die Durchsetzung des NATO-Doppel-
beschlusses zu verhindern. Ein längerfristiges Ziel ist die Auflösung der
NATO. So weit zu denken fällt aber schwer, wenn die heutige Realität

so aussieht, daß die Exportbestimmungen für Waffen gelockert
werden und ganze Konzerne ihre Rüstungsproduktion in BUliglohn-
länder verlagern. — An der Friedensbewegung beteiligen sich in der
BRD die verschiedensten kirchlichen und nichtkirchlichen Gruppen.
Vermehrt wird neuerdings der Kontakt zur Friedensbewegung in der
DDR gesucht, doch ist «Ostpolitik» auch innerhalb der Liniken
ein heißes Eisen.

An diesem Punkt setzte der Beitrag des Vertreters aus der DDR
ein. Es wäre nach seiner Meinung verfehlt, wenn sich die
Friedensbewegung für eine Neutralität der beiden deutschen Staaten einsetzen
würde. Zwar ist die Sicherheit der DDR nicht identisch mit der Sicherheit

der UdSSR, doch dieser wesentlich enger verbunden als die
Sicherheitsinteressen von BRD und USA. Man darf im Westen nicht
vergessen, daß der Zweite Weltkrieg in Rußland 20 Millionen Tote
forderte und daß die massive Aufrüstung der UdSSR in diesem
Zusammenhang gesehen werden muß. Andererseits ist militärisches
Denken in der DDR noch sehr verwurzelt, was sich u. a im Slogan
der FDJ-Pfingstdemonstrationen zeigt: «Frieden schaffen gegen NATO-
Waffen!» Die Friedensbewegung in der DDR muß eigentlich als
eine Jugendbewegung angesehen werden, die von einer «pazifistischen
Welle» erfaßt wurde. Der Aufnäher «Schwerter zu Pflugscharen»
wurde sehr schnell populär, löste aber bald von seiten der Behörden
Repressionen aus. Die Jugend spürt, daß die Rüstung keine Sicherheit

wird bieten können, wenn es zu einem Dritten Weltkrieg kommen

sollte. Von kirchlicher Seite wird zur Zeit ohne Erfolg ein ziviler

Wehrersatzdienst gefordert. Diese Forderung wird mit der Begrün-

237



dung in den Wind geschlagen, daß es in der DDR bereits die Möglichkeit
eines waffenlosen Einsatzes im ZMlschutz der Armee gebe.

(Selbstverständlich ist «Forderung» in der DDR das falsche Wort;
vielmehr sollte man von «Wünschen» sprechen, meinte der
Vertreter der DDR, der in einer Ostberliner Studentengemeinde tätig ist.)

Diese eher pessimistische Einschätzung versuchte eine Pfarrerin,
die ebenfalls aus der DDR ans Pariser Kolloquium gereist war, ins
«richtige Licht» zu rücken. Für die Jugendlichen in der DDR sei
es klar, daß sich ihr Land verteidigen müsse, wenn es angegriffen werde,

und da die sozialistischen Armeen nur diesem Zweck dienten,
stellten sie für niemanden eine Bedrohung dar. Abgesehen davon
verdiene bei ihnen niemand an der Rüstung.

Interessant waren auch die Ausführungen des Vertreters au?
Italien. Die Produktion der italienischen Kriegsindustrie steht weltweit

an fünfter Stelle; 80 000 Arbeiter leben davon. So kommt es,
daß sogar die kommunistischen Gewerkschaften diese Arbeitsplätze
verteidigen und die Unterstützung der Friedensbewegung eher gering
ist. Heute besitzen fast alle Italiener private Waffen. Im Zweiten
Weitkrieg hat das Land die Erfahrung gemacht, daß Krieg nicht
einfach eine Angelegenheit der Kapitalisten ist, sondern daß der Kampf
gegen den Faschismus ein «gerechter Krieg» war. Auch die 68er-
Bewegung hat die Friedensidee nicht gerade gefördert. Was die
Forderung nach Abrüstung angeht, so ist die KP heute dafür, die SP

dagegen. Der Süden Italiens ist voll von NATO-Basen, von denen nicht
zuletzt die Mafia profitiert.

AehnMch ist die Lage in Frankreich. Hier kann es sich die
sozialistische Regierung nicht erlauben, die Unterstützung der Arbeiter
aufs Spiel zu setzen, die von der Rüstungsindustrie leben. Man ist auf
der Linken sehr darauf bedacht, nichts zu unternehmen, was die
Regierung schwächen könnte, und so sind auch größere Friedensdemonstrationen

bisher ausgeblieben. Das Nord-Süd-GefäUe im eigenen
Land ist wie in Italien ein weiterer Grund, weshalb sich die Franzosen

wenig mit globalen Fragen (Dritt-Welt-Problematik, Frieden)
beschäftigen mögen.

Eine der ältesten und stärksten Friedensbewegungen ist diejenige
der Niederlande. Sie ist aus kirchlichen Kreisen herausgewachsen
und umfaßt heute auch eine starke kommunistisch orientierte Gruppe.
Die sachliche Orientierung der Bewegung droht verloren zu gehen,
weil sich unter dem Druck der Massenmedien ein Nivellierungsden-
ken entwickelt hat («Wir wollen ja alle den Frieden»). So kann die
Friedensfrage auf eine moralische Ebene abgeschoben und zu einem
Thema werden, mit dem sich «edle Leute» wie Pazifisten und Christen
befassen mögen.

238



Ansatzpunkte zur Friedens-Diskussion

Neben dem Hearing und einer Reihe von Referaten stellte die
Diskussion den Hauptteil des Pariser Kolloquiums dar. In verschiedenen
Gruppen erlebten wir die Verständigung als sehr schwierig, wir spürten
die Verschiedenheit der Mentalität und unseres Ausdrucks. Wenn
man sich auch in vielen Punkten trotz Nord-Süd- und Ost-West-Gefälle

um einiges näher kommen konnte, so blieb doch eine große
Anzahl von Fragen offen. Einige dieser Fragen scheinen uns speziell auch
für die Friedensbewegung in der Schweiz von Bedeutung, sodaß wir
sie hier kurz erwähnen möchten:
— Sind unsere Friedensbewegungen nur ein Sammeltopf für Unzu¬

friedene, die zwar gerne bei einer Demonstration dabei sind,
sich aber kaum politisch weiter engagieren? Kann die
Friedensbewegung die Massen nur deshalb ansprechen, weil ihre Ziele
oft so wenig konkret sind?

— Verschiedentlich wurde geäußert, daß die in Westeuropa stationier¬
ten Mittelstreckenraketen auf den Mittleren Osten gerichtet sind.
Tatsächlich haben ja Ost-West-Spannungen in letzter Zeit immer
zu Kriegen in der «Peripherie» geführt. Bezahlen die Entwicklungsländer

unseren Frieden durch schreckliche «Handlangerkriege»,
die durch die Großmächte auf ihrem Boden ausgetragen werden?

— Wie können unsere Friedensbewegungen konkreter werden? Sind
wir bereit, mit Gewohnheiten und Bequemlichkeiten zu brechen,
uns notfalls auch als Systemgegner kriminalisieren zu lassen? Sind
wir bereit, auch Fremdarbeiter und andere Randgruppen (unsere
«Peripherie») in die Friedensdiskussion miteinzubeziehen? Frieden
bei uns und in der Dritten Welt heißt immer auch Kampf für mehr
soziale Gerechtigkeit. Haben wir den Mut, für eine neue Gesellschaft

einzustehen?
— Müssen wir grundsätzlich Pazifisten sein, oder sollen wir den be¬

waffneten Widerstand der Unterdrückten in aller Welt
unterstützen? Was geschieht mit den Arbeitsplätzen in der
Kriegsindustrie angesichts der hohen Arbeitslosigkeit in vielen Ländern?
Sollen sich die Forderungen unserer Friedensbewegung auf die
Industrieländer beschränken, oder müssen wir global denken?

Auf der Suche nach einer linken Spiritualität

Es können hier nicht sämtliche Referate besprochen werden, die im
Rahmen des Kolloquiums gehalten wurden. Hauptreferenten waren
Julio de Santa Ana, Direktor der Kommission für kirchlichen
Entwicklungsdienst im OeRK, der Theologe Fernando Belo, der Historiker
Michel Clévenot und natürlich Georges Casalis selbst, der eine ori-

239



gineile politische Analyse aus der Sicht des «zornigen alten Mannes»
machte. Viel Beachtung fand auch das Referat des Holländers Dick
Boer über Antikommunismus und vor allem der Beitrag von Kuno
Fussel aus Münster (BRD), in dem er für eine «militante Spiritualität»
eintrat. Seine «Ueberlegungen zur Krise des Subjekts in einer Welt
ohne Erinnerung und Phantasie» seien hier zusammenfassend
dargestellt.

Von der «Krise des Subjekts» zur Metanoia

In Anlehnung an Adorno und Horkheimer spricht Fussel von
der Verkrüppelung des Individuums im Kapitalismus durch die
anonyme Totalität des gesellschaftlichen Systems. Dieses verfügt über
solche Eigengesetzlichkeiten, daß der Einzelne kaum noch die
Möglichkeit hat, sich zu entwickeln. Diese «Krise des Subjekts» führte
zu einer ungeheuren Renaissance der Psychoanalyse und anderer
Therapieformen, welche die Illusion einer Selbstverwirklichung
aufrechterhalten. Allgemein scheint der Rückzug in die Innerlichkeit
sich als Ausweg aus der Krise anzubieten. Daß dabei die tatsächlichen
Ursachen der Frustrationen in keiner Weise beseitigt werden, ist
offensichtlich. Ein verderblicher Idealismus: man ist zwar nach der
Therapie immer noch verrückt, aber findet nun allenfalls Gefallen
daran. Ganz entsprechend werden auch im religiösen Bereich fleißig
imaginäre Hoffnungen geschürt:

«Eine neue Welle von Frömmigkeitsliteratur überrollt die Bastionen

einer politisch aufgeklärten Theologie, und die exotischen Formen
fernöstlicher Spiritualität machen der abendländischen Mystik ernsthaft

Konkurrenz. Wo die Orientierungskraft revolutionärer Theorie
nachzulassen beginnt, treten die Sinnangebote kleinbürgerlicher
Religiosität erneut auf den Plan. Askese und die Rückkehr zum einfachen
Leben erscheinen als angemessene Antworten auf die unbewältigbare
Komplexität des selbstzerstörerischen theologisch-ökologischen Systems.
Am aufregendsten jedoch ist das Raffinement der Institution Kirche,
mit dem sie aus den Albträumen und der Hoffnungslosigkeit der
Gegenwart Gewinn zu ziehen sucht. Sie sieht erneut ihre Chance
gekommen, ihren Glaubensüberzeugungen Geltung zu verschaffen, und
macht sich vor, jene Massen erneut glauben lassen zu können, die es
endgültig verlernt haben, an eWas zu glauben. Sie erntet dabei
hohes Lob von den Herrschenden, denn gegen die kollektive Angst
hilft nur eine kollektive Gewißheit des Glaubens, sei sie begründet
oder unbegründet, das ist einerlei. Der Glauben an das Leben nach
dem Tod wird bemüht, um zu vergessen, daß die menschliche Gattung
am Ende des 20. Jahrhunderts durch einen Atomkrieg sich selber
auszulöschen vermag.»

240



Weder ein Rückzug in die Innerlichkeit noch eine «Flucht nach
vorn» in mehr oder weniger exotische Frömmiigkeitsformen können
einen Ausweg bieten aus der Krise des Subjekts im Kapitalismus. Was
bleibt, hat Georges Casalis mit den Worten ausgedrückt: «Es gibt also

nur zwei Lösungen: sich das Leben nehmen oder umkehren.» Und
Kuno Fussel fügt an: «Doch wenn wir uns für die Umkehr,
die Metanoia, die Nachfolge Jesu entscheiden, dann bedürfen wir nicht
nur der klaren Erkenntnis der Ziele unseres Kampfes, sondern auch
der Stärkung auf dem langen Marsch durch die Wüste. Die Kraft,
aus der die Stärke des Widerstands und des Durchhaltens kommt,
nennt man in christlicher Tradition Spiritualität.»

Spiritualität und Ideologie

Wie ist nun diese «militante Spiritualität» abzugrenzen von
ideologischem Selbstbetrug oder von einer leeren Moralität, die
früher oder später zur Selbstüberforderung wird? Zur Veranschaulichung

dessen, was er mit «Ideologie» meint, erzählt Fussel eine
Geschichte, die sich im alten Rom abspielte:

«Nach der Vertreibung des Königs Tarquinius Superbus — so
berichtet der römische Geschichtsschreiber Titus Livius — gerieten in
der Stadt Rom die Adeligen und das einfache Volk in Streit, weil die
Adeligen die Entscheidungsgewalt im Staat für sich beanspruchten,
das einfache Volk sich jedoch unterdrückt fühlte. Da es zu keiner
Einigung kam, zog das einfache Volk aus der Stadt aus und baute sich
auf dem heiligen Berg in der Nähe der Stadt Rom eine befestigte
Siedlung, um dort einen eigenen selbständigen Staat zu errichten. Als
die Adeligen die damit verbundene Gefahr für den römischen Staat
erkannten, schickten sie Menenius Agrippa, der im Volk sehr beliebt
war, in die neue Siedlung, auf den heiligen Berg, um das Volk zur
Rückkehr zu bewegen. Statt eine Rede zu halten, soll er dem Volk
lediglich diese Geschichte erzählt haben: Zu der Zeit, als beim
Menschen noch nicht wie jetzt alle Körperteile aufeinander abgestimmt
waren, sondern alle Organe ihren eigenen Willen, ihre eigene Sprache
hatten, empörten sich die Körperteile darüber, daß der Magen durch
ihre Mühe, Sorge und Arbeit alles bekäme, er selbst aber faul in der
Mitte des Körpers säße, und sich die angebotenen Speisen schmecken
ließe. Sie beschlossen deshalb, die Hände sollten keine Nahrung mehr
zum Munde bringen, der Mund sollte keine mehr annehmen, und die
Zähne sollten sie nicht mehr zerkleinern. Als sie nun nach diesem im
Zorn gefaßten Beschluß sich den Magen durch Aushungerung
gefügig machen wollten, wurden die Körperteile selbst und schließlich
der ganze Körper immer schwächer. Da wurde ihnen klar, daß auch

241



die Aufgabe des Magens nicht gering war, daß er sich nicht nur
ernähren ließ, sondern sie selbst ernährte. Er gab ja die mit der Nahrung
aufgenommenen Nährstoffe im gleichmäßig durch die Adern
verteilten Blut an alle Körperteile weiter. — Durch diese Geschichte,
berichtet Livius weiter, habe Menenius Agrippa das Volk umstimmen
können: es sei wieder in die Stadt zurückgekehrt.»

Ein solches Verschleiern der real existierenden Widersprüche mit
dem Zweck, sie auf einer imaginären Basis einzuebnen, ist mit dem
Begriff «Ideologie» gemeint, (Im Laufe des Kolloquiums wurde in
diesem Zusammenhang auch von «ideologischem Mist» gesprochen,
was in besonderer Weise veranschaulicht, wie würzig solcher Ballast
bisweilen zum Himmel stinkt. — J. F.)

Spiritualität und Moralität

Aber nicht nur von Ideologie muß eine militante Spiritualität
frei sein, sondern auch von den hohen Ansprüchen der Moralität.
Daß gute Vorsätze manchmal tragische Konsequenzen haben können,
erlebte in einer Geschichte Erich Kästners der gutmütige Fabian: Er
sah, wie ein Kind vom Brückengeländer in einen Fluß stürzte und
sprang ihm kurz entschlossen nach. Heulend konnte sich der kleine
Junge aus eigenen Kräften ans Ufer retten; doch Fabian ertrank. «Er
konnte leider nicht schwimmen», heißt es bei Kästner, und Fussel
kommentiert lakonisch: «Der Nichtschwimmer Fabian entschied sich
dafür, unter allen Umständen ein guter Mensch zu sein. Das war fatal,
ja sogar tödlich.»

Spiritualität muß also etwas grundsätzlich anderes sein als die
Ideologie der Römer bei Livius oder der gute Wille des Fabian bei
Kästner. Um zu illustrieren, was die Kraft der Spiritualität sein kann,
verweist Fussel auf Sören Kierkegaards «Lobrede auf Abraham». Der
dänische Existenzphilosoph beschreibt darin die paradoxe Situation
Abrahams, als er von Gott aufgefordert wurde, seinen Sohn Isaak
zu opfern. In jener Zwangslage konnten menschliche Tugenden wie
Weisheit, Liebe, Hoffnung und Kraft nicht weiterhelfen. Worin zeichnete

sich nun Abrahams Haltung aus? Auch vor und nach Abraham
wurde geliebt, wurde gehofft und gerungen; «aber Abraham war
größer als alle, groß durch seine Kraft, deren Stärke Ohnmacht ist,
groß durch jene Weisheit, deren Geheimnis Torheit ist, groß durch
jene Hoffnung, deren Form Wahnsinn ist, groß durch jene Liebe, die
Haß gegen sich selber ist» (S. Kierkegaard).

Der Sprung zum politischen Alltag linker Christen mag etwas
weit erscheinen, doch eines ist klar: Ohne eine Spiritualität, die so
stark ist wie diejenige Abrahams, kann keine revolutionäre Theorie
in Praxis umgesetzt werden. Und die Verwirklichung des Sozialismus

242



wird noch lange auf sich warten lassen, wenn wir nicht bereit sind, mit
Gott, mit der Welt und mit uns selbst so zu ringen wie Abraham.

Zum Abschluß faßt Kuno Fussel seine Ueberlegungen zu
Ideologie, Moralität und Spiritualität in prägnanter Weise zusammen:

«— Die Ideologie versöhnt die realen Widersprüche, indem sie
eine Illusion schafft, das hieße für Abraham, daß Gott ihn nur scheinbar

auf die Probe stellt und schon vorher alles zum besten gerichtet
hat. Ideologie kämpft gegen die Verzweiflung mit der Unterstellung,
daß letzten Endes alles — selbst der Tod — doch nicht so schlimm sein
kann.
— Die Moral unterwirft das Individuum der Allgemeingültigkeit
des Gesetzes beziehungsweise der Institution des Opfers, das hieße

für Abraham, in der Selbstverachtung des Subjekts den höchsten
Ausdruck der Gottesfurcht zu sehen.

— Die wahre Spiritualität aber widersetzt sich sowohl dem
biologischen Minimalismus wie dem mordischen Maximalismus. Sie

setzt das Subjekt der Erfahrung der Widersprüche aus, macht es

fähig zu leiden, läßt dadurch, ja hält dadurch die Hoffnung am Leben
und macht so das Subjekt zum Zeugen einer ungeahnten Zukunft.»

In der militanten Spiritualität durchbricht das Individuum sein

Ausgeliefertsein an Geschichte und Institutionen, und so schließt
denn Fussel sein Referat mit einer Hommage an Casalis: «Eines der
unschätzbaren Verdienste der theologischen Existenz und
theologischen Praxis von Georges Casalis ist es, seine Schwestern und Brüder
im Glauben an diese Unaufgebbarkeit des Subjekts gestärkt und zum
Widerstand gegen alle Korruption durch Mächte und Gewalten
ermutigt zu haben. Dafür danken wir ihm — ganz besonders am
heutigen Tag.»

Schwierigkeiten mit dem Pluralismus

Der Eindruck, der schon beim Podiumsgespräch der verschiedenen
Friedensbewegungen in Europa aufkam, verfestigte sich im Laufe des
Treffens mehr und mehr: So sehr man sich in grundsätzlichen Fragen
einig war (Frieden, Sozialismus, christliche Solidarität), so sehr gingen
die Meinungen auseinander, wenn es um die Umsetzung dieser Ziele
in die politische Praxis ging. Es scheint sehr wesentlich zu sein, ob
man sich als Christ und Sozlialist in einem west- oder osteuropäischen
Land, in einem sozialistisch oder nicht-sozialistisch regierten Land
engagiert. Daß die Frage der Blockzugehörigkeit solche
Verständigungsschwierigkeiten aufkommen lassen konnte, mochte besonders
schmerzlich erscheinen. So herrschte bis kurz vor Abbruch der Tagung
die Meinung vor, die vier Teilnehmer aus der DDR würden die

24?



Waffen des Warschauer Pakts als Beitrag zur Friedenssicherung
einschätzen. Erst als es für eine Korrektur des (nicht mehr verabschiedeten)

Schlußdokumentes bereits zu spät war, wurde klar, daß nur
eine einzelne DDR-Vertreterin diese Haltung eingenommen hatte.

Die Versammlung europäischer Christen in Paris an Pfingsten
1982 war kein «Festival Casalis», und dies ganz im Sinne des Jubilars.
Allerdings war die Gefahr, daß das Treffen zum Festival ausartete,
auch recht klein, waren doch sowohl die Gruppengespräche als auch
die Gesamtveranstaltungen immer wieder von einer Kopflastigkeit
geprägt, die es dem pfingstlichen Geist wohl schwer machte, ganz nach
Herzenslust zu wehen. Am empfindlichsten wurde dies been Gottesdienst

am Pfingstsonntagabend spürbar. Die zweisprachig und
ökumenisch gehaltene Liturgie, während dtr auch Teilnehmer des
Treffens von ihren Erfahrungen im Widerstand berichteten, zog sich
durch die vielen Lieder und engagierten Texte und nicht zuletzt
durch die Uebersetzungen dermaßen in die Länge, daß die
Abendmahlsfeier eher steif und lustlos verlief und auch beim anschließenden

Fest nicht viel Stimmung aufkommen wollte.
Vielleicht ist es nicht ganz untypisch, daß wir Teilnehmer am

Kolloquium linker Christen in Paris zwar ein hochinteressantes
Referat über Spiritualität zu hören bekamen, selbst aber zum Feiern
sehr wenig Spontaneität aufbrachten. Wir redeten zwar viel von
unserer Sehnsucht nach Frieden, konnten einander aber wenig von
jener Gemeinschaft und Wärme geben, die wesentlich zum Aufbau einer
solidarischen Welt gehören. Was dieses Treffen aber auf alle Fälle
zu einem Erlebnis werden ließ, ist die Tatsache, daß sich hier
engagierte Christen aus ganz Europa um einen Austausch ihrer Erfahrungen
und Perspektiven bemühten, ohne den ein gemeinsames Eintreten für
Frieden und Sozialismus kaum möglich sein wird.

Die NEUEN WEGE vor 50 Jahren
Zitate aus den Heften 3—6/7 des Jahrganges 1932

Völkerbund oder Großmachtgeist

Wenn die Großmächte nicht geeignet sind, einen wirklichen Völkerbund zu
tragen, was dann? Ist dann nicht sein Bankrott besiegelt? Ja, in seiner jetzigen
Form. Aber nun fragt es sich, ob es nicht noch etwas anderes gibt als
Großmächte und Großmachtgeist. Was nötig ist, das ist der zuerst moralische und
dann politische Sturz der Großmächte, die innere Revolution in allen Ländern
(wobei man unter Revolution nicht Blut und Feuer verstehen darf!), gipfelnd in
der Revolution gegen Militär und Krieg. Und das ist's, was kommt. Es allein
jedenfalls kann uns, menschlich gesprochen, retten. (S. 123)

244


	Befreiung für den Frieden : Bericht von einem Pfingsttreffen bei Georges Casalis in Paris

