Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 7-8

Artikel: Dein Reich komme : Reich-Gottes-Erwartungen in jidischer und in
christlicher Sicht

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHALOM BEN-CHORIN

Dein Reich komme

Reich-Gottes-Erwartungen
in judischer und in christlicher Sicht

Gleichklang der Bitten in Kirche und Synagoge

Die zweite Bitte des Gebetes, das Jesus seine Jiinger lehrt, lautet: «Dein
Reich komme.» Eingeleitet wird dieses Gebet mit einer Adoration,
ebenfalls in der Form einer Bitte: «Unser Vater im Himmel, dein Name
werde geheiligt.»

An die Bitte um das Kommen des Reiches schliefit sich erginzend
an: «Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf der Erde», woraus
hervorgeht, dal die Konkretisierung der Reich-Gottes-Hoffnung fiir
diese Erde erwartet wird, nicht fiir das Jenseits.

Ganz im selben Sinne betet die Synagoge im Kaddisch: «Erhoben
und geheiligt werde sein groBer Name in der Welt, die er nach seinem
Willen erschaffen. Sein Reich erstehe in eurem Leben, in euren Tagen,
im Leben des ganzen Hauses Israel bald und in naher Zeit.»

Das Kaddisch-Lobgebet ist in der uns heute erhaltenen ara-
maiischen Form vermutlich etwas jiinger als das Vaterunser. Es stammt
wohl aus dem ersten oder zweiten Jahrhundert. Die im SchluBteil
enthaltene Trostformel, die den Namen Gottes noch iiber allen Lob-
gesang und Trost stellt, diirfte sich auf den Trost Zions beziehen, so-
daf} die Entstehung dieser Fassung jedenfalls nach der Zerstdrung
Jerusalems im Jahre 70 n. Chr. anzusetzen ist. Aber auch die schrift-
liche Fixierung des Vaterunsers wird nicht viel frither erfolgt sein.

Die literarhistorische Frage ist jedoch unwesentlich *angesichts
des Gleichklangs dieser Bitten, den wir uns sogar phonetisch vor-
stellen diirfen. Das Vaterunser wurde betimmt nicht griechisch,
sondern aramiisch (wie das Kaddisch) oder hebridisch im Jiingerkreis
gebetet. Fiir eine hebriische Fassung spricht die Einleitungsformel
«Unser Vater im Himmel» — «Avinu sche Baschamajimy.

Diese beiden Gebete der Kirche und der Synagoge sind von jener
eschatologischen Naherwartung getragen, die den Grundton des Neuen
Testaments ausmacht, von der Vorankiindigung durch Johannes den
Taufer iiber die Predigt Jesu bis zu den einschligigen Stellen in den
Briefen des Paulus, insbesondere 1. Kor. 15, wo der Apostel davon
spricht, dall wir nicht alle entschlafen werden, aber verwandelt, und
dies plotzlich, wihrend der letzten Posaune, die der Apostel offen-
bar noch zu seiner Zeit erwartete.

206



Diesseitigkeit des Gottesreichs

Paulus nimmt damit eine VerheiBung Jesu auf, die sowohl bei Markus
(9, 1) wie auch bei Matthius (10, 28) iiberliefert wird, ihre klarste
Formulierung aber wohl bei Lukas (9, 27) gefunden hat: «Wahrhaftig,
das sage ich euch: Von denen, die hier stehen, werden einige den Tod
nicht erleiden, bis sie das Reich Gottes gesechen haben.» Zweierlei
ist an dieser Aussage wesentlich: die unmittelbare Erwartung des Kairos,
der erfiillten Zeit und damit des Anbruchs der Basileia des Gottes-
reiches, und die Diesseitigkeit dieser Erwartung.

Noch das jiingste Stiick des Neuen Testaments, der 2. Petrusbrief,
greift die diesseitige Erwartung des Reiches Gottes auf und spricht in
Erginzung eines Jesaja-Wortes (65, 17) von einem neuen Himmel und
einer neuen Erde, in denen die Gerechtigkeit wohnt (2. Petr. 3, 13).

Mit der gewaltigen Ankiindigung des Reiches Gottes (Mark.
1. 14f; Matth. 4, 17) setzt das Evangelium ein. Evangelion ist die
gute Botschaft, hebriisch «Bessora Tova», und meint eigentlich nichts
anderes als eben dies, daBB das Reich der Himmel nahe herbeigekom-
men oder eigentlich schon da sei.

Der Terminus «Reich der Himmel» wurde sehr oft von den
Christen mif3verstanden. Bis heute ist fiir das Kirchenvolk das «Reich
der Himmel» das Himmelreich, das Paradies der Seelen nach dem
Tode. Das ist hier aber nicht gemeint. Wenn wir den Begriff «Reich
der Himmel» ins Hebrdische riickiibersetzen, «Malchuth Schamajimy,
dann wird es klar, daB3 hier nur in heiliger Scheu, gemdBl dem rabbi-
nischen Sprachgebrauch, der Name Gottes nicht ausgesprochen wird,
sondern anstelle dessen vom «Himmely oder genauer von «den Him-
melny» die Rede ist. So lesen wir etwa in dem Mischna-Traktat «Spriiche
der Viter»: «Alles ist in der Hand des Himmels, nur nicht die Furcht
des Himmels», worunter die Gottesfurcht zu verstehen ist, die der
Entscheidung des Menschen anheimgestelit bleibt.

Man muBl diese Spracheigentiimlichkeiten kennen, um die Ter-
minologie des Neuen Testaments zu verstehen. Das Neue Testament
ist zwar griechisch geschrieben, aber hebridisch gedacht, und viele
Termini werden erst durch Riickiibersetzungen ins Hebrdische oder
Aramadische voll verstdndlich.

Nimmt man die Verkiindigung des Reiches Gottes im Neuen
Testament von ihrer jiidischen Wurzel her zur Kenntnis, so er-
gibt sich, was die Hoffoung anlangt, kein Unterschied zu den jidi-
schen Reich-Gottes-Erwartungen.

Beide erstrecken sich primdr auf den geschichtlichen Raum:
«Reich Gottes fiir diese Erde», wie es der Schweizer Theologe Leon-
hard Ragaz in unserer Zeit mit der Monotonie der Wahrheit verkiindet
hat. Die Erwartung des Reiches Gottes stellt den Einbruch der Trans-
zendenz in die Immanenz dar.

207



Das Scheitern der Naherwartung Jesu

Der groBe Unterschied zwischen Judentum und Christentum liegt
nicht in dieser Erwartung, sondern in ihrer Datierung.

Das Judentum hat ganz bestimmte Merkmale fiir das Reich
Gottes erkannt, es ist das Reich des Friedens, der Gerechtigkeit und
der Liebe, in welchem die gottliche Forderung nicht mehr im Ge-
gensatz zum Trachten des Menschenherzens steht, scndern die Har-
monie zwischen Anspruch und Erfiillung erreicht ist.

Diese Erwartungen stiitzen sich auf prophetlsche VerheiBungen
der hebriischen Bibel, wie wir sie etwa in jener zweimal bezeugten
Vision finden:

Zu Pflugscharen schmieden sie um ihre Schwerter,

Thre Lanzen zu Winzermessern,

Nicht hebt mehr Volk wider Volk das Schwert.

Man lernt nicht fiirder fiir den Krieg.

Ein jeder wohnt unter seinem Weinstock, seinem Feigenbaum,
Ohne daB einer ihn erschreckt (Mich. 4, 3f; Jes. 2, 4).

Fiir das Judentum blieb diese diesseitige Reich- Gottes-Erwartung
entscheidend. So bemerkt ctwa der groBe Scholastiker der Synagoge
Maimonides (1135—1204) in seinem Kompendium «Mischne Thoray
(Hilchoth Melachim XII): «In jener Zeit wird es keinen Hunger ge-
ben, keinen Krieg, keine Eifersucht und keinen Streit, denn das Gute
wird reichlich stromen, und alle Wonnen werden wie Staub wimmeln,
und die Sorge der ganzen Welt wird einzig sein, Gott zu erkennen.»

Es scheint mir keine Frage zu sein, dafl auch Jesus von Nazareth,
als Ur- und Nur-Jude, der er war und blieb, keine anderen Erwartun-
gen mit dem ‘Begriff «Reich-Gottes» verband. |

Als der gefangene Téufer Johannes aus der herodianischen
Festung Machédrus an Jesus die Frage richtete: «Bist du es, der da
kommen soll, oder sollen wir cines anderen warten?» antwortete Jesus
unter Hinweis auf die zeichenhaften Taten seiner Macht: «Blinde
sehen und Lahme gehen, Aussitzige werden rein und Taube horen.
Tote stehen auf und Armen wird das Evangelium gepredigty (Matth.
11, 3—5).

~ In dieser Antwort Jesu ist eine deutliche, aber oft iibersechene An-
spielung auf die Knecht-Gottes-Perikope bei Deuterojesaja (Jes. 42, 19}
enthalten, wo offenbar Israel als der blinde und taube Knecht Gottes
bezeichnet wird, der nun in den ProzeB3 der Heilung eintritt.

Die Antwort Jesu schelitert aber an der Realitit. Die Blinden
sehen nicht, die Lahmen konnen nicht gehen, die Tauben horen nicht,
und die Toten stehen vorerst nicht auf.

Selbst wenn wir die Wundergeschichten des Neuen Testaments

208



wortlich ndhmen, wiirde sich dadurch fiir die Infrastruktur der Welt
noch keine fundamentale Konsequenz ergeben. Selbst wenn hier und
dort Wunderheilungen im Namen Jesu geschahen und geschehen,
mag damit ein Zeichen gesetzt sein, aber das Reich Gottes ist noch
nicht angebrochen.

Verinnerlichung und Enthistorisierung des Reiches Gottes
im Christentum

Wir konnen deutlich Bruch und Wende im Leben Jesu erkennen, wo
aus der Nicht-Erfilllung der konkreten Hoffnung die Introversion
der Reich-Gottes-Konzeption stattfindet.

Gehen wir von der Stelle bei Matthdus (10, 23ff.) aus, die von der
Aussendung der Jiinger erzihlt: «Amen, ich sage euch: Thr werdet
nicht zu Ende kommen mit den Stidten Israels, bis der Menschensohn
kommt.» Wenn auch der Begriff Menschensohn im Neuen Testament
vielschichtig ist, so ist er an dieser Stelle zweifellos messianisch gemeint,
im Sinne des himmlischen Wesens bei Daniel (7, 13—14). Der Men-
schensohn soll hier (keiineswegs an allen Stellen) als der Bringer des
Reliches erscheinen.

Die Jiinger kehren aber zuriick, und es hat sich nichts verindert,
und angesichts dieser enttduschten Hoffnung findet nun die Verinner-
lichung des Gottesreiches statt: «Das Reich Gottes ist inwendig in
euch», oder: «Das Reich Gottes ist mitten unter euchy (Luk. 17, 21).
Mit dieser Verinnerlichung wird der Anfang gemacht fiir den Pro-
zeB einer Enthistorisierung der Reich-Gottes-Hoffnung, die nun in in-
neres Erleben umfunktioniert, findividualisiert und spiterhin trans-
zendiert wird. In scharfer Weise hat dies um die Jahrhundertwende der
franzosische Katholik Pater A. Loisy formuliert: «Jesus verkiindigte das
Reich Gottes, statt dessen kam die Kirche.»

Das ist das Problem, mit dem sich der Christ auseinandersetzen
mufB. Dem Juden stellt sich das Problem anders.

Auch im Judentum gab es immer wieder die heilige Ungeduld,
die das Kommende mit dem Gekommenen verwechselte. So etwa, wenn
Rabbi Akiba den Freischédrler Bar-Kochba fiir den Messias hielt und
diesen Irrtum mit dem Mirtyrertod bezahlen mufBte.

- Es offnen sich zwei Wege zum Reiche Gottes. Der Weg
nach innen und der Weg nach auBlen. Das Christentum hat vorwiegend
den Weg nach innen gewidhilt, wihrend das Judentum den Weg nach
auflen beschritt, allerdings mit der Finschrinkung der jiidischen My-
stik der Kabbala, die ihrerseits Wege nach innen 6ffnete.

- Der christliche Weg nach innen erschloB Provinzen der Seele,
die dem origindr jiidischen Denken fremd oder zumindest randhaft

209



biieben. Aus dem Reich der Himmel, das auf diese Erde herabkommt,
wurde das Himmelreich, in das die Glaubigen nach ihrem Tode ver-
setzt werden. Die urspriingliche Reich-Gottes-Erwartung verkiimmerte.

Ich mochte hier fiir einen Augenblick die exegetisch-historische
Betrachtungsweise verlassen und meine Erfahrungen mit christlichen
Horern und Lesern bezeugen. Mit dem pessimistischen Realismus
einer hoffnungslosen Empirie haben mir zahlreiche christliche Ge-
sprichspartner immer wieder gesagt, daB sie einem Reich Gottes auf
dieser Erde keine Chancc geben konnen. Die Menschen, so meinten
diese heutigen Christen, werden sich nicht dndern, und es wird alles
beim alten bleiben.

Wenn ich demgegeniiber einwandte, daB nach der Predigt Jesu
das Reich Gottes das Ziel der Geschiichte bleibe, aber zugleich auch
die der empirischen Geschichte zuwiderlaufende Bewegung, denn
«das Reich Gottes kommt wie der Dieb in der Nachty (Matth. 24, 43),
trafen mich verstindnislose Blicke.

Wennn ich solche modernen Christen fragte, was sic bei der zwei-
ten Bitte des Vaterunsers dichten, so bekam ich entweder gar keine
Antwort, oder aber man wies auf das Paradies hin.

Das Paradies wurde zum Surrogat fiir das Reich Gottes.

Hellenistische Unterwanderung durch Paradies- und Hadesvorstellungen

Was ist das Paradies? Genau genommen ein persisches Lehnwort,
hebrdisch Pardess, das im Alten Testament nicht in transzendenter
Bedeutung vorkommt. Nur in der hochst irdischen Bedeutung von
Fruchtpflanzung oder Lustgarten wird es in Hohelied (4, 13), Prediger
(2, 5) und schlieBlich als Pflanzung von Nutzholzern in Nehemia
(2, 8) verwendet. .

Es wird nirgends mit dem Garten Eden gleichgesetzt, der im
Schopfungsmythos der Genesis seinen Platz hat. Diese Verfremdung
ist, wie so viele andere, durch die Septuaginta, die alexandrinisch-jiidi-
sche Bibeliibersetzung aus dem zweiten vorchristlichen Jahrhundert,
entstanden. .

Im Neuen Testament wird die Verbindung zwischen dem Garten
Eden und dem Paradies durch den Baum des Lebens in der Offen-
barung (2, 7) hergestellt, und auch der Apostel Paulus bemerkt im
Zweiten Korintherbrief (12, 4), daB er visionidr in das Paradies entriickt
wurde, das sich, nach dieser Vorstellung, offenbar im dritten Himmel
befindet. ‘

Die entschelidende Stelle aber ist in dem kurzen Dialog zwischen
dem guten Schicher und dem sterbenden Jesus am Kreuz enthalten:
«Dann sagte er (der Schicher): Jesus, denk an mich, wenn du in dein

210



Reich kommst.» Jesus antwortete ihm: ¢Amen, ich sage dir: Heute
noch wirst du mit mir im Paradies seiny (Luk. 23, 42—43).

Dieses nur bei dem einzigen Heidenchristen unter den Evangeli-
sten bezeugte Logion muB als Fremdkorper und spéterer Einschub
empfunden werden, da es sich in die zentrale Auferweckungstheologie
nicht nahtlos einfiigt. In diesem Zusammenhang bemerkt Ferdinand
Hahn: «Es ist aber sehr wohl verstindlich, dafl bei der Ausbildung
der Erhohungsvorstellung und der dadurch bedingten Zuriickdringung
der eschatologischen Erwartung die Auferstehung thren urspriinglichen
Bezugspunkt verlor und von dem Erhohungsgedanken in bestimmten
Fillen absorbiert werden konnte.»1

Die urspriinglichen Glaubensvorstellungen der Urgemeinde bleiben
durchwegs jiidisch: Auferstehung und das kommende Reich. Diese
Primirstrukturen werden aber hellenistisch unterwandert, sodaB
sich Hades- und Paradies-Vorstellungen einschleichen. Vorstellungen
dieser Art haben ihren klassischen Niederschlag im Apostolikum
gefunden, wo sich zwischen der Bezeugung der Passion Jesu und
seiner Auferstehung am dritten Tage das «niedergefahren zur
Holle» findet. «Die Erwdhnung der Hollenfahrt Jesu gehOrt zu den
spiatesten Bestandteilen des apostolischen Glaubensbekenntnisses.
Im Taufbekenntnlis der romischen Gemeinde, das bis in das zweite
Jahrhundert zuriickreicht, war von einer Hollenfahrt Christi noch
keine Rede. Erst im vierten Jahrhundert ist zwischen Begrdabnis und
Auferstehung Jesu der Hinweis auf einen Abstieg zur Holle einge-
schoben worden.»2 |

Paradies und Holle sind korrespondierende Begriffe, aber ein
Zwischenaufenthalt Jesu .im Paradiese vor Auferstehung und Himmel-
fahrt wird nicht einmal im Apostolikum vermerkt.

Man achte auch auf die Differenz im Kreuzesdialog. Der Schicher
bittet seiner zu gedenken im Reiche Jesu. Dieser aber antwortet mit
Hinweis auf das nicht erwidhnte Paradies.

Das Reich Gottes ist eschatologische Grobe, also die erhoffte
Zukunft am Ende der Tage. Tritt aber anstelle des Reiches Gottes das
Paradies, so haben wir es mit retrospektiver Eschatologie zu tun,
welche die Zukunft mit dem goldenen Zeitalter des Ursprungs ver-
bindet.

Gott nimmt das Paradies (den Garten Eden) zu sich in den Him-
mel zuriick und bereitet dort den Platz fiir die Seelen der Gerechten.
Diese Vorstellung ist aber der hebridischen Bibel, und so weit wir es
beurteilen konnen, dem Denken Jesu fern und bleibt auch im Evan-
gelium peripher isoliert.

Trotz dieses Sachverhaltes verdringte das Paradies mehr und
mehr die Reich-Gottes-Erwartung. Das Paradies wurde immer mir-

211



chenhafter ausgestaltet. Nehmen wir dafiir ein Beispiel aus der Theo-
logie des 19. Jahrhunderts. Hermann Friedrich Kohlbriigge (1803—
1875), der bekannte Erweckungsprediger des Elberfelder Reformier-
ten Kreises, ruft emphatisch aus: «Schlage deine Tore weit auf,
o Paradies unseres Gottes, da wir hineinschauen! Ich sehe keinen
Baum, der mir den Tod gebracht, sondern einen Thron ewiger Gnade.
Ich sehe keine Leiden, Angst oder Not mehr, alles glinzt von lauter
Gottesfreude.»

Bis zum religiosen Kitsch versteigt sich diese ganz unbllbhsche
Paradiestraumerei.

Paradiesromantik auch im Judentum

Auch das Judentum blieb von der Paradiesromantik nicht unbe-
rithrt, wenngleich der Ausdruck Paradies in diesem Zusammenhang
nicht gebraucht wird. Die hebriische Version Pardess wird fiir den
Garten der Mystik verwendet, wihrend das himmlische Paradies als
Garten Eden bezeichnet und auch mit dem himmlischen oder Oberen
Jerusalem (Jeruschalajim schel ma’ala) identifiziert wird.

In dem Totengebet «El Male Rachamimy» wird die Ruhe des
Verstorbenen im Garten Eden erfleht, der in der Aggada, der hebriii-
schen Sage oder Legende, phantastische Ausschmiickungen er-
fahrt. Tlelﬁsmmg ist die Bemerkung des Rabbi Chanina Bar-Chama,
daB nur eine Spanne das Paradies von der Holle trenne (b. Pes. 201 a).
Auch in den Apokryphen, zum Beispiel im zweiten Makkabéer-
buch, und in den Pseudepigraphen, etwa im Henochbuch, wird das
Paradies erwidhnt, jedoch haben diese Schriften fiir das normative
Judentum keine Bedeutung behalten, da das hellenistische Juden-
tum vom rabbinischen Judentum vollig verdringt wurde.

Die klare Reich-Gottes-Erwartung, nicht verdunkelt von einer
retrospektiven Paradies-Eschatologie, erhielt sich in fundamentali-
stischen christlichen Gemeinschaften, verdichtete sich bei den Schwir-
mern bis zur Etablierung von vorweggenommenen Reich-Gottes-
Revolutionen, wie bei Thomas Miinzer oder den Béhmischen Briidern.

Im Judentum aber blieb die Reich-Gottes-Erwartung vorran-
gig. Es hidngt dies mit der vom Christentum unterschiedenen Mes-
siasvorstellung zusammen. Da das Judentum nicht den Wiederkom-
menden, sondern den Kommenden erwartet, siecht es auch keine
FuBlspuren des Erlosers inmitten dieser so handgreiflich unerlfsten
Welt, sondern setzt alle Hoffnung auf die Zukunft, wobei die rab-
binische Warnung «Bedridnget nicht das Ende» zur legitimen Losung
wurde.

Es darf aber nicht verschwiegen werden, daB es auch im Juden-

212



tam immer wieder Bewegungen gab, die in heiliger Ungeduld das
Reich vorwegnehmen wollten. Zur tiefsten Erschiitterung der gesam-
ten Judenheit filhrte das Auftreten des Pscudomessias Sabbatai Zevi
im 17. Jahrhundert. Der offizlielle, normative Rabbinismus aber ichnte
solche Vorwegnahme des Reiches ab.

Reich Gottes zwischen nationaler Restauration
und universaler Hoffnung

Skylla und Charybdis umlagern das Reich Gottes. Die Skylla ist die
Introversion in seelisches Erlebnis und die Transzendierung in ein
himmlisches Paradies; die Charybdis ist die Nationalisierung und
Politisierung der Reich-Gottes-Erwartung. Im Judentum, nicht zuletzt
im Judentum unserer Zeit, ist diese letztere Gefahr vorrangig.

Die urspriingliche biblische Reich-Gottes-Erwartung trigt glei-
chermaBen nationale und universale Ziige. Im Reiche Gottes wird die
gefallene Hiitte Davids wieder aufgerichtet (Amos 9, 11), aber die
Gotteserkenntnis breitet sich liber die ganze Erde aus, wie die Wasser
des Meeres seinen Grund bedecken (Jes. 11, 9; Hab. 2, 14), und
«keiner wird mehr den anderen belehren und sprechen: Erkennet den
Herrn, sondern sie werden mich alle erkennen, GroS und Klein,
spricht der Herry (Jer. 31, 34). '

So ist das Reich Gottes das Reich der Restauration der davi-
dischen Reichsherrlichkeit einerseits, aber auch das Ende der Re-
ligionen in der weltumspannenden treuga Dei andererseits.

Der nationale Restaurationsgedanke kommt im tédglichen Acht-
zehn-Bitten-Gebet zum Ausdruck, in der 14. und in der 16. Bitte:

Erbarm dich, Herre, unser Gott,

mit deinem Reichtum an Erbarmen

jetzt iiber Israel, dein Volk,

und deine Stadt Jerusalem

und Zion, die Behausung deiner Herrlichkeit,
und deinen Tempel, deine Wohnung,

und iiber das Konigtum des Hauses Davids,
deines wahren Gesalbten!

Gepriesen seist du, Herr, des David Gott,
der du Jerusalem erbaust!

Herr, unser Gott!

Mogst du in Zion wieder wohnen,

und deine Knechte mogen zu Jerusalem
dir dienen!

Gepriesen seist du, Herr,

dem wir in Ehrfurcht dienen wollen!3

213



Die universelle Seite. der Reich-Gottes-Erwartung aber kommt be-
sonders in der zentralen Liturgie der Hochfeste im Herbst, am Neu-
jahrs- und VersOhnungstag, zum Ausdruck, wenn es dort heift:
«Und so laB denn, Ewiger, unser Gott, ein Erschauern vor dir iiber
all deine Werke kommen und ein ehrfiirchtiges Bangen vor dir iiber
alles, was du erschaffen hast, daB dich alle Geschdpfe ehrfiirchten und
alle Wesen sich vor dir beugen und alle ein Bund werden, deinen
Willen zu tun mit ungeteiltem Herzen, so wie wir wissen, Ewiger,
unser Gott, daB die Herrschaft bei dir ist, die Macht in deiner Hand
und die Kraft in deiner Rechten und dein Name erhaben iiber
alles, was du erschaffen hast.»

Die nationale und universale Hoffnung schlieBen einander aber
nicht aus, sondern erginzen €inander in zwei Phasen. Die erste Phase
ist die national-religiose Wiederherstellung des davidischen Reiches
und des Tempels zu Jerusalem, sodann folgt die Befriedung der
Welt, der in Gott vereinten Nationen. So schildern in anschaulicher
Weise die Propheten Micha und Jesaja die Volkerwallfahrt nach Zion,
und bei Sacharja wird im fletzten Kapitel daraus das groBe Volker-
fest der Laubhiitten, an dem alle Geschlechter der Erde teilnehmen.

Wihrend fiir die biblische Sicht und die sich daran anschlielende
rabbinische Tradition der Messias der Bringer dieses Reiches und sein
irdischer Konig ist, stellt sich fiir die jidische Mystik dieser Prozef3
etwas anders dar: Fiir die Mystik ist der Messias einer der 36 ver-
borgenen Gerechten, wohl der verborgenste von allen. Die Tat des
Menschen befreit den Messias aus den Ketten der Siinde, wie sie den
gottlichen Funken aus der Schale der Materie befreit.

Besonders deutlich wird das bei Rabbi Isaak Luria (1534—1572),
dem ¢heiligen Lowen» von Safed: «Das Kommen des Messias be-
deutet fiir Luria nicht mehr als die Unterschrift unter ein Dokument,
das wir selbst schreiben. Er bestidtigt nur den Eintritt eines Standes,
den er nicht selber herbeigefiihrt hat. — So stellt sich denn die Welt
der lurianischen Kabbala als ein groBer 'Mythos des Exils und der
Erlosung’ dar, Und gerade diese seine Bezogenheit auf die Erfahrung
des judischen Volkes ist es, die ihm die ungeheure Wucht und seine
Bedeutung fiir die jiidische Geschichte der nachlurianischen Genera-
tionen verlichen hat.»4

Die Formulierung in dem Gebet um das Reich Gottes von Rav
(2.—3. Jahrhundert): «die Welt zu ordnen fiir das KoOnigtum des All-
maichtigen», wird zum Leitmotiv der Kabbala. Der in diesem litur-
gischen Text gebra,uchte Terminus <«letaken Olam» ist das Losungs-
wort fiir den «Tikun», jene Neuordnung, die den Messias und dalmt
das Reich Gottes gleichsam auslOst.

Der Schritt von der Mystik zur Magie ist dabei kaum vermeid-

214



bar, und so entstanden im Laufe der Jahrhunderte mystisch-magische
Praktiken der BeschwoOrung von Engeln und Damonen, die der Welt
den ersehnten Tikun bringen sollten. Sie erwiesen sich nur allzu oft
als gefdhrliches Spiel mit dem Feuer der Héresie und der Tllusion.

Der Staat Israel als «Anfang der Erlosungy

Es ist nicht zufillig, daB die Wogen der messianischen Reichsmystik
in und vor allem nach Zeiten der Verfolgung besonders hoch gingen.
So setzt die starke Wirkung der lurianischen Kabbala im 16. Jahr-
hundert nach der Vertreibung der Juden aus Spanien und Portugal
ein, und die sabbatinische Bewegung beginnt mit dem ersten Auf-
treten des Pseudomessias Sabbatai Zevi in Smyrna im Jahre 1648,
demselben Jahre, in dem die furchtbaren Pogrome unter dem Kosaken-
hetman Chmjelnizki ganze jiidische Gemeinden in Polen ausrotteten.

Auch die eschatologische Naherwartung im Neuen Testament
ist von der Drangsal der Romerherrschaft nicht zu 16sen.

Was in fritheren Jahrhunderten zu einer unmittelbaren Reich-
Gottes-Hoffnung fithrte und Wege auch nach innen offnete, hat sich
in unserem Jahrhundert nach der groBten Katastrophe der jiidischen
Geschichte, dem Holocaust, in nationale Hoffnung umgesetzt, die in
der Errichtung des Staates Israel ihre Erfiillung fand. Dabei blicb es
im VolksbewuBtsein klar, daB der Staat Israel nur «ein Anfang der
Erlosungy sein kann. Dieser Ausdruck «Anfang der Erlésungy (Reschith
Zemichath Geulathenu) findet sich in einem Gebet des israelischen Ober-
rabbinates fiir den Staat Israel.

Der Staat Israel ist von seiner zionistischen Vorgeschichte nicht
zu trennen. Der politische Zionismus, der vom ersten Zionistenkongref3
1897 in Basel zu datieren ist, trat zwar als nationale Bewegung
zur Befreiung des jiidischen Volkes auf, war aber durchaus von
sikularisierten messianischen Erwartungen getragen. Er fand seine
Erginzung in der Adaption sozialistischer Elemente der zionistischen
Arbeiterbewegung.

Die Diesseitigkeit eschatologischer Reich-Gottes-Erwartungen
kam diesem Prozef entgegen. Das hebrédische Sprachdenken gibt uns
in dieser Richtung einen wichtigen Hinweis. Das Hebriische kennt
keinen adidquaten Begriff fiir Jenseits. Man spricht im Hebriischen
nur von «Olam Haba», der kommenden Welt. Gemeint ist die erneuerte
Schopfung im Reiche Gottes, die auf uns zukommt, nicht aber ein
Himmel, in den wir nach dem Tode versetzt werden. Erst ‘in einer
viel spéteren, nachbiblischen Epoche bleibt randhaft auch eine Jen-
seitsvorstellung in der jlidischen Volksfrommigkeit wahrnehmbar. Im
Gegensatz zur kommenden Welt wird das Jenseits als Welt der Wahr-

215



heit, Olam ha-Emeth, bezeichnet. Ein platonischer EinfluB ist hier un- -
_ verkennbar. Die Welt der Wahrheit entspricht in etwa der Welt der
Idee, die eine Ueberwirklichkeit darstellt, von der unsere empirische
Welt, im Sinne des Hohlengleichnisses Platos, nur Schattenbilder wirft.

Reich Gottes:
Rhetorischer Leerlauf in den offiziellen Religionen —
Impuls im klassischen Sozialismus und im friihen Zionismus

Das Reich Gottes wird nach einem Worte Jesu als die vordringlichsie
Aufgabe angesehen: «Trachtet zundchst nach dem Reiche Gottes, so
wird euch alles andere zufalleny (Matth. 6, 33).

Die Kirchengeschichte aber zeigt, daB diese Vordringlichkent
des Reiches Gottes in Wirklichkeit sehr wenig zum Tragen kam.
Walter Nigg hat in seinem Buch «Das ewige Reich» (Ziirich 1954)
gezeigt, dall vom frithchristlichen Chiliasmus bis zur Reichsverkiindi-
gung bei den Sekten ein Weg fiihrt, der aber nicht dic Heerstral3e der
Kirche war.

In bitterer Ironie hat Soren Kierkegaard in seinem Buch «Der
Augenblicky, eine Art Novelle mit dem Titel «Erst das Reich Gottesy
publiziert, die den Weg eines Kandidaten der Theologie, Ludwig
Fromm, schildert, welcher seine Antrittspredigt iiber den Text «Trachtet
zuerst nach dem Reiche Gottesy hilt.

Der junge Mann trachtet aber zundchst, sein Abitur abzulegen,
dann sein theologisches Studium zu absolvieren, dann ein Amt zu
finden und eine passende Ehegattin. All das gelingt thm, und nun
kommt der Augenblick, in welchem er iliber die Vordringlichkeit
des Reiches Gottes zu predigen hat, aber noch zogert er, denn die ihm
angebotene Stelle scheint ihm unterbezahit .

SchlieBlich siegt aber doch die Emsncht daB mit der kérglich
dotierten Pfarre der notige Einstieg gegeben ist — und so kann die
Botschaft von der Vordringlichkeit des Reiches Gottes programm-
gemdf und zu allgemeiner Zufriedenheit am Sonntag verkiindigt wer-
den.

Wihrend die Reich-Gottes-Verkiindigung der offiziellen Religio-
nen sich oft als rhetorischer Leerlauf erwies, war in revolutioniren Be-
wegungen, wie dem klassischen Sozialismus, ein urspriinglicher Reich-
Gottes-Impuls wahrzunehmen. Leonhard Ragaz meinte zu Beginn
unseres Jahrhunderts, daB bei den Sozialisten «Gott inkognito» an-
wesend sei. Das gilt auch fiir den frithen Zionismus, vor allem seine
Pionierbewegung der Chaluzim, die in ihren Kwuzoth und Kibbuzim'
(Gemeinschaftssiedlungen) Reich-Gottes-Inseln schufen, ohne sich je-
mals solcher Ausdriicke zu bedienen. Die Griinder dieser Pioniersied-

216



lungen im Lande Israel waren nicht religiose Juden, aber unterschwel-
lig wirkte in ihrem Werk Botschaft und Hoffnung des Reiches Gottes.

- Ernst Bloch hat in seinem Hauptwerk «Prinzip Hoffnungy auf
die Zusammenhinge von Messianismus und Sozialismus hinge-
wiesen. Es ist sicher kein Zufall, daB die Rolle der Juden in Sozialis-
mus und Kommunismus immer eine fithrende war, denn in diesen
glaubenslosen Juden wirkte das Erbe der jiidischen Reich-Gottes-
Erwartung nach.

Reich-Gottes-Arbeit fiir Frieden, Gerechtigkeit und Liebe

Wie gefdahrlich aber die Umfunktionierung der Reich-Gottes-Hoffnung
in politische Ideologie sein kann, zeigt sich am Beispiel des National-
sozialismus, dessen Zielsetzung, «Das Dritte Reichy, aus messianischen
Zusammenhingen hervorgegangen ist.

Der Name «Das Dritte Reich» ist einem Buche von Arthur
Moeller van den Bruck (1876-1925), einem Vertreter des revolu-
tiondren Konservatismus, entnommen, aber Moeller van den Bruck
ging seinerseits auf den mittelalterlichen Mystiker Joachim von Fiore
(1145—1202) zuriick, der drei Reiche unterschied: das Reich der
Schopfung, das Reich des Evangeliums und schlieBlich das Reich des
Parakleten, des Trosters oder des Heiligen Geistes. Dieses letzte, das
Dritte Reich des Geistes, war ihm das Ziel der Heilsgeschichte. Er
iibertrug so die Trinitdtslehre auf seine Reich-Gottes-Konzeption:
der Vater ist der Schopfer, der Sohn die VerkOrperung des Evan-
geliums und der Heilige Geist schlieBlich.die Erfiilung aller Hoff-
nungen.

Bedenkt man die teuflische Travestie dieses Gedankens im Drit-
ten Reich des Nationalsozialismus, so wird uns die Tragik eines irre-
geleiteten Aktivismus klar.

In Riickblick und Ausblick haben wir uns zu fragen: Ist das
Reich Gottes Illusion, Wunschtraum, Utopie? Es kann dies alles sein.
wenn wir es uns spiritualisierend vorgaukeln, mérchenhaft ausschmiik-
ken und nur an die «(Moglichkeit, das Reich Gottes zu erbeten» (Franz
Rosenzweig), glauben. Das Reich Gottes kann aber auch in sein Ge-
genteil verkehrt werden, wenn wir meinen, es aus eigener Kraft er-
stellen zu konnen.

Es wird erst dann zur echten Kraftquelle in unserem Leben und
zum élan vitaly (Bergson) der Geschichte, wenn wir titig Reich-
Gottes-Arbeit im zwischenmenschlichen Bereich von Frieden, Ge-
rechtigkeit und Liebe treiben, wie es Martin Buber im Geleitwort zu
seinen Chassidischen Biichern ausdriickte: «Wir leben in einer uner-

e

217



1osten Welt. Aber aus jedem willkiirlos weltverbundenen Menschen-
leben fillt in sie ein Samen der Erlosung. Und die Ernte ist Gottes.»

In dunkelster Zeit, wihrend des Zweiten Weltkrieges ( 1942)
schrieb ich einén Spruch, mit dem ich schlieBen mochte:

Die wir ein Licht in Hinden tragen

Vom Wind bedroht

Wir wollen Liebes zueinander sagen

In dieser Not.

Es sollen unsre Lichter fackelgleich
Zusammen schlagen fiir das EINE Reich.
So sei in allertiefster Weltennacht

Fin neues Licht am ewigen Licht entfacht.

Anmerkungen

1 Ferdinand Hahn, Christologische Hoheitstitel, Gottingen 1974, S. 130

2 Wolfhart Pannenberg, Das Glaubensbekenntnis, Giitersloh 1972, S. 98

3 Zitiert nach ilteren Fassungen in der Uebersetzung von Paul Riesler,
Altjidisches Schrifttum auBerhalb der Bibel, Augsburg 1928, S. 7/8

4 Gershom Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Ziirich 1960, S. 157

Ich gelangte immer mehr dazu, die ganze Geschichte in ihrem Kern als den
groBen Kampf zwischen dem lebendigen, heiligen, Einen (absoluten), sich
in einer Geschichte offenbarenden Gott auf der einen, und dem ruhenden,
sich im Mythos und in der Idee darstellenden auf der andern Seite zu ver-
stehen. Es war der Gegensatz zwischen Israel und dem Heidentum, zwischen
dem Reich Gottes und der Religion, zwischen der Weltrevolution durch Gott
und der gréberen oder feineren Herrschaft des Fatums. Das Judentum stand,
mit dem Christentum verbunden, als Israel dem Heidentum gegeniiber.

Durch diese Grundauffassung gewann das Judentum als eine Vertretung
Israels einen gewaltigen und zentralen Sinn und wurde zugleich aufs engste
mit dem Christentum verbunden. Beide wurden zur Verkdrperung Israels. Die
Rollen verteilten sich so, daB, etwas summarisch gesprochen, das Judentum
das Reich Gottes vertrat, aber ohne Christus, das Christentum aber Christus
ohne das Reich Gottes. Israel aber war tib er beiden, wie es in beiden war.

(Leonhard Ragaz, Mein Weg, Band Il, Ziirich 1952, S. 293/4)

Ich bin spiter dem Zionismus so stark zugefallen, daB er eine Zeitlang ein
Hauptstiick meines Glaubens und Hoffens wurde. Freilich nicht dem 'Juden-
staat’, den habe ich bald abgelehnt, weil er mir im Lichte der Geschichte
Israels als der eigentliche, sich stets erneuernde Abfall Israels erscheint,
der sich in dem Drange &uBert, ’zu sein wie die anderen Vélker auch’
(1. Samuel 8, 20). Mein Zion ist ein anderes: es ist nicht der ’Judenstaat’,
sondern das frele, unstaatliche, auch widerstaatliche Gottesvolk, das Gottes
W:llen, die Gerechtlgkelt des: Reiches Gottes in der Welt vertrltt

(A-a. O, S. 297/8)

218



	Dein Reich komme : Reich-Gottes-Erwartungen in jüdischer und in christlicher Sicht

