
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 7-8

Artikel: Dein Reich komme : Reich-Gottes-Erwartungen in jüdischer und in
christlicher Sicht

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHALOM BEN-CHORIN

Dein Reich komme

Reich-G ottes-Erwartungen
in jüdischer und in christlicher Sicht

Gleichklang der Bitten in Kirche und Synagoge

Die zweite Bitte des Gebetes, das Jesus seine Jünger lehrt, lautet: «Dein
Reich komme.» Eingeleitet wird dieses Gebet mit einer Adoration,
ebenfalls in der Form einer Bitte: «Unser Vater im Himmel, dein Name
werde geheiligt.»

An die Bitte um das Kommen des Reiches schließt sich ergänzend
an: «Dein Wille geschehe, wie im Himmel so auf der Erde», woraus
hervorgeht, daß die Konkretisierung der Reich-Gottes-Hoffnung für
diese Erde erwartet wird, nicht für das Jenseits.

Ganz im selben Sinne betet die Synagoge im Kaddisch: «Erhoben
und geheiligt werde sein großer Name in der Welt, die er nach seinem
Willen erschaffen. Sein Reich erstehe in eurem Leben, in euren Tagen,
im Leben des ganzen Hauses Israel bald und in naher Zeit.»

Das Kaddisch-Lobgebet ist in der uns heute erhaltenen
aramäischen Form vermutlich etwas jünger als das Vaterunser. Es stammt
wohl aus dem ersten oder zweiten Jahrhundert. Die im Schlußteil
enthaltene Trostformel, die den Namen Gottes noch über allen
Lobgesang und Trost stellt, dürfte sich auf den Trost Zions beziehen,
sodaß die Entstehung dieser Fassung jedenfalls nach der Zerstörung
Jerusalems im Jahre 70 n. Chr. anzusetzen ist. Aber auch die schriftliche

Fixierung des Vaterunsers wird nicht viel früher erfolgt sein.
Die literarhistorische Frage ist jedoch unwesentlich 'angesichts

des Gleichklangs dieser Bitten, den wir uns sogar phonetisch
vorstellen dürfen. Das Vaterunser wurde betimmt nicht griechisch,
sondern aramäisch (wie das Kaddisch) oder hebräisch im Jüngerkreis
gebetet. Für eine hebräische Fassung spricht die Einleitungsformel
«Unser Vater im Himmel» — «Avinu sehe Baschamajim».

Diese beiden Gebete der Kirche und der Synagoge sind von jener
eschatologischen Naherwartung getragen, die den Grundton des Neuen
Testaments ausmacht, von der Vorankündigung durch Johannes den
Täufer über die Predigt Jesu bis zu den einschlägigen Stellen in den
Briefen des Paulus, insbesondere 1. Kor. 15, wo der Apostel davon
spricht, daß wir nicht alle entschlafen werden, aber verwandelt, und
dies plötzlich, während der letzten Posaune, die der Apostel offenbar

noch zu seiner Zeit erwartete.

206



Diesseitigkeit des Gottesreichs

Paulus nimmt damit eine Verheißung Jesu auf, die sowohl bei Markus
(9, 1) wie auch bei Matthäus (10, 28) überliefert wird, ihre klarste
Formulierung aber wohl bei Lukas (9, 27) gefunden hat: «Wahrhaftig,
das sage ich euch: Von denen, die hier stehen, werden einige den Tod
nicht erleiden, bis sie das Reich Gottes gesehen haben.» Zweierlei
ist an dieser Aussage wesentlich: die unmittelbare Erwartung des Kairos,
der erfüllten Zeit und damit des Anbruchs der Basileia des
Gottesreiches, und die Diesseitigkeit dieser Erwartung.

Noch das jüngste Stück des Neuen Testaments, der 2. Petrusbrief,
greift die diesseitige Erwartung des Reiches Gottes auf und spricht in
Ergänzung eines Jesaja-Wortes (65, 17) von einem neuen Himmel und
einer neuen Erde, in denen die Gerechtigkeit wohnt (2. Petr. 3, 13).

Mit der gewaltigen Ankündigung des Reiches Gottes (Mark.
1. 14f; Matth. 4, 17) setzt das Evangelium ein. Evangelion ist die
gute Botschaft, hebräisch «Bessora Tova», und meint eigentlich nichts
anderes als eben dies, daß das Reich der Himmel nahe herbeigekommen

oder eigentlich schon da sei.
Der Terminus «Reich der Himmel» wurde sehr oft von den

Christen mißverstanden. Bis heute ist für das Kirchenvolk das «Reich
der Himmel» das Himmelreich, das Paradies der Seelen nach dem
Tode. Das ist hier aber nicht gemeint. Wenn wir den Begriff «Reich
der Himmel» ins Hebräische rückübersetzen, «Malchuth Schamajim»,
dann wird es klar, daß hier nur in heiliger Scheu, gemäß dem
rabbinischen Sprachgebrauch, der Name Gottes nicht ausgesprochen wird,
sondern anstelle dessen vom «Himmel» oder genauer von «den
Himmeln» die Rede ist. So lesen wir etwa in dem Mischna-Traktat «Sprüche
der Väter»: «Alles ist in der Hand des Himmels, nur nicht die Furcht
des Himmels», worunter die Gottesfurcht zu verstehen ist, die der
Entscheidung des Menschen anheimgestellt bleibt.

Man muß diese Spracheigentümlichkeiten kennen, um die
Terminologie des Neuen Testaments zu verstehen. Das Neue Testament
ist zwar griechisch geschrieben, aber hebräisch gedacht, und viele
Termini werden erst durch Rückübersetzungen ins Hebräische oder
Aramäische voll verständlich.

Nimmt man die Verkündigung des Reiches Gottes im Neuen
Testament von ihrer jüdischen Wurzel her zur Kenntnis, so
ergibt sich, was die Hoffnung anlangt, kein Unterschied zu den
jüdischen Reich-Gottes-Erwartungen.

Beide erstrecken sich primär auf den geschichtlichen (Raum:
«Reich Gottes für diese Erde», wie es der Schweizer Theologe Leonhard

Ragaz in unserer Zeit mit der Monotonie der Wahrheit verkündet
hat. Die Erwartung des Reiches Gottes stellt den Einbruch der
Transzendenz in die Immanenz dar.

207



Day Scheitern der Naherwartung Jesu

Der große Unterschied zwischen Judentum und Christentum liegt
nicht in dieser Erwartung, sondern in ihrer Datierung.

Das Judentum hat ganz bestimmte Merkmale für das Reich
Gottes erkannt, es ist das Reich des Friedens, der Gerechtigkeit und
der Liebe, in welchem die göttliche Forderung nicht mehr im
Gegensatz zum Trachten des Menschenherzens steht, sondern die
Harmonie zwischen Anspruch und Erfüllung erreicht ist.

Diese Erwartungen stützen sich auf prophetische Verheißungen
der hebräischen Bibel, wie wir sie etwa in jener zweimal bezeugten
Vision finden:

Zu Pflugscharen schmieden sie um ihre Schwerter,
Ihre Lanzen zu Winzermessern,
Nicht hebt mehr Volk wider Volk das Schwert.
Man lernt nicht fürder für den Krieg.
Ein jeder wohnt unter seinem Weinstock, seinem Feigenbaum,
Ohne daß einer ihn erschreckt (Mich. 4, 3f; Jes. 2, 4).

Für das Judentum blieb diese diesseitige Reich-Gottes-Erwartung
aitscheidend. So bemerkt etwa der große Scholastiker der Synagoge
Maimonides (1135—1204) in seinem Kompendium «Mischne Thora»
(Hilchoth Melachim XII): «In jener Zeit wird es keinen Hunger
geben, keinen Krieg, keine Eifersucht und keinen Streit, denn das Gute
wird reichlich strömen, und alle Wonnen werden wie Staub wimmeln,
und die Sorge der ganzen Welt wird einzig sein, Gott zu erkennen.»

Es scheint mir keine Frage zu sein, daß auch Jesus von Nazareth,
als Ur- und Nur-Jude, der er war und blieb, keine anderen Erwartungen

mit dem Begriff «Reich-Gottes» verband.
Als der gefangene Täufer Johannes aus der herodianlischen

Festung Machärus an Jesus die Frage richtete: «Bist du es, der da
kommen soll, oder sollen wir eines anderen warten?» antwortete Jesus
unter Hinweis auf die zeichenhaften Taten seiner Macht: «Blinde
sehen und Lahme gehen, Aussätzige werden rein und Taube hören.
Tote stehen auf und Armen wird das Evangelium gepredigt» (Matth.
11,3—5).

In dieser Antwort Jesu ist eine deutliche, aber oft übersehene
Anspielung auf die Knecht-Gottes-Perikope bei Deuterojesaja (Jes. 42, 19V

enthalten, wo offenbar Israel als der blinde und taube Knecht Gottes
bezeichnet wird, der nun in den Prozeß der Heilung eintritt.

Die Antwort Jesu scheitert aber an der Realität. Die Blinden
sehen nicht, die Lahmen können nicht gehen, die Tauben hören nicht,
und die Toten stehen vorerst nicht auf.

Selbst wenn wir die Wundergeschichten des Neuen Testaments

208



wörtlich nähmen, würde sich dadurch für die Infrastruktur der Welt
noch keine fundamentale Konsequenz ergeben. Selbst wenn hier und
dort Wunderheilungen im Namen Jesu geschahen und geschehen,
mag damit eiin Zeichen gesetzt sein, aber das Reich Gottes ist noch
nicht angebrochen.

Verinnerlichung und Enthistorisierung des Reiches Gottes
im Christentum

Wir können deutlich Bruch und Wende im Leben Jesu erkennen, wo
aus der Nicht-Erfüllung der konkreten Hoffnung die Introversion
der Reich-Gottes-Konzeption stattfindet.

Gehen wir von der Stelle bei Matthäus (10, 23ff.) aus, die von der
Aussendung der Jünger erzählt: «Amen, ich sage euch: Ihr werdet
nicht zu Ende kommen mit den Städten Israels, bis der Menschensohn
kommt.» Wenn auch der Begriff Menschensohn im Neuen Testament
vielschichtig ist, so ist er an dieser Stelle zweifellos messianisch gemeint,
im Sinne des himmlischen Wesens bei Daniel (7, 13—14). Der
Menschensohn soll hier (keineswegs an allen Stellen) als der Bringer des
Reiches erscheinen.

Die Jünger kehren aber zurück, und es hat sich nichts verändert,
und angesichts dieser enttäuschten Hoffnung findet nun die Verinnerlichung

des Gottesreiches statt: «Das Reich Gottes ist inwendig in
euch», oder: «Das Reich Gottes ist mitten unter euch» (Luk. 17, 21).
Mit dieser Verinnerlichung wird der Anfang gemacht für den Prozeß

einer Enthistorisierung der Reich-Gottes-Hoffnung, die nun in
inneres Erleben umfunktioniert, individualisiert und späterhin
transzendiert wird. In scharfer Weise hat dies um die Jahrhundertwende der
französische Katholik Pater A. Loisy formuliert: «Jesus verkündigte das
Reich Gottes, statt dessen kam die Kirche.»

Das ist das Problem, mit dem sich der Christ auseinandersetzen
muß. Dem Juden stellt sich das Problem anders.

Auch im Judentum gab es immer wieder die heilige Ungeduld,
die das Kommende mit dem Gekommenen verwechselte. So etwa, wenn
Rabbi Akiba den Freischärler Bar-Kochba für den Messias hielt und
diesen Irrtum mit dem Märtyrertod bezahlen mußte.

Es öffnen sich zwei Wege zum Reiche Gottes. Der Weg
nach innen und der Weg nach außen. Das Christentum hat vorwiegend
den Weg nach innen gewählt, während das Judentum den Weg nach
außen beschritt, allerdings mit der Einschränkung der jüdischen Mystik

der Kabbala, die ihrerseits Wege nach innen öffnete.
Der christliche Weg nach innen erschloß Provinzen der Seele,

die dem originär jüdischen Denken fremd oder zumindest randhaft

209



blieben. Aus dem Reich der Himmel, das auf diese Erde herabkommt,
wurde das Himmelreich, in das die Gläubigen nach ihrem Tode
versetzt werden. Die ursprüngliche Reich-Gottes-Erwartung verkümmerte.

Ich möchte hier für einen Augenblick die exegetisch-historische
Betrachtungsweise verlassen und meine Erfahrungen mit christlichen
Hörern und Lesern bezeugen. Mit dem pessimistischen Realismus
einer hoffnungslosen Empirie haben mir zahlreiche christliche
Gesprächspartner immer wieder gesagt, daß sie einem Reich Gottes auf
dieser Erde keine Chance geben können. Die Menschen, so meinten
diese heutigen Christen, werden sich nicht ändern, und es wird alles
beim alten bleiben.

Wenn ich demgegenüber einwandte, daß nach der Predigt Jesu
das Reich Gottes das Ziel der Geschichte bleibe, aber zugleich auch
die der empirischen Geschichte zuwiderlaufende Bewegung, denn
«das Reich Gottes kommt wie der Dieb in der Nacht» (Matth. 24, 43),
trafen mich verständnislose Blicke.

Wennn ich solche modernen Christen fragte, was sie bei der zweiten

Bitte des Vaterunsers dächten, so bekam ich entweder gar keine
Antwort, oder aber man wies auf das Paradies hin.

Das Paradies wurde zum Surrogat für das Reich Gottes.

Hellenistische Unterwanderung durch Paradies- und Hadesvorstellungen

Was ist das Paradies? Genau genommen ein persisches Lehnwort,
hebräisch Pardess, das im Alten Testament nioht in transzendenter
Bedeutung vorkommt. Nur in der höchst irdischen Bedeutung von
Fruchtpflanzung oder Lustgarten wird es in Hohelied (4, 13), Prediger
(2, 5) und schließlich als Pflanzung von Nutzhölzern in Nehemia
(2, 8) verwendet.

Es wird nirgends mit dem Garten Eden gleichgesetzt, der im
Schöpfungsmythos der Genesis seinen Platz hat. Diese Verfremdung
ist, wie so viele andere, durch die Septuaginta, die alexandrinisch-jüdi-
sche Bibelübersetzung aus dem zweiten vorchristlichen Jahrhundert,
entstanden.

Im Neuen Testament wird die Verbindung zwischen dem Garten
Eden und dem Paradies durch den Baum des Lebens in der
Offenbarung (2, 7) hergestellt, und auch der Apostel Paulus bemerkt im
Zweiten Korintherbrief (12, 4), daß er visionär in das Paradies entrückt
wurde, das sich, nach dieser Vorstellung, offenbar im dritten Himmel
befindet.

Die entscheidende Stelle aber ist in dem kurzen Dialog zwischen
dem guten Schacher und dem sterbenden Jesus am Kreuz enthalten:
«Dann sagte er (der Schacher): Jesus, denk an mich, wenn du in dein

210



Reich kommst.» Jesus antwortete ihm: «Amen, ich sage dir: Heute
noch wirst du mit mir im Paradies sein» (Luk. 23, 42—43).

Dieses nur bei dem einzigen Heidenchristen unter den Evangelisten

bezeugte Logion muß als Fremdkörper und späterer Einschub
empfunden werden, da es sich in die zentrale Auferweekungstheologie
nicht nahtlos einfügt. In diesem Zusammenhang bemerkt Ferdinand
Hahn: «Es ist aber sehr wohl verständlich, daß bei der Ausbildung
der Erhöhungsvorstellung und der dadurch bedingten Zurückdrängung
der eschatologischen Erwartung die Auferstehung ihren ursprünglichen
Bezugspunkt verlor und von dem Erhöhungsgedanken in bestimmten
Fällen absorbiert werden konnte. »1

Die ursprünglichen Glaubensvorstellungen der Urgemeinde bleiben
durchwegs jüdisch: Auferstehung und das kommende Reich. Diese
Primärstrukturen werden aber hellenistisch unterwandert, sodaß
sich Hades- und Paradies-Vorstellungen einschleichen. Vorstellungen
dieser Art haben ihren klassischen Niederschlag im Apostolikum
gefunden, wo sich zwischen der Bezeugung der Passion Jesu und
seiner Auferstehung am dritten Tage das «niedergefahren zur
Hölle» findet. «Die Erwähnung der Höllenfahrt Jesu gehört zu den
spätesten Bestandteilen des apostolischen Glaubensbekenntnisses.
Im Taufbekenntniis der römischen Gemeinde, das bis in das zweite
Jahrhundert zurückreicht, war von einer Höllenfahrt Christi noch
keine Rede. Erst im vierten Jahrhundert ist zwischen Begräbnis und
Auferstehung Jesu der Hinweis auf einen Abstieg zur Hölle
eingeschoben worden.»2

Paradies und Hölle sind korrespondierende Begriffe, aber ein
Zwischenaufenthalt Jesu im Paradiese vor Auferstehung und Himmelfahrt

wird nicht einmal im Apostolikum vermerkt.
Man achte auch auf die Differenz im Kreuzesdialog. Der Schacher

bittet seiner zu gedenken im Reiche Jesu. Dieser aber antwortet mit
Hinweis auf das nicht erwähnte Paradies.

Das Reich Gottes ist eschatologische Größe, also die erhoffte
Zukunft am Ende der Tage. Tritt aber anstelle des Reiches Gottes das
Paradies, so haben wir es mit retrospektiver Eschatologie zu tun,
welche die Zukunft mit dem goldenen Zeitalter des Ursprungs
verbindet.

Gott nimmt das Paradies (den Garten Eden) zu sich in den Himmel

zurück und bereitet dort den Platz für die Seelen der Gerechten.
Diese Vorstellung ist aber der hebräischen Bibel, und so weit wir es
beurteilen können, dem Denken Jesu fern und bleibt auch im
Evangelium peripher isoliert.

Trotz dieses Sachverhaltes verdrängte das Paradies mehr und
mehr die Reich-Gottes-Erwartung. Das Paradies wurde immer mär-

211



chenhafter ausgestaltet. Nehmen wir dafür ein Beispiel aus der Theologie

des 19. Jahrhunderts. Hermann Friedrich Kohlbrügge (1803—
1875), der bekannte Erweckungsprediger des Elberfelder Reformierten

Kreises, ruft emphatisch aus: «Schlage deine Tore weit auf,
o Paradies unseres Gottes, daß wir hineinschauen! Ich sehe keinen
Baum, der mir den Tod gebracht, sondern einen Thron ewiger Gnade.
Ich sehe keine Leiden, Angst oder Not mehr, alles glänzt von lauter
Gottesfreude.»

Bis zum religiösen Kitsch versteigt sich diese ganz unbiblische
Paradiesträumerei.

Paradiesromantik auch im Judentum

Auch das Judentum blieb von der Paradiesromantik nicht unberührt,

wenngleich der Ausdruck Paradies in diesem Zusammenhang
nicht gebraucht wird. Die hebräische Version Pardess wird für den
Garten der Mystik verwendet, während das himmlische Paradies als
Garten Eden bezeichnet und auch mit dem himmlischen oder Oberen
Jerusalem (Jeruschalajim schei ma'ala) identifiziert wird.

In dem Totengebet «El Male Rachamim» wird die Ruhe des
Verstorbenen im Garten .Eden erfleht, der in der Aggada, der hebräischen

Sage oder Legende, phantastische Ausschmückungen
erfährt. Tiefsinnig ist die Bemerkung des Rabbi Chanina Bar-Chama,
daß nur eine Spanne das Paradies von der Hölle trenne (b. Pes. 201 a).
Auch in den Apokryphen, zum Beispiel im zweiten Makkabäer-
buch, und in den Pseudepigraphen, etwa im Henochbuch, wird das
Paradies erwähnt, jedoch haben diese Schriften für das normative
Judentum keine Bedeutung bähalten, da das hellenistische Judentum

vom rabbinischen Judentum völlig verdrängt wurde.
Die klare Reioh-Gottes-Erwartung, nicht verdunkelt von einer

retrospektiven Paradies-Eschatologie, erhielt sich in fundamentalistischen

christlichen Gemeinschaften, verdichtete sich bei den Schwärmern

bis zur Etablierung von vorweggenommenen Reich-Gottes-
Revolutionen, wie bei Thomas Münzer oder den Böhmischen Brüdern.

Im Judentum aber blieb die Reich-Gottes-Erwartung vorrangig.

Es hängt dies mit der vom Christentum unterschiedenen
Messiasvorstellung zusammen. Da das Judentum nicht den Wiederkommenden,

sondern den Kommenden erwartet, sieht es auch keine
Fußspuren des Erlösers inmitten dieser so handgreiflich unerlösten
Welt, sondern setzt alle Hoffnung auf die Zukunft, wobei die rab-
binische Warnung «Bedränget nicht das Ende» zur legitimen Losung
wurde.

Es darf aber nicht verschwiegen werden, daß es auch im Juden-

212



tum immer wieder Bewegungen gab, die in heiliger Ungeduld das
Reich vorwegnehmen wollten. Zur tiefsten Erschütterung der gesamten

Judenheit führte das Auftreten des Pseudomessias Sabbatai Zevi
im 17. Jahrhundert. Der offizielle, normative Rabbinismus aber lehnte
solche Vorwegnahme des Reiches ab.

Reich Gottes zwischen nationaler Restauration
und universaler Hoffnung

Skylla und Charybdis umlagern das Reich Gottes. Die Skylla ist die
Introversion in seelisches Erlebnis und die Transzendierung in ein
himmlisches Paradies; die Charybdis ist die Nationalisierung und
Politisierung der Reich-Gottes-Erwartung. Im Judentum, nicht zuletzt
im Judentum unserer Zeit, ist diese letztere Gefahr vorrangig.

Die ursprüngliche biblische Reich-Gottes-Erwartung trägt
gleichermaßen nationale und universale Züge. Im Reiche Gottes wird die
gefallene Hütte Davids wieder aufgerichtet (Arnos 9, 11), aber die
Gotteserkenntnis breitet sich über die ganze Erde aus, Wie die Wasser
des Meeres seinen Grund bedecken (Jes. 11, 9; Hab. 2, 14), und
«keiner wird mehr den anderen belehren und sprechen: Erkennet den
Herrn, sondern sie werden mich alle erkennen, Groß und Klein,
spricht der Herr» (Jer. 31, 34).

So ist das Reich Gottes das Reich der Restauration der
davidischen Reichsherrlichkeit einerseits, aber auch das Ende der
Religionen in der weltumspannenden treuga Dei andererseits.

Der nationale Restaurationsgedanke kommt im täglichen Acht-
zehn-Bitten-Gebet zum Ausdruck, in der 14. und in der 16. Bitte:

Erbarm dich, Herre, unser Gott,
mit deinem Reichtum an Erbarmen
jetzt über Israel, dein Volk,
und deine Stadt Jerusalem
und Zion, die Behausung deiner Herrlichkeit,
und deinen Tempel, deine Wohnung,
und über das Königtum des Hauses Davids,
deines wahren Gesalbten!
Gepriesen seist du, Herr, des David Gott,
der du Jerusalem erbaust!

Herr, unser Gott!
Mögst du in Zion wieder wohnen,
und deine Knechte mögen zu Jerusalem
dir dienen!
Gepriesen seist du, Herr,
dem wir in Ehrfurcht dienen wollen!3

213



Die universelle Seite der Reich-Gottes-Erwartung aber kommt
besonders in der zentralen Liturgie der Hochfeste im Herbst, am
Neujahrs- und Versöhnungstag, zum Ausdruck, wenn es dort heißt:
«Und so laß denn, Ewiger, unser Gott, ein Erschauern vor dir über
all deine Werke kommen und ein ehrfürchtiges Bangen vor dir über
alles, was du erschaffen hast, daß dich alle Geschöpfe ehrfürchten und
alle Wesen sich vor dir beugen und alle ein Bund werden, deinen
Willen zu tun mit ungeteiltem Herzen, so wie wir Wissen, Ewiger,
unser Gott, daß die Herrschaft bei dir ist, die Macht in deiner Hand
und die Kraft in deiner Rechten und dein Name erhaben über
alles, was du erschaffen hast.»

Die nationale und universale Hoffnung schließen einander aber
nicht aus, sondern ergänzen einander in zwei Phasen. Die erste Phase
ist die national-religiöse Wiederherstellung des davidischen Reiches
und des Tempels zu Jerusalem, sodann folgt die Befriedung der
Welt, der in Gott vereinten Nationen. So schildern in anschaulicher
Weise die Propheten Micha und Jesaja die Völkerwallfahrt nach Zion,
und bei Sacharja wird im letzten Kapitel daraus das große Völker-
fest der Laubhütten, an dem alle Geschlechter der Erde teilnehmen.

Während für die biblische Sicht und die sich daran anschließende
rabbinische Tradition der Messias der Bringer dieses Reiches und sein
irdischer König ist, stellt sich für die jüdische Mystik dieser Prozeß
etwas anders dar: Für die Mystik ist der Messias einer der 36
verborgenen Gerechten, wohl der verborgenste von allen. Die Tat des
Menschen befreit den Messias aus den Ketten der Sünde, wie sie den
göttlichen Funken aus der Schale der Materie befreit.

Besonders deutlich wird das bei Rabbi Isaak Luria (1534—1572),
dem «heiligen Löwen» von Safed: «Das Kommen des Messias
bedeutet für Luria nicht mehr als die Unterschrift unter ein Dokument,
das wir selbst schreiben. Er bestätigt nur den Eintritt eines Standes,
den er nicht selber herbeigeführt hat. — So stellt sich denn die Welt
der lurianischen Kabbala als ein großer 'Mythos des Exils und der
Erlösung' dar. Und gerade diese seine Bezogenheit auf die Erfahrung
des jüdischen Volkes ist es, die ihm die ungeheure Wucht und seine
Bedeutung für die jüdische Geschichte der nachlurianischen Generationen

verliehen hat.»4
Die Formulierung in dem Gebet um das Reich Gottes von Rav

(2.—3. Jahrhundert): «die Welt zu ordnen für das Königtum des
Allmächtigen», wird zum Leitmotiv der Kabbala. Der in diesem
liturgischen Text gebrauchte Terminus «letaken Olam» ist das Losungswort

für den «Tikun», jene Neuordnung, die den Messias und damit
das Reich Gottes gleichsam auslöst.

Der Schritt von der Mystik zur Magie ist dabei kaum vermeid-

214



bar, und so entstanden im Laufe der Jahrhunderte mystisch-magische
Praktiken der Beschwörung von Engeln und Dämonen, die der Welt
den ersehnten Tikun bringen sollten. Sie erwiesen sich nur allzu oft
als gefährliches Spiel mit dem Feuer der Häresie und der Illusion.

Der Staat Israel als «Anfang der Erlösung»

Es ist nicht zufällig, daß die Wogen der messianischen Reichsmystik
in und vor allem nach Zeiten der Verfolgung besonders hoch gingen.
So setzt die starke Wirkung der lurianischen Kabbala im 16.
Jahrhundert nach der Vertreibung der Juden aus Spanien und Portugal
ein, und die sabbatinische Bewegung beginnt mit dem ersten
Auftreten des Pseudomessias Sabbatai Zevi in Smyrna im Jahre 1648,
demselben Jahre, in dem die furchtbaren Pogrome unter dem Kosaken-
hetman Chmjelnizki ganze jüdische Gemeinden in Polen ausrotteten.

Auch die eschatologische Naherwartung im Neuen Testament
ist von der Drangsal der Römerherrschaft nicht zu lösen.

Was in früheren Jahrhunderten zu einer unmittelbaren Reich-
Gottes-Hoffnung führte und Wege auch naoh innen öffnete, hat sich
in unserem Jahrhundert nach der größten Katastrophe der jüdischen
Geschichte, dem Holocaust, in nationale Hoffnung umgesetzt, die in
der Errichtung des Staates Israel ihre Erfüllung fand. Dabei blieb es
im Volksbewußtsein klar, daß der Staat Israel nur «ein Anfang der
Erlösung» sein kann. Dieser Ausdruck «Anfang der Erlösimg» (Reschith
Zemichath Geulathenu) findet sich in einem Gebet des israelischen Ober-
rabbinates für den Staat Israel.

Der Staat Israel ist von seiner zionistischen Vorgeschichte nicht
zu trennen. Der politische Zionismus, der vom ersten Zionistenkongreß
1897 in Basel zu datieren ist, trat zwar als nationale Bewegung
zur Befreiung des jüdischen Volkes auf, war aber durchaus von
säkularisierten messianischen Erwartungen getragen. Er fand seine
Ergänzung in der Adaption sozialistischer Elemente der zionistischen
Arbeiterbewegung.

Die Diesseitigkeit eschatologiischer Reich-Gottes-Erwartungen
kam diesem Prozeß entgegen. Das hebräische Sprachdenken gibt uns
in dieser Richtung einen wichtigen Hinweis. Das Hebräische kennt
keinen adäquaten Begriff für Jenseits. Man spricht im Hebräischen
nur von «Olam Haba», der kommenden Welt. Gemeint ist die erneuerte
Schöpfung im Reiche Gottes, die auf uns zukommt, nicht aber ein
Himmel, in den wir nach dem Tode versetzt werden. Erst in einer
viel späteren, nachbiblischen Epoche bleibt randhaft auch dine
Jenseitsvorstellung in der jüdischen Volksfrömmigkeit wahrnehmbar. Im
Gegensatz zur kommenden Welt wird das Jenseits als Welt der Wahr-

215



heit, Olam ha-Emeth, bezeichnet. Ein platonischer Einfluß ist hier
unverkennbar. Die Welt der Wahrheit entspricht in etwa der Welt der
Idee, die eine Ueberwirklichkeit darstellt, von der unsere empirische
Welt, im Sinne des Höhlengleichnisses Piatos, nur Schattenbilder wirft.

Reich Gottes:
Rhetorischer Leerlauf in den offiziellen Religionen —

Impuls im klassischen Sozialismus und im frühen Zionismus

Das Reich Gottes wird nach einem Worte Jesu als die vordringlichsie
Aufgabe angesehen: «Trachtet zunächst nach dem Reiche Gottes, so
wird euch alles andere zufallen» (Matth. 6, 33).

Die Kirchengeschichte aber zeigt, daß diese Vordringlichkeit
des Reiches Gottes in Wirklichkeit sehr wenig zum Tragen kam.
Walter Nigg hat in seinem Buch «Das ewige Reich» (Zürich 1954)
gezeigt, daß vom frühchristlichen Chiliasmus bis zur Reichsverkündigung

bei den Sekten e i n Weg führt, der aber nicht die Heerstraße der
Kirche war.

In bitterer Ironie hat Sören Kierkegaard in seinem Buch «Der
Augenblick», eine Art Novelle mit dem Titel «Erst das Reich Gottes»
publiziert, die den Weg eines Kandidaten der Theologie, Ludwig
Fromm, schildert, welcher seine Antrittspredigt über den Text «Trachtet
zuerst nach dem Reiche Gottes» hält.

Der junge Mann trachtet aber zunächst, sein Abitur abzulegen,
dann sein theologisches Studium zu absolvieren, dann ein Amt zu
finden und eine passende Ehegattin. All das gelingt ihm, und nun
kommt der Augenblick, in welchem er über die Vordringlichkeit
des Reiches Gottes zu predigen hat, aber noch zögert er, denn die ihm
angebotene Stelle scheint ihm unterbezahlt...

Schließlich siegt aber doch die Einsicht, daß mit der kärglich
dotierten Pfarre der nötige Einstieg gegeben ist — und so kann die
Botschaft von der Vordringlichkeit des Reiches Gottes programmgemäß

und zu allgemeiner Zufriedenheit am Sonntag verkündigt werden.

Während die Reich-Gottes-Verkündigung der offiziellen Religionen

sich oft als rhetorischer Leerlauf erwies, war in revolutionären
Bewegungen, wie dem klassischen Sozialismus, ein ursprünglicher Reich-
Gottes-Impuls wahrzunehmen. Leonhard Ragaz meinte zu Beginn
unseres Jahrhunderts, daß bei den Sozialisten «Gott inkognito»
anwesend sei. Das gilt auch für den frühen Zionismus, vor allem seine
Pionierbewegung der Chaluzim, die in ihren Kwuzoth und Kibbuzim
(Gemeinschaftssiedlungen) Reich-Gottes-Inseln schufen, ohne sich
jemals solcher Ausdrücke zu bedienen. Die Gründer dieser Pioniersied-

216



lungen im Lande Israel waren nicht religiöse Juden, aber unterschwellig
wirkte in ihrem Werk Botschaft und Hoffnung des Reiches Gottes.
Ernst Bloch hat in seinem Hauptwerk «Prinzip Hoffnung» auf

die Zusammenhänge von Messianismus und Sozialismus
hingewiesen. Es ist sicher kein Zufall, daß die Rolle der Juden in Sozialismus

und Kommunismus immer eine führende war, denn in diesen
glaubenslosen Juden wirkte das Erbe der jüdischen Reich-Gottes-
Erwartung nach.

Reich-Gottes-Arbeit für Frieden, Gerechtigkeit und Liebe

Wie gefährlich aber die Umfunktionierung der Reich-Gottes-Hoffnung
in politische Ideologie sein kann, zeigt sich am Beispiel des
Nationalsozialismus, dessen Zielsetzung, «Das Dritte Reich», aus messianischen
Zusammenhängen hervorgegangen ist.

Der Name «Das Dritte Reich» ist einem Buche von Arthur
Moeller van den Brack (1876-1925), einem Vertreter des
revolutionären Konservatismus, entnommen, aber Moeller van den Brück
ging seinerseits auf den mittelalterlichen Mystiker Joachim von Fiore
(1145—1202) zurück, der drei Reiche unterschied: das Reich der
Schöpfung, das Reich des Evangeliums und schließlich das Reich des

Parakleten, des Trösters oder des Heiligen Geistes. Dieses letzte, das
Dritte Reich des Geistes, war ihm das Ziel der Heilsgeschichte. Er
übertrug so die Trinitätslehre auf seine Reich-Gottes-Konzeption:
der Vater ist der Schöpfer, der Sohn die Verkörperung des
Evangeliums und der Heilige Geist schließlich die Erfüllung aller
Hoffnungen.

Bedenkt man die teuflische Travestie dieses Gedankens im Dritten

Reich des Nationalsozialismus, so wird uns die Tragik eines
irregeleiteten Aktivismus klar.

In Rückblick und Ausblick haben wir uns zu fragen: Ist das
Reich Gottes Illusion, Wunschtraum, Utopie? Es kann dies alles sein,
wenn wir es uns spiritualisierend vorgaukeln, märchenhaft ausschmük-
ken und nur an die «Möglichkeit, das Reich Gottes zu erbeten» (Franz
Rosenzweig), glauben. Das Reich Gottes kann aber auch in sein
Gegenteil verkehrt werden, wenn wir meinen, es aus eigener Kraft
erstellen zu können.

Es wird erst dann zur echten Kraftquelle in unserem Leben und
zum «élan vital» (Bergson) der Geschichte, wenn wir tätig Reich-
Gottes-Arbeit im zwischenmenschlichen Bereich von Frieden,
Gerechtigkeit und Liebe treiben, wie es Martin Buber im Geleitwort zu
seinen Chassidischen Büchern ausdrückte: «Wir leben in einer uner-

217



lösten Welt. Aber aus jedem willkürlos weltverbundenen Menschenleben

fällt in sie ein Samen der Erlösung. Und die Ernte ist Gottes.»
In dunkelster Zeit, während des Zweiten Weltkrieges (1942),

schrieb ich einen Spruch, mit dem ich schließen möchte:

Die wir ein Licht in Händen tragen
Vom Wind bedroht
Wir wollen Liebes zueinander sagen
In dieser Not.
Es sollen unsre Lichter fackelgleich
Zusammen schlagen für das EINE Reich.
So sei in allertiefster Weltennacht
Bin neues Licht am ewigen Licht entfacht.

Anmerkungen
1 Ferdinand Hahn, Christologische Hoheitstitel, Göttingen 1974, S. 130
2 Wolfhart Pannenberg, Das Glaubensbekenntnis, Gütersloh 1972, S. 98
3 Zitiert nach älteren Fassungen in der Uebersetzung von Paul Riesler,

Altjüdisches Schrifttum außerhalb der Bibel, Augsburg 1928, S. 7/8
4 Gershom Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Zürich 1960, S. 157

Ich gelangte immer mehr dazu, die ganze Geschichte in ihrem Kern als den
großen Kampf zwischen dem lebendigen, heiligen, Einen (absoluten), sich
in einer Geschichte offenbarenden Gott auf der einen, und dem ruhenden,
sich im Mythos und in der Idee darstellenden auf der andern Seite zu
verstehen. Es war der Gegensatz zwischen Israel und dem Heidentum, zwischen
dem Reich Gottes und der Religion, zwischen der Weltrevolution durch Gott
und der gröberen oder feineren Herrschaft des Fatums. Das Judentum stand,

mit dem Christentum verbunden, als Israel dem Heidentum gegenüber.
Durch diese Grundauffassung gewann das Judentum als eine Vertretung
Israels einen gewaltigen und zentralen Sinn und wurde zugleich aufs engste
mit dem Christentum verbunden. Beide wurden zur Verkörperung Israels. Die
Rollen verteilten sich so, daß, etwas summarisch gesprochen, das Judentum
das Reich Gottes vertrat, aber ohne Christus, das Christentum aber Christus
ohne das Reich Gottes. Israel aber war über beiden, wie es in beiden war.

(Leonhard Ragaz, Mein Weg, Band II, Zürich 1952, S. 293/4)

Ich bin später dem Zionismus so stark zugefallen, daß er eine Zeitlang ein
Hauptstück meines Glaubens und Hoffens wurde. Freilich nicht dem 'Judenstaat',

den habe ich bald abgelehnt, weil er mir im Lichte der Geschichte
Israels als der eigentliche, sich stets erneuernde Abfall Israels erscheint,
der sich in dem Drange äußert, 'zu sein wie die anderen Völker auch'
(1. Samuel 8, 20). Mein Zion ist ein anderes: es ist nicht der 'Judenstaat',
sondern das freie, unstaatliche, auch widerstaatliche Gottesvolk, das Gottes

Willen, die Gerechtigkeit des Reiches Gottes in der Welt, vertritt.
(A.a.O., S. 297/8)

flu

218


	Dein Reich komme : Reich-Gottes-Erwartungen in jüdischer und in christlicher Sicht

