
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 5

Artikel: Bergpredigt und Zweireichelehre : die Menschheit als
Geschwistergemeinschaft

Autor: Gollwitzer, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und unter den Kollegen und die Alltagslügen in den Zeitungen. In der
neuen Stille weitet sich das Gehör und vernimmt, was es nicht kannte.
Die Kieselsteine singen schallend. Der ruhige Rhythmus, der aus meinem
Innern kommt, der Pulsschlag, kommt auf einmal von außen zurück.
Ich höre und erlebe die Einheit der Schöpfung. Die kleinen Fische spiegeln

den weiten Himmel. Der gewöhnliche Hunderücken dient den
Sonnenstrahlen zum Spielplatz. Alle gehören zueinander. Wir sind
Geschwister.

HELMUT GOLLWITZER

Bergpredigt und Zweireichelehre*
Die Menschheit als Geschwistergemeinschaft

1. Das Verharmlosen der Radikalität Jesu

In seinem sehr lesenswerten Essay «Das Christusdogma» behauptet
Erich Fromm: Indem die Kirche das Geschick Jesu dogmatisiert hat,
hat sie das Christentum genau tauglich gemacht, die Rolle zu spielen,

welche die Religion immer gespielt hat. Damit hat sie Jesus eigentlich

stumm gemacht; er ist das Lamm Gottes, das zur Schlachtbank
geführt wird und seinen Mund nicht auftut. Sie hat einen passiven
Jesus, nämlich sein Umgebraohtwerden und Auferwecktwerden, zum
Grund unseres Glaubens an Gottes Leben und Gnade erklärt. Damit
wurde der sprechende Jesus der Bergpredigt zurückgedrängt. Er
gehört nicht mehr zum Grund unseres Heils.

Inwiefern ist diese so geformte Botschaft tauglich, die Rolle der
Religion zu spielen? Was meint Erich Fromm damit? Er meint, daß
das, was die Herrschaftsverhältnisse der Gesellschaft in Frage stellt,
bei dem sprechenden Jesus, bei der Bergpredigt zu finden sei. Das
Lamm Gottes dagegen, das der Welt Sünde trägt und den Mund nicht
auftut, wenn es zur Schlachtbank geführt wird, und das dann unser
Trost ist, weil es dies alles für uns erleidet — also der ganze Inhalt der
christlichen Karfreitags- und Osterpredigt — stelle die Herrschaftssysteme

dieser Welt nicht in Frage. Das tut der Bergprediger, nicht
aber dieses Lamm Gottes. Ich halte Fromms These für richtig, historisch

und kirchlich, ohne daraus die Folgerung zu ziehen, es sei nur
* Vortrag auf der Tagung «Theologische Ansätze im Religiösen Sozialismus»
in Arnoldshain vom 2.—4. Dezember 1981. Leicht überarbeitete und um den
Anfang gekürzte Tonbandnachschrift.

139



der Bergprediger hervorzuholen und das Lamm Gottes, das der Wedt
Sünde trägt, in die Verachtung der Dogmenkritik zu stoßen.

Nun frage ioh also nach dem verkündigenden Jesus, der
zurückgedrängt worden ist mit seinem Angriff auf die bestehende Welt
zugunsten des verkündigten Jesus, von dem uns gesagt wird, was in
sedner Erscheinung für uns rettend geschehen ist. Indem diese
Zurückdrängung des verkündigenden Jesus erfolgte, konnte, etwa bei
heutigen Paulusexegeten, die These aufkommen, daß die Rechtfertigung
des Gottlosen das Ende aller Wege Gottes mit uns ist: daß wir in
unserer Gottlosigkeit durch die Sünderliebe Gottes angenommen sind.
Lutherischer Quietismus fühlte sich wohl in der Sonne der Vergebung
Gottes. Aber daß diese Vergebung ein Wozu hat — Luther: «Wo aber
Vergebung der Sünden ist, da ist Leben und Seligkeit» — das erfahren
wir durch die Bergpredigt.

Wenn wir in der Geschichte des Christentums zurückgehen,
dann steht am Anfang die radikale Verkündigung Jesu. Dieser Anfang
ist noch radikaler als der Anfang in der frühchristlichen Gemeinde.
Diese hat schon gewisse Anpassungen vorgenommen, wobei ich das
Wort «Anpassung» nicht nur negativ sehe; denn überall, bei jeder
Mission, bei jeder Uebertragung der christlichen Botschaft in eine
andere Kultur, sind Anpassungsvorgänge nötig. Anpassung ist also
nicht rein negativ. Aber sicher haben schon bei Paulus — wir können
das bei Troeltsch in den «Soziallehren» nachlesen — gewisse
Anpassungen stattgefunden, die bei Jesus noch nicht zu finden sind.
Jesus ist noch mal ein Stück radikaler — und zwar sogar der uns ja
nur durch das frühe Christentum überlieferte Jesus — als das frühe
Christentum selbst. Dieser Radikalismus der Ursprünge des
Christentums bricht in der Kirchengeschichte immer wieder auf gegen das
mit der Gesellschaft versöhnte und also in einem problematischen
Sinn angepaßte Christentum, und einer dieser Aufbrüche war ja auch
der religiöse Sozialismus.

Nun eine entscheidende Frage: Worin besteht eigentlich die
Radikalität der Bergpredigt? Auf diese Frage gibt es zwei Antworten in
ganz verschiedenen Richtungen. Ich weiche mit der Antwort, die ich
nachher gebe, von der großen Tradition in der Theologiegeschichte
ab. Die große Tradition antwortet: Die Radikalität der Verkündigung
Jesu besteht in seinen rigorosen Forderungen, seinen unerbittlichen,
auf keine mildernden Umstände Rücksicht nehmenden Forderungen
oder, um es in der Sprache der liberalen Theologie zu sagen, in der
unüberbietbaren Höhe seines sittlichen Ideals. Meine Antwort lautet:
die Radikalität besteht in der bis zur letzten Konsequenz durchgeführten

Erkenntnis der Menschheit als einer Geschwistergemeinschaft
unter der Väterlichkeit und Mütterlichkeit Gottes.

140



2. Die Bergpredigt als weltferne sittliche Forderung

Die Bergpredigt ist eine unüberbietbar hohe, sittliche Forderung —
darin sind sich katholische Tradition und Luther einig. Wenn aber
zum menschlichen Wesen die Kraft der Versuchung und die Schwäche
gehören, dann stehen diese Forderungen hoch über uns. Aber da
Gott uns ja als so schwache Menschen geschaffen hat, kann er es uns
nicht vorwerfen, daß wir's so hoch nicht bringen. Nun, so billig darf
man sich nicht herausreden. Darum hat die katholische Tradition
gesagt, Gott habe zweierlei Forderungskataloge gestellt in seiher
Offenbarung: einen für die Menschen im allgemeinen, das ist der Dekalog,
die Zehn Gebote; die hohen Forderungen dagegen, wie Jesus sie stellte,
sind für besondere Berufene. Das sind die «Consilia evangeln», die
«evangelischen Ratschläge». Willst du etwas Besonderes tun, bist du
mit diesem landläufigen, anständigen Christentum nicht zufrieden,
dann richte dich nach der Bergpredigt!

Ich hatte eine Freundin, die sagte: «Das ist doch alles viel zu
wenig! Ich will Jesus radikaler dienen!» Darum ging sie in den
strengsten katholischen Frauenorden, in den Karmel. Das war in den
fünfziger Jahren. Ich habe ihr gesagt: «Dann läßt du uns allein im
Kampf in der Welt von heute.» «Nein», sagte sie, «ich werde dort
abgeschnitten sein, radikal abgeschnitten sein von der Welt, aber
immer für euch beten und von dort aus euch unterstützen». Das habe
ich sehr ernst genommen. — Dies als ein Beispiel für das Drängen
eines von Christus ergriffenen Menschen. Bonhoeffer war auch
ein solcher. Mit ihm habe ich auch darüber Gespräche geführt. Er
wollte am liebsten wieder ein evangelisches Mönchtum auf ganz
freiwilliger Basis errichten. In seiner Schrift «Gemeinsames Leben»
fand er dazu die Grundzüge. Solche Menschen bekommen ihre
Anleitung in den «Consilia evangelii» der Bergpredigt.

Damit hatte man das Christentum realitätsfähig gemacht. Denn
diese enormen Forderungen sind ja sehr schön, aber mit ihnen kannst
du in der Welt nicht leben. Warum nicht? a) Weil ich selbst der
Mensch dazu nicht bin, ich: ein Mensch, der Kain heißt und keine
reinen Hände hat, um hinein zu gehen ins Heiligtum des Herrn (Ps. 24,
3f.) Und b) weil diese Forderungen nicht realitätsfähig sind, weil
man damit, wie Luther dann immer sagte, die Welt nicht regieren,
nicht verwalten, nicht ordnen kann. So lautete die katholische Lösung
für das sich ausbreitende Christentum und damit auch für die
Regierenden, die Fürsten, die Bürgermeister und so weiter. Für sie gilt
der Dekalog: Sei ein anständiger Mensch, tue niemandem Unrecht! Für
die besonders Berufenen aber gelten die radikalen Forderungen der
Bergpredigt.

141



Luther hat eins richtig gesehen: die Universalität der Worte
Jesu. Daß man den Christen die Bergpredigt erspart, das darf nicht
geschehen. Wenn Jesus und die Seinen zusammengehören, dann kann
es keinen Jünger Jesu geben, für den die Bergpredigt nicht gilt. Also
gilt sie für alle Christen. Da sie aber als ein so hohes sittliches Ideal
gilt, als rigorose sittliche Forderung, kam Luther natürlich auch in
die Klemme. Ich will jetzt nicht im einzelnen darstellen, wie er sich
herausfand. Jedenfalls stimmte er mit den Katholiken überein: a) Für
die Regierung der Welt, für alle Weltgeschäfte taugt die Bergpredigt
nicht. Sie macht uns nicht realitätsfähig. Der Christ soll b) unterscheiden

lernen. In den persönlichen Verhältnissen gilt die Bergpredigt.
In den sachlichen Verantwortungan gilt sie nicht, nämlich wo du
ein Amt hast, als Bürgermeister, als Regierender, als Schulleiter, das
heißt überall, wo anderes Leben dir anvertraut ist und du sofort mit
bestimmten Sachzwängen rechnen, wo du auch selbst Zwangsmaßnahmen

ausüben mußt. Damit haben wir die berühmte Lehre von den
zwei Reichen.

3. Das Ausweichen in die Gesinnung

Wenn ich Christ bin in dieser Welt und die Bergpredigt macht mich
nicht realitätsfähig, welchen Nutzen und welche Wirkung hat dann die
Bergpredigt? Für mich, den Hörer der Bergpredigt, als Bundeskanzler

oder als Bürgermeister oder als Staatsbürger, was ja auch ein Amt
ist? Helmut Schmidt hat recht: Ein Rezept für mein Tun gibt sie mir
nicht. Aber was tut sie? Soweit durch dieses Wort der Heilige Geist
auf mich wirkt, befreit er mich von meinen Egoismen. Er macht mich
selbstlos — und was kann der Welt Besseres geschehen, als wenn sie
selbstlose Politiker hat, selbstlose Lehrer, Verwaltungsbeamte und
so weiter, die von sich selbst, von ihrer Eigensucht in vielerlei Beziehung
befreit sind.

In der Zeit, in der die Atomwaffendiskussion aufkam, hatten wir
eine Kommission der EKD über «Christen und Atomwaffen». Da war
ein Oberst der Bundeswehr dabei, der schilderte folgendes Szenario:
die Russen (es sind natürlich immer die Russen, die angreifen, das
wissen wir ja!) sind bis Wetzlar vorgedrungen und halten hier — so
wurde es im Sandkasten gespielt — einen Brückenkopf. Ihnen gegenüber

liegt eine deutsche Atombatterie, eine Lanc-Batterie, die den
russischen Vormarsch aufhalten soll, durch den Einsatz einer
Atomrakete auf Wetzlar. Dann wurde in die Annahmen eingespielt,
daß der Oberst, der diese Atombatterie befehligte, seine Familie in
Wetzlar wohnen hatte. Nun sollte er da die Atomgranate drauf-
setzen! Uns erzählte der Oberst: Als sie soweit waren im Durchspielen

142



der Sache, verstummten und erbleichten sie alle und schauten
auf den WehrmachtsgeistHchen, der dabeistand. Dann — das ist typisch
für diese Bergpredigttradition — hieß es in unserem Fall: Was kann
der Pfarrer denen sagen? Er wird dem Oberst sagen: «Prüfe ganz
selbstlos dein Gewissen!» Carl-Friedrich von Weizsäcker, der in der
Kommission war, hat dann formuliert (das lesen Sie in den berühmten
und umstrittenen Heidelberger Thesen): Verwerflich handelt, wer
leichtfertig handelt. Ich sprang auf und sagte: «Ich bin Bewohner von
Wetzlar! Mir ist es völlig egal, ob der Obeist mit Gewissen oder ohne
Gewissen schießt!»

Wir wollen diese Aspekte der Bergpredigt nicht unterschätzen.
Der erste ist die Befreiung durch den Heiligen Geist zur Selbstlosigkeit,

der zweite ist die Gewissensprüfung, zu der sie anleitet, woraus
dann drittens folgt, daß die Bergpredigt im engeren theologischen
Sinne als Mittel zur Ueberführung meiner Unwürdigkeit und
Sündhaftigkeit vor Gott dient, die ich erkennen muß, um vor Gott nicht
mit einem Werkanspruch aufzutreten. Bei Luther entsteht hier eine
Spannung zwischen Werk und Gesinnung. Die hatte er vom Mittelalter

geerbt. Wozu soll ich gute Werke tun? Um in den Himmel zu
kommen? Gute Werke als Eintrittsbillet ins Reich Gottes? Damit hat
Luther gebrochen. Aber was trat dann an dessen Stelle? Worauf kommt
es an? Auf die rechte Gesinnung. Jetzt geht es von Luther zu Kant
weiter. Das finden Sie alles schön zusammengefaßt in den dicken
Bänden der Ethik von Thielicke, vom ersten Band bis zum
Atomwaffenkapitel. Entscheidend ist die Gesinnung, nicht das Werk. Das Werk
ist immer anonym und ambivalent. Das ist ja auch ganz klar: Ich gebe
meine letzten tausend Mark — wie das Scherflein der Witwe — für
«Brot für die Welt». Welche Gesinnung hinter der Tat steckt, welche
Motive, das ist am Werk selbst nicht zu erkennen. Mein Motiv kann
völlig selbstlose Liebe sein, es kann aber auch Eitelkeit sein, es kann
auch die egoistische Berechnung sein, der liebe Gott möge es doch
hoffentlich notieren, ins Buch des Lebens einschreiben und mir dafür

die ewige Seligkeit geben. Es gibt ganz verschiedene Erwägungen
und Motive, die hinter dem Werk stehen können. Nun aber Immanuel
Kant in seiner «Grundlegung zur Metaphysik der Sitten»: «Es ist
nichts und nirgendetwas gut zu nennen, denn allein ein guter Wille!»
Die Gesinnung ist entscheidend, das Werk ist nicht entscheidend. Ama
et fac, quod vis, hebe und dann tue, was du willst! — so hat es schon
Augustinus gesagt.

Sie merken, jetzt verlieren alle Inhalte der Bergpredigt ihr
Gewicht: sie schrumpfen sozusagen zusammen zu dem einen Inhalt: habe
eine liebende Gesinnung, oder, nach der Friedensdenkschrift der EKD:
«Wolle den Frieden»! Ama et fac, quod vis, wolle den Frieden, rüste

143



auf um des Friedens willen! Die Inhalte wirken nicht mehr
korrigierend auf unser Tun, weil der Inhalt unseres Werkes bagatellisiert
ist "zugunsten unserer Gesinnung. Dies alles ist, kurz skizziert, die
Linie, auf der wir gehen, wenn wir sagen: Die Bergpredigt ist eine
unüberbietbare, rigorose moralische Forderung an den Einzelnen.

4. Lebensanweisung für die Familie Gottes

Auf eine andere Bahn bin ich gekommen, als ich immer wieder
nachdachte über ein Wort von Leonhard Ragaz, der im Vorwort zu seiner
Auslegung der Bergpredigt sagt, der fundamentale Fehler in der
traditionellen Auslegung der Bergpredigt sei, daß man sie rein
individualistisch verstanden habe, das heißt allein als Verheißung und
Forderung für den Einzelnen.

Wichtig ist mir die umstrittene Frage der Neutestamentier, wie
Jesu Predigt sich zur Thora verhalte. Da gibt es verschiedene
Positionen. Die einen setzen Jesu Lehre ganz in Gegensatz zur
überlieferten jüdischen Thora, die anderen rücken sie nahe an sie heran.
David Flusser, jüdischer Neutestamentier in Jerusalem, dessen Jesus-
Buch ich Ihnen empfehle, schreibt dort den schlichten Satz: «Der
Jude Jesus wirkt unter Juden und will nur unter ihnen wirken.» Wir
haben die Worte Jesu nur überliefert durch frühchristliche Gemeinden,

das heißt durch Menschen, die schon in einer sehr anderen
Situation standen. Vielleicht kommt die Logien-Quelle aus der galiläi-
schen Frühgemeinde: sie hat noch ziemlich stark palästinischen, also
jüdischen Hintergrund. Ich verstehe Jesus, wie er wirklich gelehrt hat,
als prophetischen Thoraausleger, auf keinen Fall aber als Gründer
einer neuen Religion. Darum halte ich das Kriterium vieler Neu-
testamentler für die Echtheit von Jesus-Worten: echt ist, was unjüdisch
ist, für ganz irreführend.

Die Kategorie, in die Jesus gehört und in der er damals von
seinen Zeitgenossen sofort gesehen wurde, die Kategorie des Propheten,
ist für den historischen Jesus sachlich richtig. Er ist als Prophet
aufgetreten, als messianischer wahrscheinlich. Ein jüdischer Prophet aber
stellt nicht rigorose moralische Forderungen von unüberbietbarer
Höhe an Einzelne, ob Griechen, Römer, Heiden oder Juden, sondern
er adressiert sie an sein Volk; er will sein Volk vorbereiten für den
Advent Gottes. Das führt sehr weit: Er deckt die eigentlichen
Konsequenzen des Schöpfungsberichts auf. Dabei geht es nicht um die
weltanschauliche Frage: Wer hat die Welt gemacht? sondern um die
Frage: Wer sind wir Menschen, und wie haben wir uns zu verstehen?
Antwort: als die «familia dei», als die Familie Gottes. Deshalb sind
in den von Jesus überlieferten Worten alle Personalbezeichnungen

144



wie Vater, Söhne Gottes, Kinder Gottes, Brüder, buchstäblich ernst
zu nehmen. Dann ist die Thora zu verstehen als eine Lebensanweisung

für die Familie Gottes, die da heißt Israel. Die Erweiterung auf
die Völker und auf die ganze Menschheit geschieht in den beiden
Schöpfungsgeschichten oder in Psalm 8. Sie bedeutet: Alle Menschen
sollen sich verstehen als Geschwister, weil sie Geschwister sind auf der
ontologischen Basis, durch Gottes Schöpfung. Daß sie sich nicht als
Geschwister verstehen, bedeutet nicht nur Versündigung, sondern
Zerstörung der Menschheit. Da sind wir heute angelangt. Ich sage
jetzt «Geschwister». Jesus als Angehöriger einer Männergesellschaft
sagt «Bruder». Ich halte es nicht für einen feministischen Tick, wenn
Frauen fragen, wo bleiben bei der Rede von den Brüdern die Schwestern?

Sie haben ganz recht. Wir müssen bis in die Wortwahl hinein das
Männervokabular, in dem auch Jesus noch spricht, ändern.

Die Bergpredigt ist die große Anleitung, angesichts der
hereinbrechenden Gottesherrschaft, die herrschaftsfreie Gesohwisterlich-
keit der Menschen zu verwirklichen, welche jetzt schon gelebt werden
soll und gelebt werden kann. Die hereinbrechende Gottesherrschaft
verurteilt alle anderen Lebensweisen — alle intraspezifische Aggression,
würde Konrad Lorenz sagen — innerhalb der Menschen als selbstzerstörend

und zerstörend für die Menschheit.
Was trennt die Menschen voneinander? Das ist die nächste Frage,

welche die Bergpredigt beantwortet. Ich werde sie jetzt einseitig
beantworten und nur eine von den Antworten, die die Bergpredigt gibt,
hervorheben: Privilegien trennen Geschwister voneinander. In der
Familie, wenn sie einigermaßen intakt ist, gibt es keine Privilegien.
Es gibt Unterschiede und insofern natürlich Privilegien: von den
Geschwistern ist der eine gescheiter und der andere dümmer, der eine
hübscher und der andere weniger. Eines der Kinder ist ein Charmeur
und gewinnt alle Herzen für sich, und das andere Kind ist ein schwieriges

Problemkind. Was zeichnet eine Familie aus, wenn sie in Ordnung
ist? Daß a) alle über diese Unterschiede hinweg zusammenhaltet,
füreinander da sind, unabhängig von ihren Sympathien, und b) daß
sie das, was sie haben, fürs «gemeine Ganze», für die Familie und
damit für jeden Einzelnen, auch für die Benachteiligten in der Familie in
Dienst stellen. Dies ist das Muster der prophetischen Vision Jesu.
Privilegien trennen voneinander: schon mein Privileg, daß ich gesund
bin, wenn ioh am Krankenbett sitze; daß ich jung bin gegenüber einem
Senilen; und erst recht trennen natürlich materielle Privilegien voneinander.

5. Die Wirklichkeitsnähe der Bergpredigt

Dann ist die ganze Bergpredigt eine Ausführung des schönen Wortes
von Luther: «Was nicht im Dienst steht, steht im Raub.» Das heißt:

145



alles, was ich — «privare» heißt rauben! — privat für mich halte,
trennt mich vom Nächsten.

Man kommt auf diese Weise hinaus über das Problem der
Askese. Gerade bei den jungen Linken ist das unter Einfluß von
Wilhelm Reich und anderen zur Frage gegenüber traditioneller christlicher

Ethik geworden: der Gegensatz von Egoismus und Altruismus.
Die Bergpredigt scheint als hohes sittliches Ideal völlige Selbstverleugnung

(«odium sui», hat Luther gesagt) zugunsten des anderen
zu fordern. Auf meiner Linie der Bergpredigt-Interpretation kommen
wir über diesen Gegensatz von Egoismus und Altruismus hinaus;
denn vom Wohlsein der Familie lebe auch ich. Und von der
Ueberwindung der Trennung zum Anderen, die etwa durch meinen
Privilegienegoismus geschieht, lebe auch ich. Unser gemeinsames Wohlsein,

unser gemeinsamer Schalom ist nur gemeinsam zu verwirklichen.
Feindesliebe ist deshalb nicht extremer Altruismus, extreme
Selbstverleugnung, sondern, wie jetzt Pinchas Lapide in einem schönen Aufsatz

(Lutherische Monatshefte, September 1981) geschrieben hat,
«Entfeindungsliebe», die den Feind zum Freund zu gewinnen
sucht. Es ist nicht Altruismus, wenn ich den Feind liebe, sondern
ich habe «Lohn», das heißt Gewinn davon (Matth. 5, 46): ich gewinne
einen Menschen, diesen Feind zum Freund.

Lesen Sie den Abschnitt in Matth. 5, 38-42, vor demjenigen
über das Gebot der Feindesliebe: dem Bösen nicht widerstehen, den
Mantel hingeben, die andere Wange hinhalten usw. und verstehen
Sie diese zwei Abschnitte im Zusammenhang, dann verliert der erste
Abschnitt (mit der Wange und dem Mantel) alles Absurde. Dies alles
sind Handlungen, um den Feind zum Freund zu gewinnen.

Darum noch etwas sehr Wichtiges: Es wird jetzt nicht alles in
die Verborgenheit der Gesinnung verlagert. Die Liebe, von der Jesus
spricht, ist nicht jene Liebe, nach der ich frage, wenn ich mich nach
einem guten Werk in Intraspektion prüfe: Warum hast Du das eigentlich

gemacht? Die tausend Mark hättest du selbst gebrauchen können,
es war dein letztes Geld, jetzt gibst du es weg und weißt nicht, wovon
du morgen leben wirst. Warum hast du das eigentlich gemacht? Wirklich

aus Nächstenliebe? Oder aus Eitelkeit, weil du so gerne in den
Spiegel schaust? So verstanden würde das Liebesgebot zu einer Anleitung,

um meine eigenen wahren Motive aufzuspüren. Sigmund Freud
hat in seiner Schrift «Das Unbehagen in der Kultur» dagegen
protestiert, und Aehnliches habe ich in Israel von dortigen Freunden
gehört: Eure hohen christlichen Ideale bewirken nichts als psychische
Neurosen durch lauter Schuldgefühle. Für die Menschheit ist eine
gesunde Durchschnittsmoral viel nützlicher, die etwa sagt: Verständige
dich mit deinem Widersacher und trachte, zu einem sachlichen Aus-

146



gleich zu kommen, damit ihr beide leben könnt, statt dieses
hochgespannte Gebot der Feindesliebe.

Bei Jesus ist eines der Hauptwörter: Tun. Jesus spricht nicht von
der Gesinnung, sondern von einem Verhalten. Das, was bei Luther
und auch schon bei Paulus problematisiert wird, nämlich das Werk,
ist bei Jesus das Entscheidende. Nicht, ob etwa jener Oberst sich
Gewissensbisse macht oder nicht, ist entscheidend, sondern was er
faktisch tut. Oder beim letzten Gleichnis Jesu, Matth. 25, 31-46: daß die
Kranken besucht werden und die in den Gefängnissen, daß die Nackten
gekleidet werden, darauf kommt es für Christus an, der in den
Kranken, in den Gefangenen und in den Nackten präsent ist. Es bleibt
kein Interesse für die Frage der Intraspektion, zu der Luther anleitet:
Habe ich die Nackten jetzt aus Liebe gekleidet oder aus Eitelkeit oder
aus irgendeinem anderen Motiv?

Fazit: die Bergpredigt ist die Aufklärung darüber, daß wir unter
dem Segen Gottes alle die «familia dei» sind und daß nur das
Verhalten, das dem entspricht, unser aller Leben erhält. Die ganze
Bergpredigt ist eine Anleitung für solches Verhalten und zugleich die
schärfste Kritik an der Privilegiengesellschaft als einer unbrüderlichen,
ungeschwisterlichen Gesellschaft. Kein Staat, kein Gesellschaftssystem,
auch nicht der Staat der «freiheitlich-demokratischen Grundordnung»
(FDGO) besteht vor den Kriterien, die hier aufgestellt werden. Die
Gemeinde ist auf den Weg gesetzt durch einen Gegenentwurf, der
versucht, der unbrüderlichen Gesellschaft brüderliche Züge einzugeben,
in dem Maße, in dem sie es einflößen, erzwingen und erkämpfen kann.
Diese so berufene Gemeinde steht nicht transzendent gegenüber der
Gesellschaft an sich, sondern lebt in diesen unbrüderlichen
Gesellschaften, gegen die sie von Jesus auf die Beine gestellt ist. Sie
nimmt an dieser GeseUschaft bis tief in die Knochen hinein durch die
Sozialisation ihrer Glieder teil, an der gleichen Gesellschaft. Sie sind
alle Raubtiermenschen; sie sind aber durch das Evangelium auf den
Weg gesetzt, eine andere — und das ist nun die neue Bedeutung des
Wortes «human» — eine wahrhaft humane Gesellschaft jetzt schon
mindestens gleichnashaft (K. Barth), zu verwirklichen. Das meint
«Euer Vater im Himmel», das meint «die Herrschaft der Himmel»,
das meint Jesu Anrede «Ihr als Brüder und als Söhne Gottes».

Und endlich hat man in der Auslegung der Bergpredigt den gleichen
fundamentalen Fehler begangen wie in der der Gleichnisse Jesu: Man hat sie
rein individualistisch gedeutet, das heißt rein als Verheißung und
Forderung für den Einzelnen, und hat das, was wir ihren so z i a I e n Sinn
nennen können und der, wie in der ganzen Botschaft Jesu, der fundamen¬

tale ist, fast völlig übersehen.
(Leonhard Ragaz, Die Bergpredigt Jesu, Bern 1945, S. 9)

147


	Bergpredigt und Zweireichelehre : die Menschheit als Geschwistergemeinschaft

