Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 5

Artikel: Bergpredigt und Zweireichelehre : die Menschheit als
Geschwistergemeinschaft

Autor: Gollwitzer, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

und unter den Kollegen und die Alltagsliigen in den Zeitungen. In der
neuen Stille weitet sich das Gehor und vernimmt, was es nicht kannte.
Die Kieselsteine singen schallend. Der ruhige Rhythmus, der aus meinem
Innern kommt, der Pulsschlag, kommt auf einmal von auBen zuriick.
Ich hore und erlebe die Einheit der Schopfung. Die kleinen Fische spie-
geln den weiten Himmel. Der gewohnliche Hunderiicken dient den
Sonnenstrahlen zum Spielplatz. Alle gehoren zueinander. Wir sind Ge-
schwister.

HELMUT GOLLWITZER

Bergpredigt und Zweireichelehre®

Die Menschheit als Geschwistergemeinschaft
1. Das Verharmlosen der Radikalitéit Jesu

In seinem sehr lesenswerten Essay «Das Christusdogma» behauptet
Erich Fromm: Indem die Kirche das Geschick Jesu dogmatisiert hat,
hat sie das Christentum genau tauglich gemacht, die Rolle zu spie-
len, welche die Religion immer gespielt hat, Damit hat sie Jesus eigent-
lich stumm gemacht; er ist das Lamm Gottes, das zur Schlachtbank
gefiihrt wird und seinen Mund nicht auftut. Sie hat einen passiven
Jesus, ndmlich sein Umgebrachtwerden und Auferwecktwerden, zum
Grund unseres Glaubens an Gottes Leben und Gnade erklirt. Damit
wurde der sprechende Jesus der Bergpredigt zuriickgedringt. Er ge-
hort nicht mehr zum Grund unseres Heils.

Inwiefern ist diese so geformte Botschaft tauglich, die Rolle der
Religion zu spielen? Was meint Erich Fromm damit? Er meint, da83
das, was die Herrschaftsverhiltnisse der Gesellschaft in Frage stellt,
bei dem sprechenden Jesus, bei der Bergpredigt zu finden sei. Das
Lamm Gottes dagegen, das der Welt Siinde irdgt und den Mund nicht
auftut, wenn es zur Schlachtbank gefiihrt wird, und das dann unser
Trost ist, weil es dies alles fiir uns erleidet — also der ganze Inhalt der
christlichen Karfreitags- und Osterpredigt — stelle die Herrschafts-
systeme dieser Welt nicht in Frage. Das tut der Bergprediger, nicht
aber dieses Lamm Gottes. Ich halte Fromms These fiir richtig, histo-
risch und kirchlich, ohne daraus die Folgerung zu ziehen, es sei nur

* Vortrag auf der Tagung «Theologische Ansidtze im Religiosen Sozialismusy
in Arnoldshain vom 2.—4. Dezember 1981. Leicht iiberarbeitete und um den
Anfang gekiirzte Tonbandnachschrift.

139



der Bergprediger hervorzuholen und das Lamm Gottes, das der Welt
Siinde tragt, in die Verachtung der Dogmenkritik zu stoBen.

Nun frage ich also nach dem verkiindigenden Jesus, der zuriick-
gedringt worden ist mit seinem Angriff auf die bestehende Welt zu-
gunsten des verkiindigten Jesus, von dem uns gesagt wird, was in sei-
ner Erscheinung fiir uns rettend geschehen ist. Indem diese Zuriick-
dringung des verkiindigenden Jesus erfolgte, konnte, etwa bei heu-
_ tigen Paulusexegeten, die These aufkommen, daB die Rechtfertigung
des Gottlosen das Ende aller Wege Gottes mit uns ist: daB wir in un-
serer Gottlosigkeit durch die Siinderliebe Gottes angenommen sind.
Lutherischer Quietismus fiihlte sich wohl in der Sonne der Vergebung
Gottes. Aber daB diese Vergebung ein Wozu hat — Luther: «Wo aber
Vergebung der Siinden ist, da ist Leben und Seligkeity — das erfahren
wir durch die Bergpredigt.

Wenn wir in der Geschichte des Christentums zuriickgehen,
dann steht am Anfang die radikale Verkiindigung Jesu. Dieser Anfang
ist noch radikaler als der Anfang in der friihchristlichen Gemeinde.
Diese hat schon gewisse Anpassungen vorgenommen, wobei ich das
Wort «Anpassung» nicht nur negativ seche; denn iiberall, bei jeder
Mission, bei jeder Uebertragung der christlichen Botschaft in eine
andere Kultur, sind Anpassungsvorginge notig. Anpassung ist also
nicht rein negativ. Aber sicher haben schon bei Paulus — wir kdnnen
das bei Troeltsch in den «Soziallehren» nachlesen — gewisse An-
passungen stattgefunden, die bei Jesus noch nicht zu finden sind.
Jesus ist noch mal ein Stiick radikaler — und zwar sogar der uns ja
nur durch das friihe Christentum iiberlieferte Jesus — als das friithe
Christentum selbst. Dieser Radikalismus der Urspriinge des Chri-
stentums bricht in der Kirchengeschichte immer wieder auf gegen das
mit der Gesellschaft versohnte und also in einem problematischen
Sinn angepafte Christentum, und einer dieser Aufbriiche war ja auch
der religiose Sozialismus.

Nun eine entscheidende Frage: Worin besteht eigentlich die Ra-
dikalitdt der Bergpredigt? Auf diese Frage gibt es zwei Antworten in
ganz verschiedenen Richtungen. Ich weiche mit der Antwort, die ich
nachher gebe, von der groflen Tradition in der Theologiegeschichte
ab. Die groBe Tradition antwortet: Die Radikalitdt der Verkiindigung
Jesu besteht in seinen rigorosen Forderungen, seinen unerbittlichen,
auf keine mildernden Umstinde Riicksicht nehmenden Forderungen
oder, um es in der Sprache der liberalen Theologie zu sagen, in der
uniiberbietbaren Hohe seines sittlichen Ideals. Meine Antwort lautet:
die Radikalitdt besteht in der bis zur letzten Konsequenz durchge-
filhrten Erkenntnis der Menschheit als einer Geschwistergemeinschaft
unter der Viterlichkeit und Miitterlichkeit Gottes.

140



2. Die Bergpredigt als weltferne sittliche Forderung

Die Bergpredigt ist eine uniiberbietbar hohe, sittliche Forderung —
darin sind sich katholische Tradition und Luther einig. Wenn aber
zum menschlichen Wesen die Kraft der Versuchung und die Schwiche
gehoren, dann stehen diese Forderungen hoch iiber uns. Aber da
Gott uns ja als so schwache Menschen geschaffen hat, kann er es uns
nicht vorwerfen, da wir’s so hoch nicht bringen. Nun, so billig darf
man sich nicht herausreden. Darum hat die katholische Tradition
gesagt, Gott habe zwelierlei Forderungskataloge gestellt in seiher Of-
fenbarung: einen fiir die Menschen im allgemeinen, das ist der Dekalog,
die Zehn Gebote; die hohen Forderungen dagegen, wie Jesus sie stellte,
sind fiir besonders Berufene. Das sind die «consilia evangeliiy, die
«evangelischen Ratschldgey. Willst du etwas Besonderes tun, bist du
mit diesem landldufigen, anstdndigen Christentum nicht zufrieden,
dann richte dich nach der Bergpredigt!

Ich hatte eine Freundin, die sagte: «Das ist doch alles viel zu
wenig! Ich will Jesus radikaler dienen!» Darum ging sie in den
strengsten katholischen Frauenorden, in den Karmel. Das war in den
finfziger Jahren. Ich habe ihr gesagt: «Dann 148t du uns allein im
Kampf in der Welt von heute.» «Nein», sagte sie, «ich werde dort
abgeschnitten sein, radikal abgeschnitten sein von der Welt, aber im-
mer fiir euch beten und von dort aus euch unterstiitzeny. Das habe
ich sehr ernst genommen. — Dies als ein Beispiel fiir das Dringen
eines von Christus ergriffenen Menschen. Bonhoeffer war auch
ein solcher. Mit ihm habe ich auch dariiber Gespriche gefiihrt. Er
wollte am liebsten wieder ein evangelisches Monchtum auf ganz
freswilliger Basis errichten. In seiner Schrift «Gemeinsames Leben»
fand er dazu die Grundziige. Solche Menschen bekommen ihre An-
leitung in den «consilia evangelii» der Bergpredigt.

Damit hatte man das Christentum realititsfahig gemacht. Denn
diese enormen Forderungen sind ja sehr schon, aber mit ihnen kannst
du in der Welt nicht leben. Warum nicht? a) Weil ich selbst der
Mensch dazu nicht bin, ich: ein Mensch, der Kain heif}t und keine rei-
nen Hdnde hat, um hinein zu gehen ins Heiligtum des Herrn (Ps. 24,
3f) Und b) weil diese Forderungen nicht realitdtsfihig sind, weil
man damit, wie Luther dann immer sagie, die Welt nicht regieren,
nicht verwalten, nicht ordnen kann. So lautete die katholische Losung
fiir das sich ausbreitende Christentum und damit auch fiir die Re-
gierenden, die Fiirsten, die Biirgermeister und so weiter. Fiir sie gilt
der Dekalog: Sei ein anstindiger Mensch, tue niemandem Unrecht! Fiir
die besonders Berufenen aber gelten die radikalen Forderungen der
Bergpredigt.

141



- Luther hat eins richtig gesehen: die Universalitit der Worte
Jesu. DaBl man den Christen die Bergpredigt erspart, das darf nicht
geschehen. Wenn Jesus und die Seinen zusammengehdren, dann kann
es keinen Jiinger Jesu geben, fiir den die Bergpredigt nicht gilt. Also
gilt sie fiir alle Christen, Da sie aber als ein so hohes sittliches Ideal
gilt, als rigorose sittliche Forderung, kam Luther natiirlich auch in
die Klemme. Ich will jetzt nicht im einzelnen darstellen, wie er sich
herausfand. Jedenfalls stimmte er mit den Katholiken iiberein: a) Fiir
die Regierung der Welt, fiir alle Weltgeschiifte taugt die Bergpredigt
nicht. Sie macht uns nicht realitdtsfihig. Der Christ soll b) unterschei-
den lernen. In den personlichen Verhiltnissen gilt die Bergpredigt.
In den sachlichen Verantwortungen gilt sie nicht, ndmlich wo du
ein Amt hast, als Biirgermeister, als Regierender, als Schulleiter, das
heiBit iiberall, wo anderes Leben dir anvertraut ist und du sofort mit
bestimmten Sachzwédngen rechnen, wo du auch selbst Zwangsmaf-
nahmen ausiiben muf3t. Damit haben wir die beriihmte Lehre von den
zwei Reichen.

3. Das Ausweichen in die Gesinnung

Wenn ich Christ bin in dieser Welt und die Bergpredigt macht mich
nicht realititsfihig, welchen Nutzen und welche Wirkung hat dann die
Bergpredigt? Fiir mich, den Horer der Bergpredigt, als Bundeskanz-
ler oder als Biirgermeister oder als Staatsbiirger, was ja auch ein Amt
ist? Helmut Schmidt hat recht: Ein Rezept fiir mein Tun gibt sie mir
nicht. Aber was tut sie? Soweit durch dieses Wort der Heilige Geist
auf mich wirkt, befreit er mich von meinen Egoismen. Er macht mich
selbstlos — und was kann der Welt Besseres geschehen, als wenn sie
selbstlose Politiker hat, selbstlose Lehrer, Verwaltungsbeamte und
so weiter, die von sich selbst, von ihrer Eigensucht in vielerlei Beziehung
befreit sind.

In der Zeit, in der die Atomwaffendiskussion aufkam, hatten wir
eine Kommission der EKD iiber «Christen und Atomwaffeny. Da war
ein Oberst der Bundeswehr dabei, der schilderte folgendes Szenario:
die Russen (es sind natiirlich immer die Russen, die angreifen, das
wissen wir ja!) sind bis Wetzlar vorgedrungen und halten hier SO
wurde es im Sandkasten gespielt — einen Briickenkopf. Thnen gegen-
tber liegt eine deutsche Atombatterie, eine Lanc-Batterie, die den
russischen Vormarsch aufhalten soll, durch den Einsatz -einer
Atomrakete auf Wetzlar. Dann wurde in die Annahmen eingespielt,
dall der Oberst, der diese Atombatterie befehligte, seine Familie in
Wetzlar wohnen hatte. Nun sollte er da die Atomgranate drauf-
setzen! Uns erzdhlte der Oberst: Als sie soweit waren im Durchspielen

142



der Sache, verstummten und erbleichten sie alle und schauten
auf den Wehrmachtsgeistlichen, der dabeistand. Dann — das ist typisch
fiir diese Bergpredigttradition — hieB es in unserem Fall: Was kann
der Pfarrer denen sagen? Er wird dem Oberst sagen: «Priife ganz
selbstlos dein Gewissen!» Carl-Friedrich von Weizsdcker, der in der
Kommission war, hat dann formuliert (das lesen Sie in den beriihmten
und umstrittenen Heidelberger Thesen): Verwerflich handelt, wer
leichtfertig handelt. Ich sprang auf und sagte: «Ich bin Bewohner von
Wetzlar! Mir ist es vollig egal, ob der Oberst mit Gewissen oder ohne
Gewissen schief3t!»

Wir wollen diese Aspekte der Bergpredigt nicht unterschétzen.
Der erste ist die Befreiung durch den Heiligen Geist zur Selbstlosig-
keit, der zweite ist die Gewissenspriifung, zu der sie anleitet, woraus
dann drittens folgt, daB die Bergpredigt im engeren theologischen
Sinne als Mittel zur Ueberfiihrung meiner Unwiirdigkeit und Siind-
haftigkeit vor Gott dient, die ich erkennen muf}, um vor Gott nicht
mit einem Werkanspruch aufzutreten. Bei Luther entsteht hier eine
Spannung zwischen Werk und Gesinnung. Die hatte er vom Mittel-
alter geerbt. Wozu soll ich gute Werke tun? Um in den Himmel zu
kommen? Gute Werke als Eintrittsbillet ins Reich Gottes? Damit hat
Luther gebrochen. Aber was trat dann an dessen Stelle? Worauf kommt
es an? Auf die rechte Gesinnung. Jetzt geht es von Luther zu Kant
weiter. Das finden Sie alles schon zusammengefaBt in den dicken
Binden der Ethik von Thielicke, vom ersten Band bis zum Atomwaf-
fenkapitel. Entscheidend ist die Gesinnung, nicht das Werk. Das Werk
ist immer anonym und ambivalent. Das ist ja auch ganz klar: Ich gebe
meine letzten tausend Mark — wie das Scherflein der Witwe — fiir
«Brot fiir die Welty. Welche Gesinnung hinter der Tat steckt, welche
Motive, das ist am Werk selbst nicht zu erkennen. Mein Motiv kann
vollig selbstlose Liebe sein, es kann aber auch Eitelkeit sein, es kann
auch die egoistische Berechnung sein, der liebe Gott moge es doch
hoffentlich notieren, ins Buch des Lebens einschreiben und mir da-
fiir die ewige Seligkeit geben. Es gibt ganz verschiedene Erwidgungen
und Motive, die hinter dem Werk stehen konnen. Nun aber Immanuel
Kant in seiner «Grundlegung zur Metaphysik der Sitten»: «Es ist
nichts und nirgendetwas gut zu nennen, denn allein ein guter Wille!»
Die Gesinnung ist entscheidend, das Werk ist nicht entscheidend. Ama
et fac, quod vis, liebe und dann tue, was du willst! — so hat es schon
Awugustinus gesagt.

Sie merken, jetzt verlieren alle Inhalte der Bergpredigt ihr Ge-
wicht: sie schrumpfen sozusagen zusammen zu dem einen Inhalt: habe
eine liebende Gesinnung, oder, nach der Friedensdenkschrift der EKD:
«Wolle den Frieden»! Ama et fac, quod vis, wolle den Frieden, riiste

143



auf um des Friedens willen! Die Inhalte wirken nicht mehr Korri-
gierend auf unser Tun, weil der Inhalt unseres Werkes bagatellisiert
ist zugunsten unserer Gesinnung. Dies alles ist, kurz skizziert, die
Linie, auf der wir gehen, wenn wir sagen: Die Bergpredigt ist eine un-
iiberbietbare, rigorose moralische Forderung an den Einzelnen.

4. Lebensanweisung fiir die Familie Gottes

Auf eine andere Bahn bin ich gekommen, als ich immer wieder nach-
dachte iiber ein Wort von Leonhard Ragaz, der im Vorwort zu seiner
Auslegung der Bergpredigt sagt, der fundamentale Fehler in der tra-
ditionellen Auslegung der Bergpredigt sei, dall man sie rein indi-
vidualistisch verstanden habe, das heilit allein als Verheilung und
Forderung fiir den Einzelnen.

Wichtig ist mir die umstrittene Frage der Neutestamentler, wie
Jesu Predigt sich zur Thora verhalte, Da gibt es verschiedene Posi-
tionen. Die einen setzen Jesu Lehre ganz in Gegensatz zur iiber-
lieferten jiidischen Thora, die anderen riicken sie nahe an sie heran.
David Flusser, jiidischer Neutestamentler in Jerusalem, dessen Jesus-
Buch ich Ihnen empfehle, schreibt dort den schlichten Satz: ¢Der
Jude Jesus wirkt unter Juden und will nur unter ihnen wirken.» Wir
haben die Worte Jesu nur iiberliefert durch friihchristliche Gemein-
den, das heit durch Menschen, die schon in einer sehr anderen Si-
tuation standen. Vielleicht kommt die Logien-Quelle aus der galildi-
schen Friihgemeinde: sie hat noch ziemlich stark palédstinischen, also
jidischen Hintergrund. Ich verstehe Jesus, wie er wirklich gelehrt hat,
als prophetischen Thoraausleger, auf keinen Fall aber als Griinder
einer neuen Religion. Darum halte ich das Kriterium vieler Neu-
testamentler fiir die Echtheit von Jesus-Worten: echt ist, was unjiidisch
ist, fiir ganz irrefiihrend.

Die Kategorie, in die Jesus gehort und in der er damals von sei-
nen Zeitgenossen sofort gesehen wurde, die Kategorie des Propheten,
ist fiir den historischen Jesus sachlich richtig. Er ist als Prophet auf-
getreten, als messianischer wahrscheinlich. Ein jiidischer Prophet aber
stellt nicht rigorose moralische Forderungen von uniiberbietbarer
Ho6he an Einzelne, ob Griechen, Romer, Heiden oder Juden, sondern
er adressiert sie an sein Volk; er will sein Volk vorbereiten fiir den
Advent Gottes. Das fithrt sehr weit: Er deckt die eigentlichen Kon-
sequenzen des Schopfungsberichts auf. Dabei geht es nicht um die
weltanschauliche Frage: Wer hat die Welt gemacht? sondern um die
Frage: Wer sind wir Menschen, und wie haben wir uns zu verstehen?
Antwort: als die «familia deiy, als die Familie Gottes. Deshalb sind
in den von Jesus iiberlieferten Worten alle Personalbezeichnungen

144



wie Vater, Sohne Gottes, Kinder Gottes, Briider, buchstdblich ernst
zu nehmen. Dann ist die Thora zu verstechen als eine Lebensanwei-
sung fiir die Familie Gottes, die da heiBit Israel. Die Erweiterung auf
die Volker und auf die ganze Menschheit geschieht in den beiden
Schopfungsgeschichten oder in Psalm 8. Sie bedeutet: Alle Menschen
sollen sich verstehen als Geschwister, weil sic Geschwister sind auf der
ontologischen Basis, durch Gottes Schopfung. Dal} sie sich nicht als
Geschwister verstehen, bedeutet nicht nur Versiindigung, sondern
Zerstorung der Menschheit. Da sind wir heute angelangt. Ich sage
jetzt «Geschwistery. Jesus als Angehoriger einer Minnergesellschaft
sagt «Bruder». Ich halte es nicht fiir einen feministischen Tick, wenn
Frauen fragen, wo bleiben bei der Rede von den Briidern die Schwe-
stern? Sie haben ganz recht, Wir miissen bis in die Wortwahl hinein das
Minnervokabular, in dem auch Jesus noch spricht, dndern.

Die Bergpredigt ist die groBe Anleitung, angesichts der herein-
brechenden Gottesherrschaft, die herrschaftsfreie Geschwisterlich-
keit der Menschen zu verwirklichen, welche jetzt schon gelebt werden
soll und gelebt werden kann. Die hereinbrechende Gottesherrschaft
verurteilt alle anderen Lebensweisen — alle intraspezifische Aggression,
wiirde Konrad Lorenz sagen — innerhalb der Menschen als selbstzer-
storend und zerstorend fiir die Menschheit.

Was trennt die Menschen voneinander? Das ist die néchste Frage,
welche die Bergpredigt beantwortet. Ich werde sie jetzt einseitig be-
antworten und nur eine von den Antworten, die die Bergpredigt gibt,
hervorheben: Privilegien trennen Geschwister voneinander. In der Fa-
milie, wenn sie einigermafBlen intakt ist, gibt es keine Privilegien.
Es gibt Unterschiede und insofern natiirlich Privilegien: von den Ge-
schwistern ist der eine gescheiter und der andere diimmer, der eine
hiibscher und der andere weniger. Eines der Kinder ist ein Charmeur
und gewinnt alle Herzen fiir sich, und das andere Kind ist ein schwie-
riges Problemkind. Was zeichnet eine Familie aus, wenn sie in Ordnung
ist? Dall a) alle iiber diese Unterschiede hinweg zusammenhalten,
fiireinander da sind, unabhingig von ihren Sympathien, und b) daB
sie das, was sie haben, fiirs «gemeine Ganze», fiir die Familie und da-
mit fiir jeden Einzelnen, auch fiir diec Benachteiligten in der Familie in
Dienst stellen. Dies ist das Muster der prophetischen Vision Jesu.
Privilegien trennen voneinander: schon mein Privileg, daB ich gesund
bin, wenn ich am Krankenbett sitze; daB ich jung bin gegeniiber einem
Senilen; und erst recht trennen natiirlich materielle Privilegien vonein-
ander.

5. Die Wirklichkeitsnihe der Bergpredigt

Dann ist die ganze Bergpredigt eine Ausfithrung des schonen Wortes
von Luther: ¢Was nicht im Dienst steht, steht im Raub.» Das heif3t:

145



alles, was ich — ¢privare» heilt rauben! — privat fiir mich halte,
trennt mich vom Néchsten.

Man kommt auf diese Weise hinaus iiber das Problem der As-
kese. Gerade bei den jungen Linken ist das unter EinfluB von Wil-
helm Reich und anderen zur Frage gegeniiber traditioneller christ-
licher Ethik geworden: der Gegensatz von Egoismus und Altruismus.
Die Bergpredigt scheint als hohes sittliches Ideal vollige Selbstver-
leugnung («odium sui», hat Luther gesagt) zugunsten des anderen
zu fordern. Auf meiner Linie der Bergpredigt-Interpretation kommen
wir iiber diesen Gegensatz von Egoismus und Altruismus hinaus;
denn vom Wohlsein der Familie lebe auch ich. Und von der Ueber-
windung der Trennung zum Anderen, die etwa durch meinen Pri-
vilegienegoismus geschieht, lebe auch ich. Unser gemeinsames Wohl-
sein, unser gemeinsamer Schalom ist nur gemeinsam zu verwirklichen.
Feindesliebe ist deshalb nicht extremer Altruismus, extreme Selbst-
verleugnung, sondern, wie jetzt Pinchas Lapide in einem schonen Auf-
satz (Lutherische Monatshefte, September 1981) geschrieben hat,
«Entfeindungsliebey, die den Feind zum Freund zu gewinnen
sucht, Es ist nicht Altruismus, wenn ich den Feind liebe, sondern
ich habe «Lohny», das hei3t Gewinn davon (Matth. 5, 46): ich gewinne
einen Menschen, diesen Feind zum Freund.

Lesen Sie den Abschnitt in Matth. 5, 38-42, vor demjenigen
liber das Gebot der Feindesliebe: dem Bosen nicht widerstehen, den
Mantel hingeben, die andere Wange hinhalten usw. und verstehen
Sie diese zwei Abschnitte im Zusammenhang, dann verliert der erste
Abschnitt (mit der Wange und dem Mantel) alles Absurde. Dies alles
sind Handlungen, um den Feind zum Freund zu gewinnen.

Darum noch etwas sehr Wichtiges: Es wird jetzt nicht alles in
die Verborgenheit der Gesinnung verlagert. Die Liebe, von der Jesus
spricht, ist nicht jene Liebe, nach der ich frage, wenn ich mich nach
einem guten Werk in Intraspektion priife: Warum hast Du das eigent-
lich gemacht? Die tausend Mark hittest du selbst gebrauchen konnen,
es war dein letztes Geld, jetzt gibst du es weg und weil3t nicht, wovon
du morgen leben wirst. Warum hast du das eigentlich gemacht? Wirk-
lich aus Nichstenliebe? Oder aus Eitelkeit, weil du so gerne in den
Spiegel schaust? So verstanden wiirde das Liebesgebot zu einer Anlei-
tung, um meine eigenen wahren Motive aufzuspiiren. Sigmund Freud
hat in seiner Schrift «Das Unbehagen in der Kultury dagegen pro-
testiert, und Aechnliches habe ich in Israel von dortigen Freunden ge-
hort: Eure hohen christlichen Ideale bewirken nichts als psychische
Neurosen durch lauter Schuldgefiihle. Fiir die Menschheit ist eine ge-
sunde Durchschnittsmoral viel niitzlicher, die etwa sagt: Verstidndige
dich mit deinem Widersacher und trachte, zu einem sachlichen Aus-

146



gleich zu kommen, damit ihr beide leben konnt, statt dieses hochge-
spannte Gebot der Feindesliebe.

Bei Jesus ist eines der Hauptworter: Tun. Jesus spricht nicht von
der Gesinnung, sondern von einem Verhalten. Das, was bei Luther
und auch schon bei Paulus problematisiert wird, ndmlich das Werk,
ist bei Jesus das Entscheidende. Nicht, ob etwa jener Oberst sich Ge-
wissensbisse macht oder nicht, ist entscheidend, sondern was er fak-
tisch tut. Oder beim letzten Gleichnis Jesu, Matth. 25, 31-46: daB die
Kranken besucht werden und die in den Geféngnissen, daf3 die Nackten
gekleidet werden, darauf kommt es fiir Christus an, der in den
Kranken, in den Gefangenen und in den Nackten pridsent ist. Es bleibt
kein Interesse fiir die Frage der Intraspektion, zu der Luther anleitet:
Habe ich die Nackten jetzt aus Liebe gekleidet oder aus Eitelkeit oder
aus irgendeinem anderen Motiv?

Fazit: die Bergpredigt ist die Aufklirung dariiber, dal wir unter
dem Segen Gottes alle die «familia dei» sind und daBl nur das Ver-
halten, das dem entspricht, unser aller Leben erhilt. Die ganze Berg-
predigt ist eine Anleitung fiir solches Verhalten und zugleich die
schirfste Kritik an der Privilegiengesellschaft als einer unbriiderlichen,
ungeschwisterlichen Gesellschaft. Kein Staat, kein Gesellschaftssystem,
auch nicht der Staat der «freiheitlich-demokratischen Grundordnung
(FDGO) besteht vor den Kriterien, die hier aufgestellt werden. Die
Gemeinde ist auf den Weg gesetzt durch einen Gegenentwurf, der ver-
sucht, der unbriiderlichen Gesellschaft briiderliche Ziige einzugeben,
in dem Malfle, in dem sie es einfléBen, erzwingen und erkiimpfen kann.
Diese so berufene Gemeinde steht nicht transzendent gegeniiber der
Gesellschaft an sich, sondern lebt in diesen unbriiderlichen Gesell-
schaften, gegen die sie von Jesus auf die Beine gestellt ist. Sie
nimmt an dieser Gesellschaft bis tief in die Knochen hinein durch die
Sozialisation ihrer Glieder teil, an der gleichen Gesellschaft. Sie sind
alle Raubtiermenschen; sie sind aber durch das Evangelium auf den
Weg gesetzt, eine andere — und das ist nun die neue Bedeutung des
Wortes «humany — eine wahrhaft humane Gesellschaft jetzt schon
mindestens gleichnishaft (K. Barth), zu verwirklichen. Das meint
«Euer Vater im Himmely, das meint «die Herrschaft der Himmel»,
das meint Jesu Anrede «Ihr als Briider und als S6hne Gottes».

Und endlich hat man in der Auslegung der Bergpredigt den gleichen funda-

mentalen Fehler begangen wie in der der Gleichnisse Jesu: Man hat sie

rein individualistisch gedeutet, das heiBt rein als VerheiBung und

Forderung fiir den Einzelnen, und hat das, was wir ihren sozialen Sinn

nennen kénnen und der, wie in der ganzen Botschaft Jesu, der fundamen-
tale ist, fast vollig iibersehen.

(Leonhard Ragaz, Die Bergpredigt Jesu, Bern 1945, S. 9)

147



	Bergpredigt und Zweireichelehre : die Menschheit als Geschwistergemeinschaft

