
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 4

Artikel: Die Zukunft Europas : Herausforderung an die Theologie : Bericht vom
europäischen Symposium zur Vorbereitung des Dialogs mit den Dritte-
Welt-Theologen (EATWOT)

Autor: Flohr, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FLORIAN FLOHR

Die Zukunft Europas:
Herausforderung an die Theologie

Bericht vom europäischen Symposium zur Vorbereitung des Dialogs
mit den Dritte-Welt-Theologen (EATWOT)

Von der A bkoppelung zum Dialog

Nach einer ersten Phase von fünf Jahren, in der es vor allem um die
Selbstfindung der Theologie in der Dritten Welt ging, hat sich die
Vereinigung der Dritte-Welt-Theologen (Ecumenical /Issociation of
Third W-'orld Theologians, EATWOT) nun vorgenommen, in einen
organisierten Dialog mit den Theologen der Ersten Welt
einzutreten, und zwar über das Thema: «Wie führen die Kämpfe
der Unterdrückten in verschiedenen Kontexten zu einem
besseren Verständnis Gottes?» Die Notwendigkeit eines solchen Dialogs
ergilbt sich aus dem Selbstverständnis der EATWOT: keine
exotische Folklore-Theologie mit lateinamerikanischem, asiatischem
oder afrikanischem Einschlag soll hier betrieben werden; es geht um
Parteinahme und Engagement: «Als Christen und Theologen der
Dritten Welt wollen wir an der Seite unserer Völker Widerstand leisten

gegen die Kräfte, die sie zu teilen, zu schwächen und zu zerstören
suchen. Wir wollen unsere persönliche Energie und unsere theologischen

Kenntnisse in den Dienst an ihnen stellen, damit Gerechtigkeit

und Freiheit bei uns mehr Wirklichkeit werden. Das bedeutet
aktive Teilnahme an der befreienden Sendung Jesu (Lk, 4, 18-19)»
(Schlußdokument des EATWOT-Kongresses vom 17.—29. September

1981 in New Dehli, Nr. 72). Eine solche Haltung kann und darf
nicht die «Spezialität» bestimmter Kontinente oder Teilkirchen
bleiben; sie ist ein Aufruf zur Umkehr auch und gerade für Europa und
die europäische Theologie, die wesentlich daran mitschuldig sind,
daß die Dritte Welt in Vergangenheit und Gegenwart von Ausbeutung,

Unterdrückung und Kulturzerstörung geprägt ist.
Wie also in Europa theologische Arbeit im Sinne der EATWOT

leisten? Welches sind in Europa die Herausforderungen, auf die eine
befreiende Theologie einzugehen hat? Welche Erfahrungen haben
europäische Theologen im Kampf mit den Armen und Unterdrückten

um Gerechtigkeit gemacht? Um einen Erfahrungsaustausch über
diese Fragen zu ermöglichen und eine Basis für den späteren Dialog
mit EATWOT zu schaffen, setzte sich ein Ad-hoc-Komitee von en-

120



gagierten europäischen Theologen, darunter Georges Casalis und
Dorothée Solle, 1980 mit dem damaligen EATWOT-Sekretär Sergio
Torres zusammen und erarbeitete das Konzept für eine mehrtägige

Konferenz. Diese sollte allerdings kein isoliertes Ereignis bleiben,

sondern der «Anfang einer ökumenischen, gemeinsamen und
interdisziplinären Bemühung zur Evaluation und Erneuerung der
europäischen Theologie sein, der sich eine Gruppe von Leuten in
den nächsten Jahren verpflichtet fühlt.» Eine Equipe um die
Professoren Arnulf Camps und Jacques von Nieuwenhove (Nijmwegen)
sorgte dafür, daß Theologen aus allen Teilen Europas, auch Beobachter

aus Osteuropa, für die Konferenz interessiert wurden und sich in
den einzelnen Ländern Nationalkomitees bildeten, die entsprechende
Ueberlegungen für ihren Kontext anstellen und die Konferenz
vorbereiten sollten.

Die Armen melden sich zu Wort

Nachdem die Vorbereitungsphase in den verschiedenen Nationen sehr
unterschiedlich abgelaufen war — in England und Irland fanden zwei
sehr interessante Vorbereitungstreffen statt, bei denen die Basis stark
vertreten war; in Deutschland konnte man sich nicht zu einer gemeinsamen

Vorbereitung durchringen; in der Schweiz kam es nicht
einmal zur Gründung des Nationalkomitees — traf man sich dann am
10. Dezember 1981 in Woudschoten (bei Utrecht/Niederlande) zur
Konferenz «Die Zukunft Europas: Herausforderung an die
Theologie»; vier Tage (und Nächte) lang wollte man sich Zeit nehmen, um
gemeinsam den ersten Schritt zu einer neuen europäischen Theologie
zu machen.

Die einzelnen Delegationen waren sehr unterschiedlich zusammengesetzt;

da fanden sich Universitätstheologen neben Arbeitern, eine
geschiedene Mutter von 13 Kindern neben zölibatären Priestern,
gutbezahlte Kirchenangestellte neben dem um seine Existenz
kämpfenden Bauern aus Irland, Journalisten neben Wirtschaftsexperten,
Beobachter aus Osteuropa neben afrikanischen Theologen. Verschiedene

Mentalitäten und Erfahrungshintergründe prallten aufeinander,

und des öfteren versuchte man vergeblich, die richtige Sprache zu
finden — nicht nur, weil manche mit den Konferenzsprachen
Französisch und Englisch Schwierigkeiten hatten. Besonders die
Berufstheologen unter den Teilnehmern zeigten sich sehr betroffen, als
Johnnie Coyne (Bauer aus Irland) mit erregter Stimme in einer
Plenumsdiskussion intervenierte: «Wenn ihr euch nicht bekehrt, wenn
ihr nicht lernt, eine verständliche und befreiende Sprache zu sprechen,
eine Sprache der Armen, dann ist eure ganze Theologie umsonst, dann

121



könnt ihr sie vergessen!» Dieses Thema durchzog die gesamte
Konferenz; die Teilnehmer, die wirklich zu den «Armen» zu zählen waren,
akzeptierten es nicht mehr, die Theologie den Spezialisten und
Akademikern zu überlassen, sondern forderten ihr Recht ein, sich zu
artikulieren. So war ein erstes Ergebnis der Konferenz schon aus ihrem
Verlauf abzulesen: befreiende Theologie für Europa ist nur dann
möglich, wenn sie sich versteht als «das Recht der Armen zu denken»
(Gustavo Gutierrez).

Befreiende europäische Theologie:
ein Arbeitsprogramm, das vor uns liegt

Angesichts der vielfachen Verständnisprobleme und unterschiedlichen

Ausgangspunkte konnte das umfangreiche Programm der Tagung
natürlich nur bruchstückhaft erledigt werden. Man hatte sich
vorgenommen, in drei Schritten eine Situationsvergewisserung
vorzunehmen:

a) Analyse der sozialen, politischen und kulturellen Situation Europas
im weltweiten Kontext

b) Untersuchung der Rolle(n), welche die Kirchen in dieser Situation
spielen (ideologischer Apparat des Staates oder prophetische Stimme),

und der Antworten, die sie auf die Aengste und Hoffnungen
der Menschen geben

c) Vorschläge, wie ein weiteres Vorgehen aussehen soll, um eine
befreiende christliche Praxis und Reflexion in dieser Situation zu
beginnen und zu vertiefen.

Damit diese Analysen jedoch nicht im Rahmen allzu globaler
und oberflächlicher Diskussionen abliefen, teilten sich die Teilnehmer
in sechs Gruppen auf, um die drei Analyseschritte jeweils unter einer
spezifischen Fragestellung zu durchgehen:

1. Feminismus, 2. Minderheiten, 3. Friedensproblematik, 4.
Probleme der Arbeit, 5. Kultur und kulturelle Funktion der Religionen und
6. Das kapitalistische System: seine Strukturen und Ideologien. Im
folgenden werden die wichtigsten Ergebnisse zusammengefaßt.

Aspekte der Unterdrückung im europäischen Kontext

Es gibt eine «Dritte Welt» auch in Europa, und zwar in mehrfacher
Hinsicht:
— Zunächst sind hier die verschiedenen Minderheiten und
Randgruppen zu nennen, die das gleiche Schicksal erleiden wie die
Massen in der Dritten Welt: Ausschluß vom gesellschaftlichen
(politischen, ökonomischen, kulturellen) Leben, Verarmung, Diskriminierung

bis hin zur Verfolgung. Ihre Subkultur, ihr anormaler Le-

122



bensstil bergen jedoch auch Chancen in sich: sie können eine Infragestellung

allgemein akzeptierter bürgerlicher Werte und — bei
entsprechender Solidarisierung von Christen und Theologen — die
Artikulierung einer prophetischen Theologie «von den Rändern her»
ermöglichen.
— Auch die für die Beziehung Erste Welt — Dritte Welt so typischen
Abhängigkeitsstrukturen finden sich innerhalb Europas wieder. Die
Erweiterung der Europäischen Gemeinschaft bedeutet für die ärmeren
Länder, daß ihre Wirtschaft und Agrarproduktion nach den
Interessen der transnational agierenden Konzerne ausgerichtet werden.
Gewachsene ökonomische, soziale und kulturelle Strukturen werden
dadurch zerstört, steigende Arbeitslosigkeit, Massenabwanderung
vom Land in die Ballungszentren und entsprechend wachsende Slums
sind die Folgen, von denen zum Beispiel die Delegierten aus Irland
erzählten. Die Gastarbeiter müssen mit dem Verlust der Heimat und
oft miserablen Lebensbedingungen ebenfalls dafür bezahlen, daß die
Wirtschaft nicht für die Bedürfnisse aller, sondern im Sinne der Zentren

unter Vernachlässigung der Peripherien arbeitet.
— Schließlich rückt die Dritte Welt für Menschen in Europa dann
ganz nahe, wenn transnationale Unternehmen auf die Forderung nach
Verbesserung der Lebens- und Arbeitsbedingungen mit dem
schlagkräftigen «Argument» antworten, man müßte in diesem Fall aus
Gründen der Konkurrenzfähigkeit Produkttonskapazitäten in die
sogenannten Billigländer Asiens, Afrikas oder Lateinamerikas auslagern.

Andere Probleme im Spannungsfeld Unterdrückung —
Befreiung sind enger mit der europäischen Geschichte und Kultur
verknüpft:

— Im Gegensatz zu manchen Ideologen der «Sozialpartnerschaft»
betrachteten die Konferenzteilnehmer die Arbeiterfrage keineswegs
als gelöst. Wenn sich die Arbeiter auch in bestimmten Ländern durch
die Stärke ihrer Organisationen eine bestimmte soziale Sicherheit
erkämpft haben, so ist doch damit die Entfremdung und der Raubbau
am Leben in der Arbeitswelt nicht beendet. Zunehmender Alkoholismus,

Tablettensucht und psychische Verelendung sind nur einige
Zeichen dafür, daß das Gefühl, nur ein austauschbares Rädchen in einem
großen, unüberschaubaren Getriebe zu sein (Automation!), Menschen
kaputtmacht. Die konsumorientierte und Waren fetischisierende (Gold
ist Liebe, Marlboro ist Freiheit Freizeit-«Gestaltung» tut dazu ein
übriges.
— Die Mittelklasse ist im gesellschaftlichen Leben Europas ein viel
stärkerer Faktor als in der Dritten Welt, vor allem auch, weil Teile
der Arbeiterschaft deren Wertvorstellungen und Lebensmuster
übernehmen. Aus Angst vor dem Verlust ihres gesellschaftlichen Status,

123



der bei jeder länger anhaltenden Wirtschaftskrise droht, hat die Mittelklasse

eine starke Tendenz zu konservativen, ja reaktionären
politischen Verhaltensweisen. Für jeden sozialen Wandel muß deshalb diese

Schicht zur solidarischen Verbindung mit den ärmeren Schichten
bewegt werden; eine Mittelklasse im Bündnis mit den Herrschenden
hat sich in der europäischen Geschichte als unüberwindliches Hindernis

für den Kampf der Armen und Unterdrückten erwiesen.
— Der Rüstungswahn (zumindest der atomare) konzentriert sich auf
das europäische Schlachtfeld. Die wachsende Friedensbewegung ist noch
weit von möglichen «Erfolgen» entfernt; sie bringt aber zum
Bewußtsein, welch große Rolle der Militarismus als herrschaftsstabili-
sierender Faktor im Innern der jeweiligen Systeme spielt. Autoritäre
Regime in der Dritten Welt und die unerbittliche antikommunistische
Ideologie in Westeuropa erscheinen als Ausdruck desselben
«Sicherheitsbedürfnisses» des kapitalistischen Systems, das keine Schmälerung
seiner Wirtschaftsinteressen hinnehmen will.
— Die Unterdrückung der Frau aktualisiert sich in verschiedenen so-
ziokulturellen Umfeldern jeweils neu; in der «aufgeklärten»
Industriegesellschaft werden die Herrschaftsmechanismen umso mehr
verleugnet («Heute gibt es doch keine Vorurteile über Frauen mehr!»),
je offensichtlicher sie in der Oeffentlichkeit (Werbung mit weiblicher
Sexualität) und im (Familien-)Alltag (Vergewaltigungen, Notwendigkeit

von Frauenhäusern) werden. Durch die Zusammensetzung der
Gruppe auf der Konferenz wurden auch spezifische Probleme der
europäischen Frauenbewegung angesprochen: die Vernachlässigung
der Solidarität mit den doppelt (politökonomisch und sexistisch)
ausgebeuteten Frauen der Dritten Welt und der Randgruppen in Europa
kann dazu führen, daß Frauenbefreiung ein Privileg der weißen bürgerlichen

Frau bleibt.

Und wo stehen die Kirchen?

Werden die Kirchen den Ansprüchen der befreienden Botschaft Jesu
gerecht? Sind sie eine Heimat für die Menschen, die ihrer Freiheit,
ihrer Lebensgrundlagen und ihrer Rechte beraubt werden?

Oftmals wurde diese Frage beim Symposium negativ
beantwortet: durch Herrschafts- und Unterdrüokungsstrukturen innerhalb
der kirchlichen Gemeinden und Organisationen (zum Beispiel
Ausschluß der Frauen von kirchlichen Dienstämtern in vielen Kirchen,
mangelnde Partizipationsmöglichkeiten für Arbeiter und Minderheiten,

menschenrechtswidrige Lösungsmechanismen bei Lehrstreitigkeiten,

Diskriminierung von Homosexuellen, wiederverheirateten
Geschiedenen) und durch mangelnde Kritik oder durch systemstabili-

124



sierende «Ueberparteilichkeit» in Bezug auf die strukturellen
Bedrohungen des menschlichen Lebens (kein entschiedener Kampf gegen
den Rüstungswahnsinn, keine radikale Kapitalismuskritik, Propagierimg
konfliktscheuen und unkritischen Verhaltens in allen gesellschaftlichen
Bereichen) verfehlen viele Hierarchien und Gremien der offiziellen
Kirche und die dem Bürgertum verbundenen Gemeinden ihren
prophetischen Auftrag. Die Theologie unterstützt diese Haltung noch
dadurch, daß sie entweder die wirklichen Probleme durch Abkapselung

im akademischen Elfenbeinturm für irrelevant erklärt oder im
Namen wissenschaftlicher Neutralität oder einer «spirituellen»
Betrachtungsweise dezidierte Stellugnahmen zu (Ueber-)Lebensfragen
verweigert.

Andererseits wollten die Teilnehmer auch nicht ins reine
Lamentieren verfallen; es kamen die verschiedensten Hinweise auf christliche

Gruppen und Gemeinden, die sich je an ihrem Ort mit den
Unterdrückten und ihren Kämpfen solidarisieren und ihren Glauben
aus diesem Engagement neu zu verstehen suchen. Allein die Mitarbeit
in solchen Gruppen bietet Ansätze für eine Bewegung, aus der schließlich

auch in Europa eine «Kirche, die aus dem Volk geboren wird»
(Pablo Richard), entstehen könnte. Gegenüber der offiziellen Kirche
wurde allgemein folgende Haltung favorisiert: den Bruch vermeiden,
aber den Konflikt nicht scheuen.

In welcher Richtung weiterarbeiten?

Ging es in den ersten beiden Reflexionsschritten vor allem um eine
Defizitanalyse, so suchte man im letzten Teil der Konferenz konstruktive

Perspektiven für eine europäische Theologie, die sich ihrer sozio-
kulturellen Begrenztheit bewußt ist und deshalb einerseits den
Herrschaftsanspruch gegenüber anderen Theologien aufgibt und andererseits

in den beginnenden Dialog der Theologien einen authentischen
und effektiven Beitrag zur Sache der Befreiung einbringen kann. Aus
der Diskussion ergeben sich meines Erachtens folgende Hauptlinien:
— In Europa ist die lebenszerstörende Logik des kapitalistischen
Systems weniger offensichtlich als in der Dritten Welt, weil die Arbeiter

und Angestellten in Europa — nach langem Kampf — einen
wesentlich größeren Anteil am erarbeiteten Gewinn erhalten als ihre
Kollegen in den Entwicklungsländern. Daher gelingt es den
Herrschenden leichter, die Beherrschten bewußtseinsmäßig in das System
einzubeziehen. Ansetzend bei Phänomenen wie Umweltzerstörung,
inhumanen Arbeitsbedingungen, psychischer Verelendung und den
Exzessen des Konsumismus hat die Theologie hier eine wichtige
ideologiekritische Aufgabe zu erfüllen: sie kann die Vergötzung (Fe-

125



tischisierung) des Kapitals in den Prinzipien Privateigentum an
Produktionsmitteln, Konkurrenz und Profitmaximierung entlarven und
gegen die zerstörerischen Auswirkungen dieses Götzendienstes eine
Theologie des Lebens und der gemeinschaftlichen Teilhabe an der
Schöpfung und den Früchten der Arbeit setzen.

— Gerade in der Friedensbewegung wird deutlich, daß christliche
Parteilichkeit in politischen Konflikten die Theorie der Säkularisierung

in Frage stellt: die darin intendierte Trennung von Glaube
und Gesellschaft, von Politik und christlicher Ethik war zwar in
einer bestimmten Epoche als Zurückweisung des kirchlichen
Machtanspruches nötig, dient jedoch heute zur ideologischen Immunisierung

der «Rationalität» des herrschenden Systems gegen jede
grundsätzliche Kritik aus einer religiösen Perspektive, die das Schicksal der
Armen zum Maßstab politischen Handelns macht. Befreiende Theologie

kämpft gegen die Entpolitisierung und Privatisierung des Glaubens,

die mit dem Säkularisierungsprozeß einhergegangen ist, und
versucht, die jüdisch-christlichen Befreiungstraditionen wieder als
Ferment in das Engagement für die Umgestaltung der Gesellschaft
einzubringen.

— Dies erfordert jedoch nicht nur neue Themen, sondern vor allem
neue Produktionsbedingungen und neue Orte für die theologische
Arbeit; es gilt Abschied zu nehmen vom Mythos einer theoretisch-dogmatisch

stimmigen und universal gültigen theologischen Lehre, die man
nur richtig auf die Praxis «anzuwenden» habe. Jeder Theologe wird
in Zukunft darüber Auskunft geben müssen, von welcher
gesellschaftlichen Praxis aus er seine Arbeit betreibt und inwieweit er bereit
ist, seine Fähigkeiten als «organischer Intellektueller» (Antonio Gramsci)

in den Dienst der Unterdrückten und «Unmündigen» zu stellen, die
Gott als bevorzugte Träger seiner Botschaft betrachtet (vgl. Mt 11,25).
Umweltschutzinitiativen, Friedensgruppen, Arbeiterbewegungen, Dritte-
Welt-Solidaritätsgruppen, Frauenhäuser, Basisgemeinden, Selbsthilfegruppen

diskriminierter Minderheiten .: dort finden sich die
Menschen, mit denen europäische Theologie das Evangelium wieder neu
buchstabieren lernen muß.

Fazit der vier Tage in Woudschouten: bis zu einer europäischen
Befreiungstheologie ist es noch ein langer Weg; aber es gibt schon überall

Ansätze, die durch mehr gegenseitige Information und Zusammenarbeit

bei bestimmten Projekten langsam zu einer organisierten
Bewegung werden könnten. Dadurch würde befreiendes Christentum auch
im Zentrum des kapitalistischen Systems (in der «Höhle des Löwen»)
zu einer Gefahr für die Herrschenden und zum Moment der
Veränderung.

126


	Die Zukunft Europas : Herausforderung an die Theologie : Bericht vom europäischen Symposium zur Vorbereitung des Dialogs mit den Dritte-Welt-Theologen (EATWOT)

