
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 4

Artikel: "Theologie der Befreiung" in Lateinamerika - und in der Schweiz? : Der
Christ zwischen individueller Bekehrung und politischer Aktion

Autor: Koch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KURT KOCH

«Theologie der Befreiung»
in Lateinamerika — und in der Schweiz

Der Christ zwischen individueller Bekehrung
und politischer Aktion

I. «Primiz» Jesu — «Nachprimiz» seiner Kirche?

Als Jesus durch Johannes den Täufer am Jordan seine «Weihe» im
Heiligen Geist empfangen hatte, kam er kurz danach auch nach
Nazareth, um in seiner Heimatgemeinde «Primiz» zu halten Er ging am
Sabbat in die Synagoge, schlug das Buch des Propheten Jesaja auf und
fand dort sein «Primiz-Evangelium», nämlich die Stelle, wo es heißt:

«Der Geist des Herrn ruht auf mir;
denn der Herr hat mich gesalbt.
Er hat mich gesandt,
damit ich den Armen eine gute Nachricht bringe;
damit ich den Gefangenen die Entlassung verkünde
und den Blinden das Augenlicht;
damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze
und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe» (Lk 4, 18-19).

Dieses «Primiz-Evangelium» (oder «Nazareth-Manifest») Jesu enthält
im Kern seine ganze Sendung, weshalb er denn auch abschließend
recht provokativ kommentiert: «Heute hat sich das Schriftwort, das
ihr eben gehört habt, erfüllt» (4, 21). Dieser Sendungs-, Apostolats-
und Missionsauftrag Jesu besteht in der Verkündigung und im
Nahebringen des göttlichen Schalom. Jesu Sendung ist elementare Schalom-
Arbeit: Dienst am Frieden und an der Gerechtigkeit der Welt. Denn
Friede bedeutet gemäß der Friedensvision des Jesaja, auf welche sich
Jesus bezieht, das Werk der Gerechtigkeit: «Opus iustitiae pax».
Entsprechend enthält Jesu Sendung die folgenden fünf elementaren
Dimensionen in stimmigem Zusammenklang: eine ökonomische
Dimension (den Armen eine gute Nachricht zu bringen), eine politische
Dimension (den Gefangenen die Entlassung zu verkünden), eine
medizinische Dimension (den Blinden das Augenlicht zu verkünden), eine
sozial-psychologische Dimension (die Zerschlagenen in Freiheit zu
setzen) und eine spezifisch religiöse Dimension (ein Gnadenjahr des
Herrn auszurufen).

Damit wird deutlich: Jesus versteht sich keineswegs nur als
Seelsorger, sondern auch als Leibsorger, weil als Sorger um den ganzen

108



Menschen, der bekanntlich nicht nur eine Seele hat, sondern im
buchstäblichen Sinne «aus Haut und Haar» besteht. Genau darin liegt
der Grund, warum Jesus heute bestimmt nicht gleichgültig wäre
gegenüber ungerechten Welthandelspreisen und friedlosen Waffenpro-
produktionen auf unserer Erde. Er kennt keine religiöse «Berührungsangst»

vor der Erde und ihren Problemen. Ihm geht es vielmehr um
den ganzen Menschen und um alle Menschen.

In Treue zum Missionsauftrag Jesu, wie er in seiner «Primiz»
zum Ausdruck kommt, kann die christliche Kirche keine andere
«Nachprimiz» halten und keine andere Mission haben als diejenige
Jesu selbst. Entsprechend besteht das Ziel der Sendung der Kirche
nicht in der Kirche, sondern — gerade durch Ueberwindung allen
«Kirchen-Narzissmus» — im göttlichen Schalom für die ganze
Welt, näherhin in der theo-politischen Aufgabe der «Schalomatisierung
des gesamten Lebens» (J. Chr. Hoekendijk). Hier liegt es begründet,
warum die christliche Kirche ihre Sendung nicht auf den spezifisch
religiösen Bereich allein beschränken darf, sondern in allen Dimensionen

und Bereichen des menschlichen Lebens präsent sein und in
diese hinein die Konsequenzen ihrer spezifisch religiösen Dimension
einbringen muß. Sonst würde sie das christliche Evangelium der
F r e i - h e i t nur allzu schnell zu einem «Evangelium» allein der
F r e i - z e i t verfälschen.

Genau darin liegt allerdings für die christliche Kirche in unserer
westlichen Wohlstands- und Leistungsgesellschaft eine elementare
Gefahr, die mit der eigentümlichen Rolle zusammenhängt, die der
christlichen Religion zugewiesen wird. Religion und Kirche werden
weithin aus der gesellschaftlichen Oeffentlichkeit an den Rand des
Privatbereichs und der Freizeitsphäre des einzelnen abgedrängt, und
ihre gewagte Präsenz in den politischen und ökonomischen Bereichen
des gesellschaftlichen Lebens wird als Einmischung und
Kompetenzüberschreitung zurückgewiesen. Lautstark werden gerade heute
engagierte Christen von vielen Seiten her aus ihrer auch politischen
Verantwortung zurückgepfiffen in die «Sakristei des reinen Glaubens».

Entsprechend wird in der gängigen gesellschaftlichen Erwartungshaltung

die Funktion von Kirche und Religion weithin mit derjenigen
der Freizeit überhaupt identifiziert und deshalb vor allem als
gesellschaftlicher Kompensationsdienst gesehen. Wie in der gesellschaftlichen

Lebenswelt die Funktion der Freizeit vorwiegend in der
Regeneration der Arbeitskraft, in der Kompensation der psychisch und
physisch erschöpfenden Arbeitstätigkeit gesehen wird, so wird auch
von der Kirche die Funktion kompensatorischer Entlastung von den
gesellschaftlichen B e lastungen erwartet: Im religiösen Bereich soll
der Mensch am Sonntag ein wenig festlichen Glanz auftanken

109



können — gerade so viel, wie er braucht für die lange Fahrt durch die
Last und Banalität der ganzen Woche.

Von daher stellt sich die dringliche Frage, ob wir Christen
uns hierzulande dieser gesellschaftlichen Besohneidung der kirchlichen
Sendung nicht doch schon allzu sehr angepaßt haben. Vordringlich
ist diese Frage vor allem deshalb, weil die Kirche gerade die
elementare Aufgabe hat, von der Erfahrung des Sonntags her die lange
Fahrt des Menschen durch die Woche selbst zu verändern und den
Menschen auch in seinen alltäglichen Lebensbereichen zu befreien. Und
die Kirche kann nur dann glaubwürdig ein «Leben nach dem Tod»
verkünden, wenn sie sich um das menschliche «Leben vor dem Tod»
kümmert. Deshalb müssen wir Christen und Kirchen in unseren
westlichen Gesellschaften uns mit aller Kraft dagegen wehren, unsere
Sendung nur auf Innerlichkeit und Jenseits beschränken und uns aus allen
anderen Bereichen ausschalten zu lassen, die es elementar mit unserer
Erde zu tun haben. Sonst verraten wir den «Edelstein» unseres Glaubens

und unserer Hoffnung, die auf das Reich Gottes zielt, welches
die Erfüllung der Bestimmung unserer ganzen Gesellschaft zu einer
neuen Gesellschaft in Frieden und Gerechtigkeit beinhaltet. Als
Christen hoffen wir ja auf einen neuen Himmel und eine neue Erde,
wie wir im «Vater-unser» beten: zu uns komme Dein Reich

Die Frage ist allerdings, ob wir hierzulande diese adventliche
Bitte wirklich noch ehrlich aussprechen können. Denn wirklich
beten und hoffen kann nur, wer sich seiner bedrängenden Not bewußt
wird und im Leidensblick auf ein friedloses und ungerechtes Leben
der Welt voller Sehnsucht auf das Gottesreich in Frieden und
Gerechtigkeit hofft. Doch besteht unsere Not nicht gerade darin,
daß wir viel zu wenig an der Not unserer Welt mitleiden? Und daß
wir im Grunde recht zufrieden geworden sind mit unserer friedlosen
und ungerechten Welt. Deshalb kann es für uns nur heilsam sein,
uns mit einer Theologie und kirchlichen Praxis konfrontieren zu lassen,
die unter extremem Leidensdruck entsteht und deshalb alle Bereiche
des menschlichen und gesellschaftlichen Lebens zu prägen und zu
imprägnieren versucht, nämlich mit der lateinamerikanischen «Theologie

der Befreiung».

II. «Theologie der Befreiung» als Symphonie von Spiritualität
und Politik

In einem grundsätzlichen Sinne ist diese lateinamerikanische Theologie

zu verstehen als Versuch kritischer Reflexion der Praxis, zumal
der Christen, im Lichte des christlichen Glaubens und neuer
Kirchenerfahrung, mit dem Ziel ganzheitlicher Befreiung des Menschen. Dabei
ist in dieser defimitorischen Umschreibung jedes Wort wichtig, so daß

110



auch jedes einzeln zu betrachten ist, um ein Gesamtbild der «Theologie

der Befreiung» zu gewinnen. Zugleich soll versucht werden,
zu jedem Stichwort einige anfragende Konsequenzen zu ziehen für
unsere kirchliche Situation hier und heute. Denn die lateinamerikanische

«Theologie der Befreiung» läßt sich bei uns nicht
übernehmen und schon gar nicht kopieren; ihr ist vielmehr dann am
besten entsprochen, wenn wir unsere mitteleuropäische und
schweizerische Variante entwickeln, die nicht eine «Theologie der Befreiung
der Armen», sondern eine «Theologie der Befreiung der Reichen»
sein muß.

1. Kritische Reflexion

Die «Theologie der Befreiung» versteht und vollzieht sich als kritische
Reflexion. Zwar vertritt, wer von kritischer Reflexion spricht, eine
scheinbare Selbstverständlichkeit; denn Reflexion ist entweder kritisch
oder nicht wirkliche Reflexion. In besonderer Weise kritische Reflexion
aber ist die «Theologie der Befreiung» vor allem in zweifacher
Hinsicht:

a) Kritik der lateinamerikanischen Elendsrealität

Kritisch ist sie zunächst im Blick auf die Elendsrealität Lateinamerikas,
die sie hinsichtlich ihrer Ursachen und Bedingungen analysiert.
Dabei sucht sie vor allem eine erhellende Antwort auf die Frage,
wie es geschichtlich dazu gekommen ist, daß ausgerechnet
Lateinamerika, das sehr reich an Rohstoffen und Naturprodukten ist, im
Weltmaßstab zu den armen und unterentwickelten Ländern gehört.

Bis in die sechziger Jahre hinein diente zur Erklärung dieses
paradoxen Sachverhaltes die eigentlich noch vor-politische Theorie der
Entwicklung. Diese besagt, daß sich die Länder Lateinamerikas noch
immer auf einer Entwicklungsstufe befinden, welche die weiterentwickelten

industrialisierten Länder des Westens früher auch einmal
durchlaufen, heute aber längst überwunden haben. Man stellte sich
deshalb vor, daß die Länder Lateinamerikas in geraumer Zeit ebenso
entwickelt sein werden wie heute Westeuropa und die USA.
Entsprechend wandte man eine Art «Aufholstrategie» an, in deren
Zusammenhang auch unser geläufiger Begriff und unsere gängige Praxis
von Entwicklungshilfe gehören.

Tn der Folgezeit haben sich aber weder diese Theorie noch die
aus ihr abgeleitete Aufholstrategie bewahrheitet. Vielmehr zeigte sich
umgekehrt, daß der Abstand zwischen den entwickelten Ländern
und den weniger entwickelten immer größer statt kleiner geworden
ist. Dies brachte die Theorie der Entwicklung («desarrollo») in
Mißkredit. Entsprechend wird sie heute abschätzig als «Wachstümelei»

111



(«desarroUismo») bezeichnet und ist von den lateinamerikanischen
Soziologen und Theologen längst aufgegeben worden.

An ihre Stelle trat die politische Theorie der Dependenz. Diese
besagt, daß die Unterentwicklung Lateinamerikas gerade nicht eine
Vorstufe zur Entwicklung hin darstellt, sondern die Kehr- und
Schattenseite der Entwicklung der industrialisierten Länder des Westens.
Diese bilden die starken Zentren, welche die Peripherie Lateinamerikas
in politischer und ökonomischer Abhängigkeit festhalten: «Unterentwicklung

und Entwicklung sind nicht zwei Stadien in einem linearen
Prozeß, sie sind vielmehr zwei Seiten derselben Sache: Die
westlichkapitalistische Entwicklung hat die Unterentwicklung in der Dritten
Welt notwendig hervorgebracht und erhalten» (José Miguez Bonino).

Soll sich Lateinamerika weiterentwickeln können, bleibt
deshalb kein anderer Weg, als daß es sich aus dieser Situation politischer
und ökonomischer Abhängigkeit im Sinne einer Strategie der «Self-
Reliance» zu befreien und von den zentrumsbeherrschten Wirtschaftskreisläufen

abzukoppeln versucht. Entsprechend kann der neue Namen
für «Frieden» nicht mehr nur «Entwicklung» heißen, wie Papst Paul VI.
in seiner Enzyklika «Populorum Progressio» auf dem Hintergrund des

Entwicklungsoptimismus der sechziger Jahre noch sagen konnte. Der
neue Namen für Frieden und Gerechtigkeit muß vielmehr «Befreiung»
heißen: «So wie Entwicklung das Ziel war, solange man sich in
Lateinamerika als unterentwickelt verstand, so ist Befreiung das Ziel, seit man
sich als abhängig versteht» (Claus Bussmannt. Aus diesem Kontext der
sozialwissenschaftlichen Analyse hat die «Theologie der Befreiung» nicht
nur ihren Namen, sondern hier liegt auch ihr eigentlicher Geburtsort,
indem sie diesen ökonomisch-politischen Prozeß der Befreiung neu
zu sehen versucht im Zusammenhang des christlichen Glaubens an die
umfassende Befreiung des ganzen Menschen und aller Menschen.

Für uns wird diese Erkenntnis zunächst bedeuten müssen,
daß wir endlich damit aufhören, in den Menschen der Dritten und Vierten

Welt nur unsere schwach entwickelten Partner zu sehen, und
daß wir endlich damit beginnen, in ihnen auch unsere Opfer zu
erkennen. Dies wird unser Verständnis und unsere Praxis von
Entwicklungshilfe verändern. Natürlich bedeutet es nicht, daß wir nun
keine Entwicklungshilfe mehr leisten sollten, wohl aber daß unsere
intensivierte Entwicklungshilfe zusammengehen muß mit unserer auch
politischen Verantwortung für ein gerechtes Weltwirtschaftssystem.
Dies wird auch bei uns einschneidende Konsequenzen haben müssen,

vor allem eine nicht nur individuelle, sondern auch kollektive
Askese, nämlich ein politisch zu organisierender Verzicht auf weitere
Steigerung unseres Lebensstandards zugunsten von mehr Gerechtigkeit

und Frieden unter den Völkern.

112



Hier liegt denn wohl auch der Grund, warum hierzulande dieser
Nord-Süd-Konflikt im allgemeinen noch immer gegenüber dem Ost-
West-Konflikt verharmlost wird. Und der Verdacht ist nicht von der
Hand zu weisen, daß der ständige und beschwörende Hinweis auf
die Gefahr aus dem Osten sehr oft als politisches «Feigenblatt» dient,
um der noch größeren Friedensgefährdung durch das Nord-Süd-Gefälle
und vor allem seiner einschneidenden Konsequenzen auch für
uns nicht ansichtig werden zu müssen. In unserer politischen Situation,
in der jedenfalls der Ost-West-Konflikt stets hervorgehoben wird,
kann die Aufgabe der christlichen Kirche nicht darin bestehen,
daß sie ihn auoh noch wiederholend betont; vielmehr gehört es zur
politischen Verantwortung speziell der Kirchen, den Nord-Süd-Konflikt
als weit gefährlicheren Krisenherd ins Bewußtsein zu bringen und
zur Mitarbeit aufzurufen am Abbau dieses Gefälles der Ungerechtigkeit,

was elementare Weltfriedenssicherung bedeutet. Und deshalb
ist es einfach nicht wahr, daß die Alternative zu «Frieden schaffen
ohne Waffen» heißen soll: «Frieden schaffen mit Waffen». Keine noch
so gut ausgerüstete Armee kann den Frieden schaffen. Sie kann
möglicherweise den Minimalfrieden von Freiheit und Unabhängigkeit eines
Landes sichern, mehr aber nicht. Vor allem kann sie den Hunger
in der Welt nicht abschaffen.

b) Kritik der Praxis der Kirche
In besonderer Weise kritische Reflexion ist die «Theologie der
Befreiung» nicht nur hinsichtlich der lateinamerikanischen Elendsrealität,

sondern auch im Blick auf die verhängnisvolle Rolle, die gerade
die katholische Kirche in dieser Situation spielte. Denn die katholische

Kirche hat in der Geschichte und jüngeren Vergangenheit weithin

in einer unheiligen Allianz mit den Kolonisatoren und Herrschenden

zur Aufrechterhaltung einer gesellschaftlichen «Ordnung»
beigetragen, die heute als gesellschaftliche Unordnung bezeichnet und in
theologischer Optik als «strukturelle Sünde» beurteilt werden muß.
Entsprechend bleibt die katholische Kirche zumeist — allerdings
abgesehen von hervorstechenden Ausnahmen wie etwa Antonio Vieira
in Brasilien und Bartolomé de las Casas in Mexiko — in der Rolle
des mit der Kolonialmacht Verbündeten und wirkte als offizielle Staats-
leligion reaktionär gegen die Armen und gegen die Befreiungsbewegungen.

Erst spät, nämlich mit der zweiten Generalversammlung der
lateinamerikanischen Bischöfe in Medellin im Jahre 1968, hat der
größte Teil der lateinamerikanischen Kirche die schreiende Stimme
der Armen gehört und sich solidarisch auf die Seite ihres Befreiungskampfes

gestellt. Insbesondere diese Option für die Armen ist dann

113



auch in Puebla im Jahre 1979 bestätigt worden, weshalb auf diese
dritte lateinamerikanische Bischofskonferenz das Urteil von Leonardo
Boff zutrifft: «Wenn Medellin sozusagen die Taufe der lateinamerikanischen

Kirche bedeutet, dann kann man in Puebla ihre Bekräftigung,

ihre Firmung sehen.» Damit allerdings hat die lateinamerikanische
Kirche weithin die Gunst der Herrschenden verloren und ist in die
Situation politischer Gefangenschaft und des Martyriums geführt worden,

worüber sich bereits heute ein ganzes «Martyrologium» schreiben
ließe.

Uns ist damit die Frage gestellt, auf welcher Seite wir uns als
Schweizer Kirche und als einzelne Christen schlagen: ob wir weiterhin

Verbündete allein mit den starken Wirtschaftszentren unseres
Landes und des Westens bleiben, oder ob wir uns die parteiliche Option
für die Befreiung der Armen und Unterdrückten zu eigen machen,
die ja nichts anderes ist als politische Nachfolge der parteilichen Liebe
Gottes und seiner «Transzendenz nach unten», zu den Ausgestoßenen
und Aermsten. Obschon oder gerade weil vor Gott alle Menschen
gleich sind, hat Gottes Liebe nämlich immer ein Schwergewicht nach
unten, zu denen hin, die am Boden liegen.

Dann allerdings werden auch wir damit zu reohnen haben, daß
wir in eine ähnliche Situation des «Martyriums» kommen könnten wie
die Christen in Lateinamerika. Denn wer sich ein-setzt, setzt sich
notwendig aus! Bestimmt werden wir zwar in unseren Breitengraden nicht
zum Blutzeugnis gefordert; dennoch wird unsere politische Nachfolge

der parteilichen Liebe Gottes zu den Armen auch hierzulande
ihren Preis kosten. Das 'Kreuz', das wir dann tragen müssen, kann
beispielsweise in Verachtung oder Kopfschütteln anderer über uns
bestehen. So ahnte es bereits Sören Kierkegaard, als er sagte, daß Jesus,
käme er heute zur Welt, wohl kaum mehr gekreuzigt, sehr wohl aber
ausgelacht würde. Zudem kann man in der heutigen Welt nun einmal
nicht wirklich Christ sein, ohne ab und zu in der gesellschaftlichen
Oeffentlichkeit auch als der Dumme dazustehen oder gar als Verräter
der Interessen der Starken unserer Gesellschaft angeklagt zu werden.

2. Theologische Reflexion und Praxis der Befreiung

Am Ursprung der Solidarisierung der lateinamerikanischen Kirche
mit den Armen steht nicht die lautstarke Deklamation, sondern die
versuchte Praxis der Befreiung selbst. Von daher ist die «Theologie
der Befreiung» als eine ganz spezifische Weise der theologischen
Reflexion und als eine neue Art, Theologie zu betreiben, zu verstehen,
die nämlich nicht am wohl gesicherten akademischen Katheder
entsteht, sondern sehr oft in politischer Gefangenschaft. Als theologische

Reflexion ist sie somit nicht Ausgangspunkt, sondern Resultat

114



und Ergebnis eines kirchlichen und gesellschaftlichen Prozesses. Im
Verhältnis zur Praxis der Befreiung stellt sie einen nachträglichen
zweiten Schritt dar. Sie ist immer nur das zweite Wort — angesichts
der Elendsrealität Lateinamerikas, welche das erste und nur allzu
sprechende Wort darstellt. An ihrem Beginn steht denn auch die
Praxis einer Befreiungsbewegung von politisch wach gewordenen
Basisgemeinden, einer «Volkskirche» im besten Sinne des Wortes, nämlich

einer Kirche des Volkes.
In diesem Vorrang der Praxis drückt sich eine wichtige Selbstrelati-

vierung aus: Wichtig ist nicht die Theologie an sich, sondern die
Praxis der Befreiung selbst. Darin meldet sich noch mehr ihr
elementarer Praxisbezug an: Es ist der «cry of the people», die soziale,
ökonomische, politische und kulturelle Situation der Armen und die
gewagte Praxis ihrer Veränderung und Befreiung, welche dieses
theologische Denken daher zuallererst in Fahrt bringen. Die «Theologie
der Befreiung» ist somit als umfassender Versuch zu verstehen, die
Elendsrealität des lateinamerikanischen Volkes sensibel wahrzunehmen

und sowohl die Situation der Armen als auch ihre Erfahrungen
in der Befreiungspraxis theologisch zu reflektieren.

Es ist genau diese menschliche Not, die den lateinamerikanischen
Christen beten lehrt. Diese Not ist aber auch die Mutter seines theologischen

Denkens. Insofern geht die «Theologie der Befreiung» aus
einer Praxis hervor, die theologisch reflektiert wird, um als theologische

Theorie neue und noch bessere und befreiendere Praxis zu
ermöglichen. Entsprechend besteht ihr fundamentaler Dreischritt
erstens in der Analyse der konkreten gesellschaftlichen, politischen und
ökonomischen Wirklichkeit (analytisch sehen: Situation), zweitens in
der theologischen Wertung dieser Situation (theologisch urteilen:
Reflexion) und drittens in Perspektiven für die pastorale Praxis (pastoral
handeln: Aktion).

Dieses theologische Denken ist somit davon überzeugt, daß es

nicht so sehr theoretisch-abstrakte Glaubensfragen sind, die Spannungen

und Konflikte in der Kirche hervorrufen, als vielmehr praktische
Probleme in Verbindung mit unterschiedlichen Standpunkten zu der
und in der konkreten gesellschaftlichen Wirklichkeit. Von daher
sind w i r gefragt, ob bei uns die elementaren praktischen und
politischen Fragen beipielsweise entwicklungspolitischer, ökologischer
und friedenspolitischer Art gerade als Fragen, die unseren christlichen
Glauben unmittelbar betreffen, nicht noch entschiedener in den
Mittelpunkt unserer Aufmerksamkeit rücken müßten. Sonst drohen wir
Christen hierzulande, wenn nicht theoretische, so doch praktische
Atheisten zu werden und Gott zwar nicht mit unserem sonntäglichen

Glaubensbekenntnis, wohl aber in unserer alltäglichen Lebens-

115



praxis zu leugnen; beispielsweise dann, wenn wir nicht mehr daran
zu glauben vermögen, daß Frieden in der heutigen Welt möglich ist
aus der Kraft des Geistes Gottes heraus, oder wenn wir hinsichtlich
der Ueberwindung von Not, Elend und Hunger in der Welt resignieren.

Denn Apathie und daraus folgende Resignation ist, christlich
gesehen, immer Kleinglaube oder gar Unglaube und damit elementare
Sünde.

3. Optik christlicher Glaubenserfahrung

Die «Theologie der Befreiung» vollzieht sich als theologisches Denken
im Lichte des christlichen Glaubens und in elementar neuer Erfahrung

von Kirche. Der Horizont der «Theologie der Befreiung» ist
ganz selbstverständlich der christliche Glaube, in dessen Licht sie die
Unrechtssituation Lateinamerikas wahrnimmt und mit der Verheißung
des Reiches Gottes konfrontiert. Denn dieses Denken gründet (wie
eigentlich jede rechte Theologie) an zwei Orten: sowohl im Heute der
gesellschaftlichen Wirklichkeit als auch im heilsgeschichtlichen Heute
des Glaubens. Entsprechend hat es, bildlich gesprochen, zwei Augen:
eins nach hinten und eins nach vorne. Mit dem rückwärtsgerichteten
Auge schaut es in die Vergangenheit, wo die endgültig-siegreiche
Gegenwart Gottes in Jesus Christus in die Geschichte der Menschen
eingebrochen ist; mit dem vorwärtsgerichteten Auge ortet es die
Herausforderungen, welche die gegenwärtige gesellschaftspolitische
Wirklichkeit stellt, und bemüht es sich tun eine Verbindung von Glauben
und Leben, von Liebe Gottes und politischer Liebe der Menschen.

In diesem Sinne versucht die «Theologie der Befreiung» die mit
dem rückwärtsgerichteten Auge wahrgenommene Wahrheit des Glaubens

so zum Ausdruck zu bringen, daß sie in der mit dem
vorwärtsgerichteten Auge erfaßten Gegenwart existentielle und politische Relevanz

gewinnt. Dies gut insbesondere für die gesellschaftlichen und
politischen Dimensionen des christlichen Glaubens, wie sie in den
zentralsten Glaubensaussagen von «Reich Gottes», «Versöhnung»,
«Gnade und Sünde», «Erlösung und Befreiung» verschlüsselt sind.
Der «Theologie der Befreiung» geht es somit elementar um die
Offenlegung dieser gesellschaftskritischen und befreienden Dimensionen
des christlichen Glaubens.

Von daher erklärt sich auch der Stellenwert marxistischer
Analysen in der «Theologie der Befreiung». Denn diese ist, um einen
möglichst sachgemäßen Zugang zur gesellschaftlichen Wirklichkeit
zu gewinnen, auf die Gesellschaftswissenschaften angewiesen. Aber
es ist der christliche Glaube selbst, der die Wahl des jeweiligen
analytischen Instrumentars trifft und sich dabei für dasjenige entscheidet,

das am besten dazu geeignet ist, die Ungerechtigkeit, Abhängigkeit

116



und Armut verursachenden Mechanismen aufzudecken. Insofern der
Marxismus als Theorie gesellschaftlich-geschichtlicher Prozesse dies

vermag, wird er als Verstehenshilfe in Anspruch genommen,
währenddem seine weltanschaulichen Implikationen jedoch abgelehnt
werden.

Zugleich wird von daher auch der Unterschied zwischen der
«Theologie der Befreiung» und der «Theologie der Revolution» deutlich.

Zwar rechnen einige Befreiungstheologen für grundlegende
Veränderungen der gesellschaftlichen Unrechtssituation notfalls auch mit
dem Einsatz von Gewalt im Sinne notwendiger Gegengewalt gegen
die strukturelle Gewalt des Systems. Der größte Teil der Befreiungstheologen

aber steht der Gewaltanwendung kritisch gegenüber und
geht den gewaltlosen Weg des leidenden Protestes und versucht in der
gegenwärtigen Lage nur erst Veränderungen i m System zu erreichen,
damit es dann doch noch zur Veränderung des Systems selbst kommen

kann.
Aufgrund dieser Zusammengehörigkeit von Glauben und

politischer Aktion, von religiöser Spiritualität und politischer Praxis, von
Mystik und Politik sind w i r Christen hierzulande elementar nach
den politischen Konsequenzen unseres Glaubens gefragt: Was lassen
wir uns eigentlich unsere christliche Nachfolge kosten? Welchen
Preis sind wir dafür zu bezahlen bereit? Und ziehen wir die bei uns
so oft verkündete persönlich-spirituelle Umkehr des Herzens wirklich

immer bis in die sozialpolitischen Strukturen hinein aus; oder
betonen wir vielleicht deshalb so sehr die Umkehr des Herzens, weil
wir insgeheim nur zu gut wissen und hoffen, daß reiner Gesinnungswandel

allein ohne politische Konsequenzen eben letztlich auch die
Gesinnung und das Herz gar nicht umkehrt? Zeichnet sich unser
Christentum hierzulande nicht oft durch eine eigenartige Berührungsangst

vor den sozialen und politischen Problemen unserer Erde aus?
Und ist unser Glaube hier nicht weithin zu einem reinen «Nikode-
musglauben» geworden — «heimlich, privat und bei Nacht» — statt
öffentliches Red-und-Antwortstehen in Sachen christlicher Hoffnung
auf dem politisch-gesellschaftlichen Areopag der heutigen Welt zu
sein? Wissen wir noch um den fundamentalen Lebenszusammenhang
zwischen Christusbekenntnis und politischer Nachfolge Jesu Christi?

4. Ganzheitliche Befreiung

Die «Theologie der Befreiung» ist immer «théologie engagée» und
«théologie partisanne» im Dienste der ganzheitlichen Befreiung des
Menschen. Dabei liegt ihr spezifisches Kennzeichen nicht darin,
daß sie einem bestimmten Interesse dienen will — dies kennzeichnet

117



ja jede Theologie —, sondern welchem Interesse sie dient, nämlich

der Befreiung der Armen und Unterdrückten. Als kritische Theorie
befreiender Praxis findet sich deshalb ihr Ziel in der ganzheitlichen
Befreiung des Menschen.

Das Wort «ganzheitlich» hebt dabei darauf ab, daß intensiv
der ganze Mensch und extensiv alle Menschen gemeint sind. Und der
Begriff der «Befreiung» dient als theologisches Schlüsselwort, das
dazu geeignet ist, das Ganze des christlichen Glaubens einzufangen
und das Ganze seiner Praxis aufzuschließen. Die «Theologie der
Befreiimg» ist somit eine umfassende wie sensibel-konkrete Exegese
des biblischen Fundamentalgedankens des Reiches Gottes; denn «Reich
Gottes» bedeutet biblisch die Befreiung aller Menschen und des ganzen
Menschen in seinen ökonomischen, politischen, medizinischen,
soziapsychologischen und religiös-spirituellen Dimensionen.

Von daher sind w i r Christen Europas und der Schweiz
gefragt, welchem Interesse wir eigentlich dienen und dienen wollen:
Verstehen wir uns und leben wir als Anwälte der evangelischen
Radikalität in der heutigen gesellschaftlichen Lebenswelt oder als
Anwälte ihrer Beschränkung? Nehmen wir den unwiderruflichen
Einbruch der Dritten Welt in unsere sozial-ökonomische, politische und
theologische wie kirchliche Situation wirklich ernst, dann wird dies
auch bei uns zu elementaren Konsequenzen führen müssen, die
allerdings anderer Art sein werden als in Lateinamerika: Bei uns geht es

ja nicht so sehr um eine Befreiung von Armut und Elend als schon
eher von unserem Reichtum und beinahe überschießenden Wohlstand;

nicht so sehr um eine Befreiung von unseren Mängeln als schon
eher von unseren maßlos gewordenen Wünschen; nicht so sehr um eine
Befreiung von unseren Leiden als schon eher von unserer apathischen
Teilnahmslosigkeit am Leiden der ganzen Welt; und nicht so sehr
um eine Befreiung von unserer Schuld als schon eher von unserer
vermeintlichen Unschuld.

Müßten nicht die Christen als Mitglieder einer Weltkirche und
als Menschen, die in die universale Essensgemeinschaft der Eucharistie
und des Abendmahls verflochten sind, eigentlich die ersten sein, die
diese von der «Theologie der Befreiung» provozierten Revisionen
unserer Lebenseinstellungen sensibel verspüren und in konkrete Praxis
übersetzen? Nirgendwo schlägt der bedrohliche Nord-Süd-Konflikt
ja so sehr durch als in unserer christlichen Kirche, die eine Weltkirche
ist. Mit diesem Gegensatz zwischen Arm und Reich in der Kirche
selbst aber steht nichts weniger auf dem Spiel als die Einheit und
Katholizität unserer Kirche, die durch solche Gegensätze viel vitaler
gefährdet ist als durch vergleichsweise harmlosere Unterschiede in der
Interpretation von Glaubensaussagen.

118



Und wo könnte und sollte dies uns Christen spürbarer werden
als in der Feier der Eucharistie und des Abendmahles? Denn kommt
nicht gerade hier das Aergernis einer Kirche zum Ausdruck, die zwar
durchaus bereit ist, das eucharistische Brot des Lebens zu teilen,
zugleich aber anderen Menschen das elementare alltägliche Brot zum
Ueberleben vorenthält und erst noch den grundsätzlichen Sachverhalt

verdrängt, daß an jedem Stück Brot, das wir beim Herrenmahl
zu uns nehmen, auch die Not und das Elend der Menschen in der
Dritten Welt kleben bleibt?

5. «Theologie der Befreiung» als Befreiung der Theologie

Die elementaren Intentionen und Perspektiven der «Theologie der
Befreiung» lassen sich zusammenfassend auf drei hin bündeln: Ihr
Ausgangspunkt liegt in der sensiblen Analyse der lateinamerikanischen
gesellschaftlichen Wirklichkeit als einer klassenbedingten Unrechtssituation,

welche in theologischer Optik als «strukturelle Sünde»
qualifiziert wird. Ihr Zielpunkt liegt in einer neuen befreienden Praxis
der christlichen Kirche, welche theologisch als geschichtliche
Gestalt der Erlösung des Menschen in Jesus Christus betrachtet wird.
Und ihr Schwerpunkt liegt in der christlichen Parteilichkeit für die
Armen und Unterdrückten, welche theologisch-spirituell als Nachfolge

der «parteilichen Liebe Gottes» zu den Ausgestoßenen gedeutet
wird.

In all diesen drei Perspektiven liegt schließlich auch die Provokation

an unsere kirchliche und theologische Situation im
europäischen Kontext. Würden wir uns hierzulande noch vermehrt dieser
Herausforderung stellen, dann könnte die «Theologie der Befreiung»
auch bei uns noch entschiedener eine Befreiung der Theologie
bewirken. Und dann könnte die befreiende Praxis der Kirche Lateinamerikas

zu einer neuen Erfahrung und Praxis von Kirche auch bei uns
inspirieren: zu einer befreiten und deshalb befreienden Kirche Jesu
Christi, für welche die Zeit gekommen ist, «in der wir nicht nur unsere
spärlichen Almosen und unsere guten theologischen Ratschläge von
oben herab in diese Dritte Welt exportieren dürfen, sondern von ihr
lernen sollten» (Karl Rahner).

Von der Kirche in der Dritten Welt haben wir denn auch viel zu
lernen. Auch w i r haben Entwicklungshilfe dringend nötig! An dieser
Stelle soll nur eine Perspektive genügen, die aber die ganze
Herausforderung der Kirche Lateinamerikas auch für uns zusammenfassend
zuspitzt und welche die christlich engagierte Dichterin Luise Rinser
in ihrem neuen Tagebuch «Kriegsspielzeug» mit diesen Worten
einschärft: «Einmal auf die Blutspur der Unterdrückten gesetzt, bleibt
man darauf. Sie zu verlassen ist Sünde.»

119


	"Theologie der Befreiung" in Lateinamerika - und in der Schweiz? : Der Christ zwischen individueller Bekehrung und politischer Aktion

