
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 76 (1982)

Heft: 2

Artikel: Thomas Münzer : ein Theologe des aufrechten Gangs ; Das Herstellen
von Untertanen ; Münzers Alternative

Autor: Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEAT DIETSCHY

Thomas Münzer
Ein Theologe des aufrechten Gangs

«Aufrechter Gang, er zeichnet vor den Tieren aus, und man hat
ihn noch nicht. Er selber ist nur erst als Wunsch da, als der, ohne
Ausbeutung zu leben. Hier vor allem schwebte, so dauernd wie
notwendig, Tagtraum über der bisherigen Gewohnheit, der
ungelungenen, zog ihr vor. Und jeweilige Sucher des aufrechten Gangs
zogen ihr vor» (Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung).

Das Herstellen von Untertanen

Der Kampf um Mündigkeit

Autonomie ist wieder ins Zentrum der politischen Auseinandersetzung

gerückt. «Zentrum» ist falsch, denn Kampf und Auflehnung
richten sich gerade gegen den Zentralismus der Macht. «Keine Macht
für niemand» — das ist ein Kampf der Peripherie gegen das Zentrum,
die monopolisierte Gewalt, die nicht nur direkte Repression, sondern
lange vorher schon die kulturelle Entmündigung, Gängelung und
Abschnürung des Lebens der Vielen bedeutet.

Der Aufstand dagegen, die Aufkündigung des Gehorsams und
Absage an den immer erwünschten Untertanengeist sind, obwohl
biblisch vom Auszug aus dem Sklavenhause Aegyptens bis hin zur
Apokalypse wohl fundiert, in der Geschichte der Kirche bis heute die
Ausnahme geblieben. Der Kampf um Mündigkeit, um Menschenrechte

wie das der Meinungs- und Glaubensfreiheit mußte gegen das
Bollwerk von Thron und Altar geführt werden. Und wer den
Machtanspruch der Kirche bestritt, wie etwa ein Arnold von Brescia (ein
Schüler Abälards, der als einer der ersten von der Freiheit und
Souveränität des Volkes sprach), für den stand der Scheiterhaufen bereit.
Eine Schweizer Chronik aus der selben Zeit, dem 13. Jahrhundert,
vermerkt über die Zustände damals bitter und lakonisch: «Die Tyrannei

ist so gewaltig, daß auch die Propheten und Prediger zustimmen
oder schweigen.» Nur damals?

Dennoch gibt es auch eine theologische Ahnenreihe des Kampfes
um Freiheit und Autonomie, gibt es Theologen des aufrechten Gangs,
die in der politischen Radikalität ihrer Spiritualität für uns Heutige
Vor- und Vorausläufer sind. Einer von ihnen war Thomas Münzer.

46



Der Teufel

Er hat dafür den schlechtesten Ruf unter allen Reformatoren geerntet.
Sein Bild wurde in den abschreckendsten Farben gemalt, als realitätsblinder

Schwärmer und haßerfüllter Fanatiker wurde er dargestellt.
Zu verdanken hat er das keinem geringeren als Martin Luther, dessen

anfänglicher Mitstreiter er war. Luther sagte von ihm: «Wohlan, wer
den Münzer gesehen hat, der mag sagen, er habe den Teufel
leibhaftig gesehen in seinem höchsten Grimme.» Die, die ihn gar nioht
mehr gesehen haben, sind Luther in diesem Urteil umso bereitwilliger
gefolgt.

Wie ist es zu dieser Verteufelung Münzers gekommen? Der
Grund liegt wohl darin, daß die Münzersche Predigt sehr genau den
Finger auf die Wunde der lutherischen Reformation legte, nämlich
auf ihr Verhältnis zur Obrigkeit. Münzer nahm für Luther eine
ähnliche Position ein wie etwa Bakunin für Marx.

Bauernkrieg

Entzündet hat sich der Streit zwischen beiden Reformatoren an ihrer
Stellung im Bauernkrieg. Münzer war der Meinung: «Ach Gott, die
Pauren (Bauern) sind arbetselige Leüt. Sie haben ir Leben mit der
ganz sauren Narung zubracht, auf das sie den erzgottlosen Tyrannen
den Hals gefüllet haben.» Luther hingegen konnte sich zu der Aeußerung
hinreißen lassen: «Der gemeine Mann muß mit Bürden beladen sein,
sonst wird er zu mutwillig»

Die Bauern waren mit Bürden beladen: so beanspruchte
beispielsweise der Fürstabt von Kempten vom Nachlaß jedes verstorbenen

Untertanen die Hälfte für sich, der Aufschwung der Städte und
des Handels brachten niedrigere Preise für ihre Produkte bei
Ueberproduktion und Verschuldung bei Mißernte. Die neuen
Territorialstaatsgebilde, die stehenden Heere, die neu entstehende Beamtenklasse,

das alles wurde mit immer weiteren Abgaben und Steuern
finanziert. Immer mehr Bauern gerieten in Abhängigkeit. Gegen die
verschärfte Ausbeutung und den wachsenden Druck ihrer Lehnsherren

begannen sie sich schließlich zu wehren. Da ihnen von dem neu
eingeführten römischen Recht der städtischen Beamten, das sie auch
nicht verstanden, kaum Recht gegeben wurde, beriefen sie sich aufs
alte Recht aus der Zeit, da Wälder und Felder noch gemeinsames
Eigentum waren, oder aufs göttliche Recht. «Es ist ungeheuer»,
heißt es in einer anonymen Schrift des 15. Jahrhunderts, der Reformatio

Sigismundi, «daß ein Christenmensch zum andern sagen darf:
'Du bist mein Eigentum'».

47



Im Zeichen des Bundschuhs, der bäuerlichen Fußbekleidung,
versuchten die Bauern zwischen 1493 und 1517 mehrmals einen
Aufstand. Doch erst 1524 schien ihr Kampf einige Aussicht auf Erfolg
zu haben. Ueberall in Deutschland schlössen sie sich um die gleichen
Forderungen zusammen, zuerst dorfweise, dann in immer größeren
Haufen, auch manche Stadt schloß sich an. Die Reformation hatte
ihre Wirkung getan: So standen neben den Forderungen nach eigener
Gerichtsbarkeit, dem Recht zu fischen und zu holzen, der Verminderung

der Zinsen und Abgaben und der Aufhebung der Leibeigenschaft

auch solche wie die freie Pfarrerwahl und die Enteignung der
Klöster. Und alles forderten sie auf der Grundlage der Schrift, der
sie sich beugen wollten, wie es in den berühmten 12 Artikeln der
Bauernschaft in Schwaben hieß.

Römer 13

Luther wandte sich weniger gegen die sozialen Forderungen der
Bauern, obwohl er ihnen bereits in seiner Schrift «Ermahnung zum
Frieden auf die 12 Artikel der Bauernschaft in Schwaben» das Recht
dazu absprach. Sein Hauptargument gegen die Bewegung der Bauern
war ein ordnungstheologisches — eine Haltung, die auch gegenüber
heutigen «Bewegungen» oft eingenommen wird.

In seiner zweiten Schrift, die er nach einigen Uebergriffen der
Bauern und namentlich auch gegen Münzers Unterstützung des
Aufstands 1525 schrieb, heißt es «wider die räuberischen und mörderischen

Rotten der Bauern»:
«Dreierlei greuliche Sünden wider Gott und Menschen laden

diese Bauern auf sich, daran sie den Tod verdient haben an Leib und
Seele mannigfältiglich. Zum ersten, daß sie ihrer Obrigkeit geschworen
haben untertänig und gehorsam zu sein, wie solches Gott gebeut, da er
spricht: 'Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist'; und Römer 13, 1:

'Jedermann sei der Obrigkeit Untertan', etcetera. — Zum andern, daß
sie Aufruhr anrichten, rauben und plündern mit Frevel womit sie
als Straßenräuber und Mörder wohl zwiefältig den Tod an Leib und
Seele verschulden. Darum soll hie zuschmeißen, würgen und
stechen, heimlich oder öffentlich, wer das kann, und gedenken, daß
da nichts Schädlicheres, Giftigeres, Teuflischeres sein kann, denn ein
aufrüherischer Mensch. Gleich, als wenn man einen tollen Hund
totschlagen muß Zum dritten, daß sie solch schreckliche Sünde mit
dem Evangelium decken, nennen sich christliche Brüder, womit sie die
allergrößten Gotteslästerer und Schänder seines heiligen Namens
werden ...» Er adressiert das alles an die Fürsten: «Drum, liebe Herren,
steche, schlage, würge, wer da kann.»

48



Die Folgen

Diese ließen sich das nicht zweimal sagen, zumal sie auch ohne Luthers
Aufforderung nicht anders gehandelt hätten. Während Luther, auf
den die Bauern große Hoffnungen gesetzt hatten, seine Hochzeit mit
Katharina von Bora vorbereitete und Kirchenlieder fürs «Deutsche
Gesangbuch» schrieb, gingen katholische und reformierte Fürsten
vereint gegen die Bauern vor.

Innert weniger Tage wurden die schlecht ausgerüsteten Bauernhaufen

von den Fürstenheeren mit ihrer überlegenen militärischen
Macht aufgerieben (wo diese nicht hinreichte, wurden die Bauern
mit falschen Verhandlungsversprechen hingehalten, bis Verstärkung
da war — eine auch heute noch übliche Regierungstaktik): am 12.

Mai 1525 bei Böblingen, am 15. bei Frankenhausen, am 27. die
Elsässer bei Zabern. Bei Königshofen an der Tauber und bei Ingolstadt

wurden am Pfingstsonntag schließlich die letzten Aufständischen

aufgerieben. Die Rache der Herren, als kein Widerstand mehr
vorhanden war, war furchtbar. Hunderttausende von Menschen
mußten ihr Leben lassen. Die Ueberlebenden waren ärger versklavt
als zuvor. Und die Folgen dieser gescheiterten Revolution lassen sich
bis heute aus der deutschen Geschichte ablesen.

Ob man mit Hegel sagen kann, die Deutschen brauchten kein
1789, sie hätten ja ihre Reformation gehabt, scheint mir sehr fraglich.

Hugo Ball jedenfalls urteilte unter dem Eindruck der Nachreife
lutherischer Obrigkeitspredigt im Kadavergehorsam des 1. Weltkriegs
ganz anders. Als Pazifist im Schweizer Exil schrieb er sein schonungsloses

Buch «Die Folgen der Reformation» (1924 in München erschienen),

in dem er das bittere Fazit zog: «An die Stelle des Ablasses ist
der Aderlaß getreten. An die Stelle der Ohrenbeichte die Detektivpolizei.»

(In der Tat wurde diese im Salzburgischen nach der
Niederwerfung der Bauern vom dortigen Erzbischof zum ersten Mal
systematisch eingeführt).

Münzers Alternative

«Man kann euch von Gott nicht sagen, dieweil sie über euch regieren».

Vor dem Hintergrund dieser Unheilsgeschichte, hebt die Gestalt
der Münzerschen Predigt sich erst in ihrer Besonderheit ab. Es ist
allerdings nicht so, daß sie unmittelbar politischer gewesen wäre als
die lutherische. Hat Luther den Kampf gegen die Lotterie mit dem
Himmel aufgenommen, so Münzer doch nicht nur den gegen die
irdische Lotterie, unter der die Bauern zu leiden hatten. Wurde er zum
Revolutionär, dann nicht weniger um Gottes willen, als sein großer
Vorgänger und Kontrahent in Wittenberg zum Reformator wurde.

49



Reformator oder Revolutionär — die Alternative hat nicht nur
äußere, politisch-strategische Gründe (Erneuerung der Kirche mit
Hilfe der Fürsten oder auf Seiten der armen Leute), sie ist zuletzt
eine, die in verschiedenen Konzepten der Theologie begründet ist.

Münzers theologische Entwicklung

Der Anstoß kam zunächst von Luther. 1517, als dieser seine berühmten

Thesen verfaßte, war Münzer Seelsorger im Nonnenkloster von
Frose und bekam dort wohl schon einen Abdruck von Luthers Thesen
zu lesen. Denn bald darauf schon erregte er Mißfallen mit seinen
Predigten in Braunschweig und Jüterbog: er lehnte die Beichtpraxis,
das Fasten und die Heiligenverehrung als unbiblisch ab. Papst und
Kirchenfürsten bezeichnete er als weltliche Tyrannen und forderte ihre
Absetzung. In einer Predigt am 26. April 1519 vertrat er die
Auffassung, es solle alle fünf Jahre ein Konzil stattfinden. Von Sozialkritik
ist bis dahin bei Münzer noch kaum etwas zu verspüren.

Eine entscheidende Wendung brachte erst sein Aufenthalt in
Zwickau. Hier, im Zentrum des erzgebirgischen Bergbaus, der Silberund

Kohlengruben und der sächsischen Textilmanufaktur, machte er
entscheidende Erfahrungen.

Die verarmten Webermeister und Tuchknappen von Zwickau
waren schon lutherisch geworden und befanden sich bei der Ankunft
Münzers in der Stadt in einer erbitterten Auseinandersetzung mit
profitgierigen Franziskanermönchen. Münzer nahm an diesem Konflikt
regen Anteil. Einem Freund schrieb er: «... ich habe vor nichts angst.
Auch wenn die ganze Horde der Bettelbrüder mich zerfleischen und
hinschlachten will solange noch ein Atemzug in mir ist, will ich
diese Heuchlerfratzen nicht leiden.»

Wichtiger noch war für Münzer die Begegnung mit Niklas Storch
und seinen Leuten, armen Tuchknappen und begeisterten Laienpredigern.

Diese «Zwickauer Propheten» predigten in Verzückung, auf
Grund innerer Visionen und Eingebungen. Wenn Münzer später
schreibt, daß «das Wort, do der rechte Glaube angehenkt, nicht
hunderttausend Meilen» von uns entfernt sei, sondern daß «es quillt aus
dem Abgrund der Herzen», dann ist das gewiß eine Frucht seiner
Zwickauer Zeit. Da gewann er die Ueberzeugung, daß Gott nicht nur
einmal, «vor Zeiten» mit den Vätern gesprochen habe, sondern sich
auch heute und neu kundgebe.

Eine Theologie der Erfahrung, «von unten»

Indem nun Münzer also Impulse der spätmittelalterlichen
Laienmystik aufnimmt, tritt er bereits in interessanten Gegensatz zu Luthers

50



Haltung. Während dieser sich in allem auf den Buchstaben
der Schrift beruft nach dem Prinzip der «Schrift allein», dringt
Münzer auf die Wirkung der Schrift, das heißt die Gegenwart
des Geistes. Erbe der Eckhartschen oder Taulerschen Mystik ist sein
Pochen auf die Erfahrung in einem drastischen, durchaus nicht nur
innerlich gemeinten Sinn: «Ab du auch schon die Biblien gefressen
hets, hilft dich nit, du must den scharfen Pflugschar (Ps 129, 3)
leiden». Gottes Wort, «das durch Herz, Hirn, Haut, Haer, Gebein,
Mark, Saft, Macht, Kraft durchdringet, dorf wol anders herdraben,
dan unser nerrischen, hodenseckischen Doctores fallen (daherreden)»,
— es muß am eignen Leib erfahren und erlitten werden.

Münzer wendet sich in der Folge auch gegen das bloße
Beschenktwerden des Glaubenden und betont gegen Luther die
Eigenaktivität des Menschen: «Wenn man sagt, Christus hats alleine alles
ausgericht, ist vil, vil zu kurz. Wenn du das Haupt mit dem Glidern
nicht verfassest (erfaßt), wie mochtestu dann seinen Fußstapfen
nachfolgen?»

Voreilige Interpreten sehen darin die Gefahr der Werkgerechtigkeit
oder gar der Selbsterlösung. Münzer jedoch ging es um das

Vorankommen des ganzen mystischen Leibs der Kirche zum Reich Gottes,
das jedes einzelne Glied dazu braucht. Verglichen mit der
frühbürgerlichen Trennung der inneren und äußeren Welt bei Luther, die
sich in der überspitzten Scheidung von Glauben und Werken, Kirche
und Staat ausdrückt, nimmt sich die Münzersche Einheit der Glaubenserfahrung

überholt, das heißt mittelalterlicher und überholend,
aktueller zugleich aus. Münzers Erfahrungstheologie — die von allen
notorisch unterschlagen wird, die in ihm nur einen politischen
Agitator in religiösem Gewände sehen wollen — schlägt eine überraschende
Brücke vom ausgehenden Feudalismus zu unserer spätkapitalistischen
Erfahrung der Entfremdung, der Vermarktung und Einebnung aller
Stufen des Seins: der Trauer, der Verzweiflung oder der Verzückung.

«Entgröbung»

Münzer, der Luthers «allein durch Glauben» als Versuch bezeichnet,
«durchs Fenster einzusteigen», betont die Arbeit, die notwendig ist
zur inneren Bereitschaft für die «Ankunft des Glaubens». Diese
Vorbereitung oder «Gottbereitung» nennt er die Arbeit der «Entgröbung».
Am Anfang dieser Arbeit stehen Angst und «schmerzliche Betrübnis» :

«ich bin irre geworden, ane allen Trost an Got und der Creatur zu
überkommen». Ein Fahrenlassen aller Sicherheiten, alles «gedichteten»

Glaubens führt erst zur Erkenntnis des inneren Elends, zum
Aufdecken der Wüstenei des Herzens.

51



Das ist zunächst ein Vorgang der Erniedrigung — «da wird der
Mensch ser klein und im vor seinen Augen verechtlich». Aber nur
die von allem Selbstischen befreite und leer gewordene Seele wird nach
den Erfahrungen der Mystiker Gottes und seines Geistes voll. So
braucht es also die «Entgröbung», das Abtun der äußern Begierden
und Verstrickungen, einen Weg des Leidens an sich selbst. Darum
hält auch Münzer sehr auf eine Theologie des Kreuzes, er nennt sie
Predigt des bitteren Christus: «Wer den bittern Christum nicht wii
haben, wirt sich am Honig totfressen», sagt er gegen allen billigen
religiösen Trost, den die Kirche verspricht. «Darumb die do trösten,
ehe betrüben, seind Diebe und Mörder (Joh. 10, 1)».

Es müssen vielmehr «die Leute in die allerhöchsten Unwissenheit

und Verwunderung bracht werden.» «Der Glaube muß im
Unglauben, der Himmel in der Hölle gefunden werden; denn der Glaube
wird nicht gelehrt und gegeben denn unter dem Kreuz.» Erst in der
höchsten Armut des Geistes kann sich die «Ankunft des Glaubens»
ereignen: «Da gepirt die Kraft des Allerhöchsten das unmügliche
Werk Gottes in unserm Leiden welchs ist der wahrhaftig, un-
getichte (unerdichtete) Sun Gottes Jesus Christus.»

«Emsige Erwartung aufs Wort»

Diese Erfahrung des Geistes versickert nun nicht in folgenloser
Innerlichkeit. Das wäre nicht der Sinn der Menschwerdung Christi in
uns. In einer seiner letzten Predigten drückt Münzer die Dynamik
seiner Aneignung des Glaubens so aus: «Das Wort Gottis muß uns
vorgoten (vergotten) auff das wyr hungerig werden nach der
allerbesten Speyse, welche ist Gottis Willen thun.» Die innere Verwandlung
bereitet also für die Verwandlung der Welt, Mystik und Politik schließen
sich in dieser Stoßrichtung der Reformation gerade nicht aus.

Allerdings war das Interesse an der Veränderung äußerer Strukturen

bei Münzer lange nicht vorrangig. Es setzt ein, nachdem er
Zwickau 1521 nach Auseinandersetzungen mit den Behörden
verlassen hatte. Mit dem Ruf «In euern Lande wirt die neue apostolische

Kirche angehen, darnach überall» wandte sich Münzer
zunächst nach Prag. Doch seine Hoffnung, im Land der Hussiten
Bundesgenossen zu finden, erfüllte sich nicht. Das radikale, auf Demokratie

und Gütergemeinschaft der Gläubigen gerichtete taboritische
Element der böhmischen Reformation gehörte bereits der Vergangenheit

an.

«Alphabetisierung» in Allstedt

In Allstedt jedoch, wo Münzer von Ostern 1523 an als Pfarrer wirkte,
gelang es ihm, selber an dieser demokratischen Tradition anzuknüpfen.

52



Er reformierte den Gottesdienst, indem er die Liturgie ins Deutsche
übersetzte, Psalmen und (zum Teil eigene) Lieder verwandte, die jeder
verstehen konnte. Das Latein bezeichnete er als «hinterlistigen Deckel»
für das Bibelwort, der nur der Unwissenheit und dem Aberglauben
Vorschub leiste. «Es wird sich nicht lenger leiden, das man den Lateinischen

Worten wii eine Kraft zuschreiben, wie die Zauberer thun, und
das arme Volk vil ungelarter lassen aus der Kirchen gehen dann
hineyn ...»

Ganz im Sinne seiner mystischen Theologie geht es ihm auch
hier um die Aktivierung und Mündigkeit der Laien, die zum Träger
der Verkündigung werden. Luther, der noch nicht so weit gegangen
war, eine deutschsprachige Messe einzuführen, hat ihm dieses
praktizierte «allgemeine Priestertum aller Gläubigen» sehr übelgenommen.
Münzer muß sich gegen seinen Vorwurf verteidigen, er lehre «die
Roßbuben auff dem Felde auch meßhalten»!

Wie wichtig ihm diese emanzipatorische Stoßrichtung der
Reformation war, sieht man daran, daß er die neue Gottesdienstordnung
von Allstedt sofort drucken und verbreiten ließ. Die Bedeutung der
Volkssprache ebenso wie die durch den Buchdruck eröffnete neue
Oeffentlichkeit hat Münzer sogleich als Chance für eine Demokratisierung

der Bildung erkannt. «Unsere Gelerten wolten gern das Ge-
zeügnus des Geists Jesu auf die Hohen Schul bringen es sihet und
greift ein jeder, das sie nach Ehren und Gütern streben. Derhalben
mustu, gemeiner Man, selber gelert werden, auf das du nicht lenger
verfüret werdest.»

Auf der gleichen Linie der «Alphabetisierung» und Bewußt-
werdung liegt auch seine Kritik an der Kindertaufe. Diese ist für ihn
wie das Latein Bestandteil einer magischen Frömmigkeit, die es
erlaubt, den Menschen in Unmündigkeit zu halten. «Do man unmündige

Kinder zu Christen machte, do verschwant aller Vorstand
(Verstand) aus den Kirchen.» Das Wasser der Taufe ist für Münzer «die
Bewegung unsers (Geistes) in Gotis Geist», das heißt ein dynamischer
Prozeß, der uns zur Erleuchtung führen soll. Eine in Philosophie-
(bis hin zu Hegel) und Kirchengeschichte (Täufer!) sehr folgenreiche
Auffassung. (Schluß folgt im nächsten Heft)

Es ist besonders die tragische Gestalt des Thomas Münzer, in der das Evangelium
eine die Volksmassen mächtig ergreifende Verkörperung gewinnt. Auch

dieser Mann, der als Unterliegender, durch die Geschichtsschreibung der Sieger,
besonders auch der geistlichen, von Jahrhunderte lang lastenden Bergen der
Entstellung und Lüge zugedeckt worden ist, harrt noch des Tages der Wahrheit

und Gerechtigkeit.
(Leonhard Ragaz: Das Jahr 1525. NW 1925, S. 390)

53


	Thomas Münzer : ein Theologe des aufrechten Gangs ; Das Herstellen von Untertanen ; Münzers Alternative

