
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 10

Artikel: "... dass wir einander lieben sollen"

Autor: Marti, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KURT MARTI

«... daß wir einander lieben sollen»

Denn dies ist die Botschaft,
die ihr von Anfang an gehört habt,
daß wir einander lieben sollen.

Nicht wie Kain,
der aus dem Bösen war
und seinen Bruder erschlug.
Und warum erschlug er ihn?
Weil seine Werke böse waren,
die seines Bruders aber gerecht.

Wundert euch nicht, Brüder,
wenn die Welt euch haßt.

Wir wissen,
daß wir aus dem Tode in das Leben
hinübergegangen sind,
denn wir lieben die Brüder,
Wer nicht liebt, der bleibt im Tode.

Jeder, der seinen Bruder haßt,
ist ein Menschenmörder;
und ihr wißt,
daß kein Menschenmörder
ewiges Leben bleibend in sich hat.

1. Johannes 3, 11—15

Liebe Gemeinde,

«Denn dies ist die Botschaft,
die ihr von Anfang an gehört habt,
daß wir einander lieben sollen.»

Etwas vom Besten, was es zu diesem Thema gegenwärtig zu lesen gibt,
ist ein Büchlein von Ernesto Cardenal, dem nicaraguanischen Priester
und Dichter, heute Kulturminister seines befreiten Landes. «Das Buch
von der Liebe» heißt seine Publikation, die auch in deutscher Sprache
erhältlich ist und wo es zum Beispiel heißt:

«In der ganzen Natur finden wir die Initialen Gottes, und alle
erschaffenen Wesen sind Liebesbriefe Gottes an uns. Die ganze Natur
steht in Flammen der Liebe, geschaffen durch die Liebe, um die

273



Liebe in uns zu entzünden. Und es gibt keinen anderen Grund
für die Existenz aller Wesen, sie haben keinen anderen Sinn als
den: in uns die Liebe Gottes zu entzünden.»

Ja, das ist die Botschaft Gottes von Anfang der Schöpfung an:
«... daß wir einander lieben sollen.»

Denn alle erschaffenen Wesen seien Liebesbriefe Gottes an uns, sagt
Cardenal. Aber wenn wir zum Beispiel an die Tiere denken, zeigt es
sich, daß wir die göttlichen Liebesbriefe seit langem zerreißen,
vernichten. Wir jagen zwar Weltraumfähren ins All, um Waffen dorthin
transportieren zu können, aber wir können nicht eine einzige der vielen
Schmetterlingsarten, die durch die chemischen Gifte bereits ausgerottet
sind, wieder zum Leben erwecken. Immer mehr Tierarten sterben
vollständig aus: alles zerrissene, vernichtete Liebesbriefe Gottes an uns!
Auf erschreckende Weise gleichen wir Kain, dessen Werke böse waren,
wie Johannes hier sagt. Wir bauen Atomkraftwerke, ohne zu wissen,
wohin mit dem radioaktiven Abfall. Zum Teil wird er in Zementblöcke

eingegossen und ins Meer versenkt, das sei risikolos, heißt es.
Schon aber hat man festgestellt, daß 36 Prozent dieser Tonnen beim
Absinken langsam auseinanderbrechen durch den zunehmenden Wasserdruck.

Auf dem Grunde des Ozeans bröckeln sie weiter auseinander
und geben vermutlich ihren radioaktiven Inhalt frei — mit welchen
langfristigen Folgen zuerst für die Fische, dann für die Menschen, kann
man sich ausmalen (vgl. Der Spiegel vom 22. September 1980). Dies
aber ist die Botschaft,

«die ihr von Anfang an gehört habt,
daß wir einander lieben sollen.
Nicht wie Kain,
der aus dem Bösen war
und seinen Bruder erschlug.»

O nein, niemand von uns erschlägt Mitmenschen, niemand von uns
gedenkt das zu tun. Und doch rotten wir langsam die Tiere aus, diese
Liebesbriefe Gottes an uns! Und doch setzen wir unsere Nachkommen
tödlichen Gefahren aus! Und doch erschlagen wir die Schöpfung und
ihre Geschöpfe nach und nach! Nicht direkt natürlich, immer sehr
indirekt. Wir leben einfach so, wie wir leben, und das hat dann solche
Folgen.

Daß wir einander lieben und nicht wie Kain umbringen sollen, hat
darum etwas zu tun mit unserer Lebensweise. Das spüren immer mehr
Leute, das ist mit ein Grund für ihre Unruhe.

«Daß wir einander lieben sollen», ist der Aufruf Gottes, über die
eigene Nasenspitze, über unsere momentanen Interessen hinauszudenken

und unsere Lebensweise zu ändern, den Geschöpfen, der Schöpfung

274



zuliebe. Aus Liebe zur Kreatur, zum Menschen sollten wir zum
Beispiel nicht länger das überschöne, aber gespritzte Obst und Gemüse
kaufen, das uns verführerisch in die Augen sticht. Als Konsumenten
müßten wir die Produzenten mit unserer Nachfrage mehr und mehr
zwingen, biologisches Obst und Gemüse anzubieten — das ist für die
Tiere, das ist für den Menschen besser. Um der Liebe willen müßten
wir aber auch jede Stromverschwendung vermeiden. Wer heute auf
Elektroheizung umstellt, wird mitschuldig am Bau weiterer Atomkraftwerke.

Auch das hat etwas mit Liebe und Nicht-Liebe zu tun, denn die
radioaktive Strahlung ist wie ein Feuer, das wir künstlich entfachen,
das aber niemals mehr gelöscht werden kann. Jedes chemische Gift
kann wieder entgiftet werden, die Radioaktivität kann nicht entgiftet
werden. Wollen wir das wirklich? Ist das ein Werk der Liebe — oder
nur schon der Sorgfalt im Hinblick auf unsere Nachkommen? Oder ist
es ein Werk Kains, dessen «Werke böse waren»?

Wer so fragt, wird sich freilich den Satz merken müssen, der plötzlich

mitten in unserem Johannes-Text auftaucht:
«Wundert euch nicht, Brüder,
wenn die Welt euch haßt.»

Damit müssen alle rechnen, die sich plötzlich anders verhalten als die
Mehrheit. Wer jedoch gemerkt hat, worum es geht, nimmt solche
Befeindung in Kauf.

Um was geht es?

Es geht um die Liebe. Aber Liebe nicht als hübsches Accessoire
zum Leben, nicht als bloße Verzierung der Lebenswirklichkeit. In der
Liebe, schreibt Johannes, geht es um eine Frage von Leben und Tod.
Um ihretwillen ist Jesus gekreuzigt, um ihretwillen ist er aus dem Tod
auferweckt worden. Und heute zeigt sich, daß wir alle am bösen Wesen
Kains zugrundegehen müssen, wenn wir uns nicht auf eine Lebensweise
umstellen, die sich ganz bewußt der Liebe zu den Menschen, zu den
Tieren, zur Schöpfung insgesamt verschreibt.

Liebe ist Leben; Lieblosigkeit, Rücksichtslosigkeit ist Tod. «Dies
ist die Botschaft, die ihr von Anfang an gehört habt» — und die wir
jetzt neu hören müssen, wenn es nicht zum Ende kommen soll mit uns.

Liebe ist Leben; sie allein — diese Erfahrung macht jeder von uns
bereits in seinem persönlichen Leben, diese Erfahrung hat auch
Johannes gemacht:

«Wir wissen,
daß wir aus dem Tode in das Leben
hinübergegangen sind,
denn wir lieben die Brüder.
Wer nicht liebt, der bleibt im Tode.»

275



Es gibt einen Tod, der schlimmer, viel schlimmer ist als der körperliche,
biologische Tod: das ist der Tod zu Lebzeiten, der Tod in der
Gleichgültigkeit und egozentrischen Isolation. «Wer nicht liebt, der bleibt im
Tode.» Dieser Tod in uns drinnen erzeugt sehr schnell Verachtung und
Haß gegen andere. Dazu aber sagt Johannes:

«Jeder, der seinen Bruder haßt,
ist ein Menschenmörder;
und ihr wißt,
daß kein Menschenmörder
ewiges Leben bleibend in sich hat.»

Eben: Haß, Verachtung, Gleichgültigkeit, das sind Symptome des
inneren Gestorbenseins, des Todes zu Lebzeiten, in den auch andere,
auch die Umwelt hineingezogen werden. Leben aber heißt Liebe. Wir
kennen das alle: erst wenn wir uns andern zuwenden, liebevoll,
interessiert, engagiert, beginnen wir wirklich zu leben. Und erst wenn wir
als Antwort die Zuwendung anderer zu uns erfahren, blühen wir
lebendig auf. Liebe entfaltet, Nicht-Liebe verschließt uns. Liebe läßt
uns innerlich wachsen, Nicht-Liebe aber verdorren.

Im persönlichen und mitmenschlichen Bereich wissen wir durchaus,
daß Liebe Leben ist und Nicht-Liebe Tod. Wir erfahren es ja täglich!
Der Fehler ist, daß wir diese Einsicht fast immer nur auf das persönliche

Leben beziehen. Die Beschränkung der Liebe auf den privaten
und individuellen Bereich, ihre Ausklammerung aus politischen und
kollektiven Zusammenhängen ist die verhängnisvolle Häresie, der
folgenschwere Irrtum der Christenheit, der Verrat an der Botschaft Jesu.
Darum kommt's so ungut heraus, obschon es doch jeder von uns so gut
meint. Die Liebe muß eben auch politisch werden, muß eingreifen in
die kollektiven Machenschaften von Haß und Tod. Und das beginnt
damit, daß wir anfangen, Fragen an uns selber zu stellen, daß wir aber
auch einander zu fragen beginnen, zum Beispiel so:

— Ist das, was wir wirtschaftlich, politisch tun und vertreten, von der
Liebe bestimmt oder ist es einfach eine Anpassung an unsere
Vorteile, an unsere eigennützigen Interessen?

— Ist es christlich, ist es Liebe, wenn unsere Kirchen in Europa eine
Organisation der Satten, in der Dritten Welt aber eine Volksreligion
der Unglücklichen sind?

— Ist es christlich, ist es Liebe, wenn in dieser einen Stunde weltweit
80 Millionen Franken für die Rüstung ausgegeben werden, gleichzeitig

aber zweitausend Kinder verhungern?
— Ist es christlich, ist es Liebe, diese Aufrüstung immerzu mit unserer

Angst vor den Russen zu rechtfertigen und uns nie zu fragen, ob
nicht vielleicht auch die Russen Angst haben, Angst vor uns, Angst

276



vor der überlegenen Rüstung des Westens, der seit Napoleon ja
immer der Angreifer war, Angst davor, eingekreist zu werden?

Und so weiter. Fragen wären zu stellen, die gängige Urteile, Vorurteile
aufbrechen. Fragen, die versuchen, Breschen zu schlagen in Mauern
des Hasses, des Todes. Fragen aus Liebe, Fragen für das Leben!

Weil es in der Liebe tatsächlich um Leben und Tod geht, müssen
wir über den nur privaten Kreis liebend hinausdenken, hinausfragen.

«Denn dies ist die Botschaft,
die ihr von Anfang an gehört habt,
daß wir einander lieben sollen.»

(Predigt vom 3. Mai 1981 in der Nydeggkirche Bern)

DOROTHEE SOLLE

Die Bomben fallen jetzt
Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Militarismus

«Die Bergpredigt ist nur fürs private Individuum gut! Was Friede ist,
bestimmen wir!» — Ich empfinde diese Reden als beleidigend. Sie
beleidigen Amos und Jeremia, sie verhöhnen Franziskus und Martin
Luther King, sie wissen nichts von Dietrich Bonhoeffer oder Ita Ford,
und sie vermitteln uns eine Idee vom Christsein, die banal und
oberflächlich ist.

Die Religion in unserem Lande ist nicht verfolgt. Es ist erlaubt, an
Vater, Sohn und Heiligen Geist zu glauben, es ist erlaubt, zur Kirche
zu gehen und die sogenannten religiösen Pflichten auszuüben. Aber
sobald der Glaube Einfluß auf das Leben gewinnt, das praktische Leben,
einschließlich der Politik, entstehen Konflikte. Sobald wir uns hier «für
die Armen» entscheiden, wie Oscar Romero sagte, und das heißt: gegen
die Aufrüstung, die ein Verbrechen an den Armen ist, werden wir
als «naiv» oder als «kommunistisch» beschimpft. Die religiöse Toleranz
ist also sehr oberflächlich; lebendige und echte Religiosität, wie sie

zum Beispiel in den Frauen und Männern der Bekennenden Kirche
lebte, ist unerwünscht und verdächtig. Christus ist jedoch nicht ein
verklärendes, segnendes Element dieser Kultur, wie sich konservative
Christen das wünschen. Christus steht gegen diese Kultur, gegen
ihre Barbarei und gegen ihre Oberflächlichkeit. Er steht auf der Seite
derer, die unter dieser Kultur leiden und sie bekämpfen. Ihr könnt
nicht Gott dienen und dem Militarismus. Wer sich nicht wehrt, lebt
verkehrt.

277


	"... dass wir einander lieben sollen"

