
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 9

Artikel: Abgrenzung oder Dialog?

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


iichkeit ohne Vorurteile zu verstehen und zu beschreiben. Wir müssen uns
durch die Kriterien des Evangeliums leiten lassen und nicht durch Ideologien,
die mit ihm unvereinbar sind.

Grenzen der Zusammenarbeit mit Marxisten

Drittens, seien wir Marxisten gegenüber zum brüderlichen Dialog bereit.
Verweigern wir andererseits auch nicht, im Geiste von Gaudium et spes (Nr. 21, 6)
die praktische und bestimmte Zusammenarbeit, die vom Gemeinwohl gefordert
sein kann (Mater et magistra, Nr. 212ff.) — achten wir dabei allerdings auf
unsere Rolle als Priester und Ordensieute; handeln wir nie als Freischärler
gegenüber den christlichen Gemeinschaften und ihren Verantwortlichen, und
versichern wir uns, daß die Zusammenarbeit nur solche Aktionen betrifft, die
für Christen akzeptabel sind. In all dem haben wir die Pflicht, wir selber zu
bleiben und nicht von der Anerkennung einiger richtiger Gesichtspunkte dazu
überzugehen, uns die gesamte Analyse zu eigen zu machen; konsequent zu
bleiben mit unserem Glauben und damit verbundenen Aktionsprinzipien. Handeln

wir im übrigen so, daß konkret sichtbar wird, daß das Christentum für
die Menschen eine unvergleichlich reichere Botschaft enthält als jedes noch
so nützliche Konzept marxistischer Analyse.

Warnung vor der Ideologie des Antikommunismus

Schließlich müssen wir uns mit Entschlossenheit all jenen entgegenstellen,
die unsere Vorbehalte gegenüber der marxistischen Analyse zum Anlaß
nehmen, das Engagement für die Gerechtigkeit oder für die Sache der Armen,
die Verteidigung ihrer Rechte durch die Ausgebeuteten, ihre berechtigten
Forderungen, als marxistisch oder kommunistisch zu verurteilen oder zumindest

so einzuschätzen. Konnten wir nicht oft genug Formen des Antikommunismus

beobachten, die nichts anderes sind als Mittel, das Unrecht zu decken?
Bleiben wir auch unter diesem Gesichtspunkt wir selber, lassen wir es nicht
zu, daß man unser kritisches Urteil über Marxismus und marxistische Analyse
mißbraucht!

Abgrenzung oder Dialog
«Jeder gute Christ muß bereitwilliger sein, die Worte seines Mitmenschen

im richtigen Sinn zu deuten als sie zu verurteilen.» Pater Arrupe
kennt dieses Zitat, denn es stammt aus dem «Exerzitienbüchlein» des

Ignatius von Loyola. Hält er sich auch daran? Gewiß kommt sein Brief
der marxistischen Analyse weiter entgegen, als es bürgerlichen Ideologen

lieb sein kann. Bemerkenswert ist die Warnung vor den weitherum
üblichen «Formen des Antikommunismus», nicht weniger zu beachten
die Kritik an «jenen Sozialanalysen, die gewöhnlich in der liberalen
Welt angewandt werden». Auf der anderen Seite überwiegt jedoch die
Tendenz, den Marxismus als Analyse auf den Marxismus als
Weltanschauung zu reduzieren, um ja nicht auf Vereinbarkeit mit dem
Christentum erkennen zu müssen. Im Umgang mit dem Marxismus begeht
der Brief den gleichen Fehler, den er dem Marxismus vorwirft: Der
Gegenstand der Untersuchung wird nicht analysiert, sondern zu einem
«Apriori» verdinglicht.

270



Leichter behauptet als bewiesen ist die Annahme, daß die marxistische

Analyse «im allgemeinen» von einem «Apriori» ausgehe, «so als
ob sie nicht mehr auf ihre Richtigkeit geprüft» werden müßte. Gerade
die Auseinandersetzung mit dem historischen Materialismus hätte
Arrupe die Möglichkeit bieten können, dieses Vor-Urteil über den
Marxismus zu korrigieren. Wohl gibt es eine Reihe «klassischer» Texte
des Marxismus, welche die Lesart nahelegen, als würde hier «alles
Soziale», einschließlich Kultur und Religion, auf ökonomische Faktoren
zurückgeführt. Marx und Engels waren eben nicht nur Schüler Hegels,
sondern auch Kinder des bürgerlichen Positivismus, den sie mit seinen
eigenen Methoden schlagen wollten. Ebenso berechtigt ist hingegen
noch eine andere Lesart, die sich im Anschluß an den älteren Engels
gegenüber dieser «ordinären undialektischen Vorstellung von Ursache
und Wirkung» distanziert. Hier bestimmt Oekonomie nicht so sehr den
Inhalt, als vielmehr die Wirksamkeit gesellschaftlicher Werte und
Ideologien. Sozialistische Ideen zum Beispiel gab es zu allen Zeiten, wirksam

wurden sie aber erst, als sie sich auf das ökonomische Interesse
der Arbeiterbewegung stützen konnten. Auch Luthers Glaube ist nicht
auf ein Interesse reduzierbar, was Luther jedoch vor dem Scheiterhaufen

bewahrte, war nicht sein Glaube, sondern das Interesse
deutscher Fürsten. Der ältere Marx war sogar bereit, auch die Wirksamkeit
des ideellen Bereichs nicht ausschließlich von ökonomischen Faktoren
abhängig zu machen. Insbesondere anerkannte er die Bedeutung der
griechischen Antike für sich und seine Zeit, ohne dafür ein ökonomisches

Interesse zu bemühen. — Welche Lesart immer wir wählen, fest
steht, daß ein ökonomischer Determinismus dem emanzipatorischen
Interesse des Marxismus zuwiderlaufen müßte. Zwar sieht der
historische Materialismus in den ökonomischen Verhältnissen die entscheidende

Kraft der geschichtlichen Entwicklung, das aber nicht, um die
menschliche Freiheit zu leugnen, sondern um sie herauszufordern, die
ökonomischen Verhältnisse selbst zu bestimmen und sich nicht mehr
von ihnen bestimmen zu lassen.

Was Arrupe über die Legitimität der Gewalt im Klassenkampf
sagt, dürfte bei den meisten Marxisten offene Türen einrennen. Welche
kommunistische Partei plant in einer bürgerlichen Demokratie den
gewaltsamen Umsturz? Und wo Marxisten heute zur Gewalt greifen,
etwa in Lateinamerika, geschieht es da nicht «in Situationen äußerster
Tyrannei»? Die Verurteilung des Klassenkampfes müßte den Adressaten

wechseln, nicht einen Marxismus anklagen, der sich diesem Kampf
stellt, sondern einen Kapitalismus, der diesen Kampf den unterdrückten
Völkern aufzwingt. «Versöhnung» hätte dabei durchaus ihren Platz,
sofern sie nicht die Illusion nährte, eine angebliche Harmonie der
Klassen wiederherstellen zu können.

271



Mit keinem Wort erwähnt Arrupe das neue Verständnis von
Religion, das sich heute mit der marxistischen Analyse verbindet. Christlicher

Glaube als eine weltweit nicht mehr nur konservative, sondern
auch revolutionäre Kraft hat Wirkung auf eine Theorie, die sich wie
keine andere der Praxis verpflichtet weiß. Daß «Gott nicht ganz tot»
ist, gehörte noch bis vor kurzem zur Ketzerei marxistischer Außenseiter
wie Garaudy oder Gardavsky. Inzwischen sind ähnliche Worte von
offiziellen Vertretern des «Eurokommunismus» zu vernehmen. So
erwartet der Spanier Santiago Carillo vom sozialistischen Engagement
der Christen eine «Renaissance des christlichen Glaubens». Noch einen
Schritt weiter geht der Italiener Lombardo-Radice, wenn er in der
«christlichen Reflexion über den Wert des menschlichen Individuums
eine Bereicherung für das marxistische Denken» sieht. Warum schweigt
sich der Arrupe-Brief über diese verheißungsvolle Entwicklung aus?
Wollte der Jesuitengeneral nicht so sehr Brücken bauen, als vielmehr
«Freischärler» zur Ordnung rufen? Willy Spieler

Hinweis auf ein Buch
STEPHAN H. PFÜRTNER/WERNER HEIERLE: Einführung in die katholische
Soziallehre. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1980. XIII und 186
Seiten, DM 41.—.

Wer sich, vielleicht angeregt duroh Jules Magris Beitrag in diesem Heft, mit
der Soziallehre der katholischen Kirche auseinandersetzen möchte, erhält
durch die vorliegende «Einführung» eine zuverlässige Orientierungshilfe,
begleitet von wohltuend kritischen Kommentaren.

Werner Heierle zeigt anhand «ausgewählter Probleme», was die katholische

Soziallehre zu Themen wie Arbeit und Kapital, Kapitalismus und
Sozialismus, Krieg und Frieden zu sagen hat. Die kapitalismuskritische Intention
der kirchlichen Dokumente wird deutlich hervorgehoben. Die wirtschaftliche
(Unternehmens-)Mitbestimmung der arbeitenden Menschen erscheint als Mittel
zur Ueberwindung unserer Klassengesellschaft. Ob dieses Mittel genügt, das
gesteckte Ziel zu erreichen, bleibt leider ungefragt. Heierle versagt sich den
Blick in eine Zukunft mit Arbeiterselbstverwaltung.

Stephan Pfürtner geht der Frage nach, warum die kathofische Soziallehre
trotz aller Kapitalismuskritik keinen Zugang zur Arbeiterklasse finden konnte,
während umgekehrt die Theologie der Befreiung, die tatsächlich an der Basis
ankommt, als außerhalb der katholischen Soziallehre empfunden, wenn nicht
gar verurteilt wird. Er ortet die historischen Ursachen für dieses «Wirkungsdefizit»

in der Absonderung der katholischen Kirche von der Gesellschaft, in
der Klassenlage dieser Kirche sowie in den Kommunikationsbarrieren
zwischen Basis und Hierarchie. Auch von der katholischen Sozialtehre gilt, daß
«die auf Veränderung hinzielenden Tendenzen nicht von dem religiösen
System als ganzem, sondern nur von einzelnen Gruppen darin verfolgt werden».
Eine Ermutigung für CfS? W. Sp.

272


	Abgrenzung oder Dialog?

