
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 7-8

Artikel: Theologie der Befreiung - Befreiung der Theologie : was können wir
heute theologisch tun?

Autor: Veit, Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARIE VEIT

Theologie der Befreiung —

Befreiung der Theologie
Was können wir heute theologisch tun?*

Liebe Freunde,

ich möchte Ihnen gern als erstes sagen, daß ich die Formulierung des
Themas, das Sie mir gestellt haben, sehr gut und verheißungsvoll
finde. Sie fragen nicht, was es denn heute Neues gebe in der
Universitätstheologie oder bei andern Autoritäten, um dieses dann
interessiert oder mit Respekt zur Kenntnis zu nehmen; dies kann auch
eine gute Sache sein, aber die wichtigere, die fundamentale Frage ist
die, die Sie gestellt haben: «Was können w i r heute theologisch turi?»

/. Die Gemeinde als Subjekt der Theologie

Dieses «Wir» ist das Wir der Gemeinde. Sie ist das eigentliche Subjekt
der Theologie. Das zeigt uns ein Blick in die Entstehungsgeschichte
christlicher Theologie. Es ging da nicht so zu, daß irgendein religiöses
Genie sich hinsetzte und ein theologisches Lehrsystem entwarf.
Sondern vor aller Theologie entstand das Volk Gottes auf Grund einer
befreienden Erfahrung. Es begann mit der Rettung Israels am Roten
Meer. Diese Erfahrung wurde erzählt; sie wurde gesungen; sie wurde
gefeiert im Passahfest; sie bildete den Anfang des israelitischen Credos,
sie wurde entfaltet in Strukturen des gemeinsamen Lebens und in der
Deutung weiterer geschichtlicher Erfahrungen Israels, zum Beispiel
des Exils; und so entstand, was man die «Theologie des Alten
Testaments» nennt.

So war es auch im Neuen Testament: Am Anfang stand die
Erfahrung der befreienden Praxis des Jesus von Nazareth. Aus ihr
erwuchs die Gruppe der Jünger, die erste Gemeinde; sie erzählte seine
Praxis, seinen Tod und seinen Sieg, und im Bedenken der Erfahrungen
mit ihm und in seiner Nachfolge entstand Theologie. Es entstanden
verschiedene Theologien, übrigens schon im Neuen Testament, auf
Grund des verschiedenen Akzents, den die Erfahrung der Befreiung
bekam, je nach der konkreten Knechtschaft, aus der das Evangelium
befreite. Die sogenannten «großen Theologen» des Neuen Testaments,
Paulus und Johannes, stehen i n der Gemeinde, nicht über ihr; sie

Vortrag an der Europäischen Konferenz des Christlichen Studenten-Weltbundes

in El Escorial/Spanien am 27. April 1981.

198



wachsen aus je verschiedenen Gruppen der Gemeinden hervor, und
sie formulieren für sie. Ihr Werk ist nicht ein «Opus», als dessen
Autor sie fungieren; in unserer marktorientierten Gesellschaft, in der
aus allem, was Menschen hervorbringen, eine Ware wird, fällt uns das
immer wieder schwer zu sehen; aber deutlich ist ja vor allem bei Paulus,

daß seine Briefe Gelegenheitsschriften sind, für die Gemeinde und
auf ihre Fragen hin, ihre Erfahrungen bedenkend und besprechend.
In der ganzen Bibel gilt: erst die Gemeinde, ihr Leben, ihr Leiden,
ihre Hoffnung; und dann, daraus erwachsen, Theologie.

So ist es geblieben in der 2 000jährigen Geschichte des Christentums.

Das wandernde Gottesvolk kam in neue Situationen, machte
neue Erfahrungen, und sie bildeten den Anstoß für neue theologische
Entfaltung der alten Befreiungsüberlieferung. Es handelt sich nicht
um ein Stück Ideengeschichte, von einem Genie zum nächsten, wie wir
es noch gelernt haben: Theologiegeschichte als Geschichte großer
Namen. Sondern es handelt sich um Verarbeitung und Reflex der realen

Geschichte der Gemeinde.
Natürlich ist dies ein dialektischer Prozeß, und das heißt: es geht

ohne Kampf und Konflikt nicht ab. Was einmal Ausdruck der
Befreiung war, kann sich verfestigen zu einem Lehrsystem, das neue
Generationen nicht mehr befreit, sondern beherrscht und ihnen neue
Erfahrungen versperren will. Denn neue Erfahrungen müssen ja
interpretiert werden, und die erzählte Ueberlieferung tritt dabei selbst in
ein neues Licht. Interpretation bedeutet aber immer auch Selektion,
auch Akzentuierung. Schon in der Bibel deuten Propheten dieselben
Fakten anders als Priester, Jesus anders als die Pharisäer, ja Paulus
anders als Jakobus.

Oft widerspiegelt sich in diesen Kämpfen ganz unverhohlen der
Machtkampf zwischen den Herrschenden auf der einen, den Sprechern
der Unterdrückten auf der andern Seite (Amazja gegen Amos, die
Pharisäer gegen Jesus); oft, aber nicht immer. Manchmal kommt die
Gegensätzlichkeit der Deutung auch dadurch zustande, daß ein Teil
der Gemeinde noch Angst hat vor der eigenen, größer werdenden Freiheit,

Angst vor dem eigenen Mut. In diesem Fall reden die Herrschenden

in den Beherrschten selbst, in ihrem durch sie geprägten Gewissen.
Die psychologische Sprache nennt das «Identifikation mit dem
Aggressor». Der Zusammenstoß zwischen Petrus und Paulus in Antiochien
ist ein Beispiel dafür. Ging Paulus, so dachten mit Petrus die
Judenchristen, nicht zu weit im Abstreifen überlieferter jüdischer Gesetze?
Riskierte er nicht zuviel im Bruch mit der Tradition?

Wir heute wissen, wer da recht hatte, Amos oder Amazja,
Paulus oder Petrus. Um die richtige Deutung der Erfahrung der eigenen

Gegenwart aber muß gerungen werden. Wer soll die theologischen

199



Entscheidungen fällen? Folgt man Paulus, dann soll das die Gemeinde
tun. «Prüfet alles, was die Geistbegabten sagen, und das Gute behaltet»,

ruft er den Thessalonichern zu. Und den Streit mit Petrus ficht
er vor der Gemeinde aus. Auch der frühe Luther hatte diesen Mut:
«Daß eine christliche Gemeinde Recht und Macht habe, alle Lehre zu
beurteilen», lautet der Titel einer seiner frühen Schriften. Das war
einmal die evangelische Grundentscheidung dieser Frage.

Andere Konfessionen haben anders entschieden. Sie haben
Bischöfe, Lehrämter. Aber diese, auch wenn sie in älteren geschichtlichen
Epochen mit noch so viel Macht ausgestattet waren, haben es
niemals vermocht, Erfahrungen der Basis (der Gemeinde) auf Dauer zum
Schweigen zu bringen. Die Gemeinde bleibt Subjekt der Theologie.

Wir stehen in der evangelischen Tradition, die nicht nur bei
Protestanten, sondern auch in der katholischen Kirche heute an Boden
gewinnt. Wir sind uns bewußt, daß es an uns ist, Theologie zu treiben.
Das aber heißt: Wir müssen fragen, was für uns heute die entscheidende

christliche Erfahrung ist, die wir bedenken müssen.

2. Die Abwesenheit Gottes — eine christliche Erfahrung

Ist es die Erfahrung der Abwesenheit Gottes? In der befreienden Praxis,

die wir als Gemeinde versuchen, stehen wir ja nicht allein. Neben
uns, mit uns zusammen arbeiten andere Menschen, die den Glauben
an Gott für ihre Praxis nicht brauchen. Sie brauchen ihn weder als
Motivation: ihre Solidarität mit den Leidenden, ihr Wille zu Gerechtigkeit

und Freiheit reichen aus; noch brauchen sie ihn als Trost: die
Erfahrung der Solidarität ihrer Mitstreiter, das Wissen, für eine gute
Sache einzutreten, reichen ihnen aus. Haben wir, sofern wir an Gott
glauben, ihnen gegenüber etwas voraus? Hinken wir nicht eher hinter
ihnen, unseren atheistischen Freunden, her, indem wir für ein Tun,
das ihnen selbstverständlich ist, immer noch Gott benötigen?

Wir haben ja in der Tat so manches von unseren atheistischen
Freunden gelernt. Zum Beispiel, daß man einen Text, auch den der
Bibel, materialistisch interpretieren kann, und daß er dann sehr
überraschend anderes sagt als bei idealistischer Lektüre. Wenn man die
gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen ein Text entstand, nicht
länger übersieht, sondern zu seinem Verständnis heranzieht, was
ergibt sich dann etwa für das biblische Reden von Gott? Ist es nicht Teil
des Ueberbaus, Reflex einer gesellschaftlichen Basis, die als
Sklavenhaltergesellschaft zu bezeichnen ist? Ja wirklich: Sieht Gott der Herr,
wie er uns in der Bibel begegnet, einem solchen antiken Hausvater nicht
sehr ähnlich? Er hat Sklaven, denen er die Verwaltung seines Geldes
übergibt, die er schicken kann, seinen heimgekehrten verlorenen Sohn

200



festlich einzukleiden und zu bewirten, denen er befehlen kann, wach
zu bleiben, bis er nach Hause kommt, und sei es spät in der Nacht, um
ihn dann zu bedienen.

Er kann ja persönlich sehr nett sein, dieser Herr, und es mit
seinen Sklaven freundlich meinen. Das ändert aber nichts am Grundverhältnis:

daß er Macht hat — und sie abhängig sind, mit gutem Grund
ihn «fürchten», auch wenn das nicht «Angst haben» bedeutet, sondern
respektvolle, aufmerksame Ehrfurcht und Gehorsamsbereitschaft.

Wünschen wir uns nicht manchmal einen solchen Gott, der
eindeutig angibt, was zu tun ist, uns das Wagnis eigener Entscheidungen
abnimmt und die Qual, immer wieder umlernen zu müssen, ein
Leben lang, oder der doch wenigstens machtvoll einschreitet gegen die,
die in seinem Hause so entsetzlich viel Unheil anrichten, Hungersnöte,
Blutbäder, Folterhöllen, nur um ihren Profit zu sichern? Warum greift
er nicht durch? Ist er vielleicht — gar nicht da?

Dorothée Solle schrieb einmal, sie wisse nicht, wie man nach
Auschwitz noch den Gott loben solle, der «alles so herrlich regieret»,
wie es in einem bekannten Kirchenlied heißt. Und: kann man ihn loben
nach Vietnam, während Chile, Argentinien, El Salvador?

Jedenfalls: ob dieser Gott nun da ist oder nicht, unsere Erfahrung
ist die seiner Abwesenheit. Ich meine: unsere Erfahrung als Gemeinde,
die in befreiender Praxis tätig ist. Wir können nicht erzählen von
allmächtigen Eingriffen in das Weltgeschehen; denn wir erleben sie nicht.

Was müssen wir, angesichts dieser Erfahrung, heute theologisch
tun? Was wir praktisch tun müssen, ist leichter zu sagen, wenn auch oft
nicht leicht durchzuhalten. Aber: wie müssen wir denken, von Gott?

3. Befreiung der Theologie durch die Ohnmacht der Liebe

Wir brauchen tatsächlich eine «Befreiung der Theologie». Die
Vorstellung vom allmächtigen Gott, jenem Reflex der Sklavenhaltergesellschaft,

ist uns durch unsere Tradition so überkommen, daß wir
vielleicht gar nicht mehr merken, daß sie — heidnisch ist. Oder sagen
wir besser: daß es eine Gottesvorstellung ist, wie sie den theistisch
denkenden Jahrtausenden der Menschheitsgeschichte gemeinsam ist.

Heute ist in den Gesellschaften, aus denen wir kommen, ein latent
atheistisches Klima vorhanden. Wir alle wissen es aus täglicher
Erfahrung. Dieser Atheismus ist, zumindest in den kapitalistischen
Ländern, zumeist ganz unkämpferisch, er ist kein Anti-Theismus, man hat
eigentlich nichts gegen Gott und die Religion; man kann nur zur Lösung
seiner Alltagsprobleme nicht mehr viel mit Gott anfangen. Dieser Atheismus

in der modernen Industriegesellschaft ist sozusagen
selbstverständlich. Niemand käme auf den Gedanken, eine Sturmflut etwa wie
die in Hamburg vor zwanzig Jahren als Strafgericht Gottes anzusehen;

201



man fragt statt dessen, warum denn die Deiche nicht hoch genug oder
fest genug waren, man sucht die Verantwortung beim Menschen. Im
Mittelalter, in vorindustrieller Zeit, hätte man eine Kirche zu bauen
gelobt oder Bußprozessionen veranstaltet — bei uns für den christlichen
Gott, anderswo für andere Götter. Theismus war den vorindustriellen
Gesellschaften, in denen der Mensch sich die Kräfte der Natur noch
nicht im gleichen Maße Untertan machen konnte wie in der industriellen
Zeit, eben auch selbstverständlich. Er umfaßte Fromme wie Nicht-
Fromme, in Europa, in Asien und überall, wo Menschen lebten. In alten
Gesellschaften waren Gott oder Götter den Menschen gegenüber
mächtig. Verlor man den Glauben an sie, dann war es das «Schicksal»,
das alles Geschehen bestimmte, und seine Macht war erst recht
unentrinnbar.

In diesem religionsgeschichtlichen Sinn gehört die Bibel einfach
hinein in eine Zeit, in der alle theistisch dachten. Wie gesagt, es war
selbstverständlich, daß es Gott (oder Götter) gab. Soweit eine rasche
religionsgeschichtliche Bestimmung.

Aber nun wollen wir, was etwas ganz anderes ist, theologisch
zu reden versuchen. Hier fällt als erstes auf, daß (mag auch theistisches
Denken selbstverständlich gewesen sein) der Glaube in der Bibel
niemals selbstveiständlich war. Die Menschen, um deren Glauben die
Propheten werben, die, denen Jesus zuruft: «Glaubt doch!» sind keine
Atheisten. Sie sind vom Dasein Gottes überzeugt. Aber sie glauben
nicht. Auch der Teufel ist, wie es im Jakobusbrief heißt, vom Dasein
Gottes überzeugt, er ist Monotheist. Aber er glaubt nicht. Was
heißt das?

Lassen Sie uns buchstabieren. In unnachahmlicher Einfachheit
macht Martin Luther im Großen Katechismus diesen Unterschied
deutlich. In seiner berühmten Erklärung zum 1. Gebot fragt er dort:
«Was heißt 'einen Gott haben', oder was ist Gott?» Die Antwort, die
er darauf gibt, ist keine Definition Gottes an sich. Sie lautet: «Einen
Gott haben, heißt etwas haben, worauf du dein Herz hängst und
verläßt.» Worauf du letzten Endes setzt, vertraust, heißt das. Und Luther
spricht von denen, die sich in ihrem Kopf den Gedanken machen
«Ich glaube» (sie sind mithin Theisten), «wovon aber des Herzens
Grund nichts erfähret» (sie glauben nicht). Ihr Herz vertraut auf etwas
ganz anderes. Sie fühlen sich sicher, wenn sie Geld haben, oder Macht,
oder Prestige; dieses ist also — ihr Gott, ihr Abgott. «Allein das
Trauen und Glauben des Herzens macht beide, Gott und Abgott», sagt
Luther. Wenn er recht hat, dann heißt das für alle, Theisten wie
Atheisten: Wir beten immer, es fragt sich nur, zu welchem Gott. Wir
strecken uns aus nach dem, worauf wir uns verlassen, wir orientieren
uns daran, wir gehorchen dem, was «unser Gott» ist. Alle tun das.

202



Aber zu merken, welchen Gott man wirklich hat, das ist das Problem.
Soweit Luther.

Modern ausgedrückt, heißt das: Wir stehen hier vor der
Unterscheidung von Weltanschauung und Glauben, von im Ueberbau
eingelagerten Vorstellungen und Glauben, von Theorie und Existenz.
Und wir stellen fest: Der mächtige Gott, der eingreift oder eingreifen
kann, von außen und von oben, war in biblischen Zeiten fester
Bestandteil der Weltanschauung. Nur Toren, nur Wahnsinnige konnten
sein Dasein bezweifeln. Warum werben dann die Propheten so
vergeblich darum, an ihn zu glauben? Hätte es nicht ein Leichtes sein
müssen und außerdem sehr angenehm, sich wie ein Kind auf diesen
großen Vater zu verlassen? Oder hat diese schöne Gleichung eben
auch damals schon — nicht gestimmt? Sprechen dafür vielleicht die
Klagepsalmen, in denen vom Schweigen Gottes, vom Verlassensein
von Gott die Rede ist? Wären uns in ihnen die biblischen Menschen
sehr nahe?

Vielleicht haben wir zu euphorisch, zu triumphalistisch die Bibel
gelesen. In ihr wird sehr viel geklagt. Das Seltsamste aber, und allem
theistischen Denkansatz diametral entgegengesetzt, ist dies: Der biblische

Gott — klagt auch!
Ich denke an dieser Stelle noch nicht an den Mensch gewordenen

Gott, nicht an den Menschen Jesus, der leidet, weint und klagt, auch
schon vor der Passion. Ich denke zunächst an die Klagelieder Jahwes
um sein Volk, das nicht auf ihn hören will. «Was habe ich nicht alles
getan für dich, mein Volks?» heißt es da bei Jesaja; und bei Hosea:
«Warum nur, warum willst du dich von mir wenden?» Dies ist nicht
die Stimme der Allmacht. Dies ist die Stimme des werbenden Freundes,
der verschmähten Liebe, des verlassenen, trauernden Geliebten. Eine
Berliner Pastorin hat einen solchen Hosea-Text eines Tages einer
Frauengruppe vorgelegt, ohne zu sagen, daß er aus der Bibel sei, und
die Frauen gebeten, eine Ueberschrift dafür zu suchen. Die Vorschläge
waren: der verlassene Freund, die Klage des Liebenden, oder auch
einfach: Du.

Ist das der allmächtige Gott?
Nun, die theistische Gottesvorstellung vom mächtigen Herrscher

ist bei den Propheten nicht einfach weg. Jederzeit könnte der
Herr das treulose Volk vernichten, davon reden sie ja. Aber eines
ist sicher: gerade mit diesem Erweis seiner richtenden Macht hätte er
sein eigentliches Ziel nicht erreicht. Was dieser Gott will, ist Vertrauen.
Das aber läßt sich nicht erzwingen, auch durch Allmacht nicht.
Erzwungenes Vertrauen — das wäre ja keines. Und so ist die Drohung mit
dem Gericht auch nichts anderes als der Ausdruck von Zorn und
Schmerz verschmähter Liebe, letzter Versuch des Werbens, in Bitterkeit

und Trauer.

203



Ist das der allmächtige Gott?
Was wir hier vor Augen sehen, ist nichts anderes als die

spezifische Ohnmacht der Liebe. Sie kann nur werben, nur rufen, nur bitten,
nur warnen; sie kann nicht und soll nicht — herrschen. In einem
Gedicht von Fulbert Steffensky «An die droben» heißt es: «Ihr habt
uns verschwiegen, daß er Liebe ist, und daß Liebe Herrschaft
zerbricht, und zuerst die eigene.» Liebe und Herrschaft schließen sich aus.

4. Die Kraft der Schwachen

Vielleicht ist hier der Punkt, in dem der biblische Gott im äußersten
Gegensatz steht zum Grundgesetz der heutigen Gesellschaften, in Ost
und West und im durch Ost und West bestimmten Süden. Diese
Gesellschaften sind auf Herrschaft geradezu gebaut. Vielleicht ist hier der
Punkt, wo die Gemeinde dem Grundgesetz unserer heutigen Welt
am deutlichsten widersprechen muß. Aber wir haben noch nicht
genügend gesehen, was das heißt. Was bedeutet denn die «Ohnmacht der
Liebe»? Sie ist ja nicht Kraftlosigkeit. Paulus schreibt im 1. Korinther-
brief von der Schwachheit Gottes, die stärker ist als die Kraft der
Menschen. Und Dietrich Bonhoeffer schreibt einen Satz aus dem
Gefängnis, der theologisch noch kaum bedacht ist, geschweige denn
angeeignet von der christlichen Gemeinde: «Nur der ohnmächtige Gott —
kann helfen.» Wie lernen wir es, die Schwachheit Gottes, wenn sie
denn als einziges uns wirklich helfen kann, theologisch zu denken?

Ich möchte hier auf eine Erfahrung zurückgreifen, der ich sehr viel
verdanke. Sie wissen vielleicht, daß ich beim «Politischen Nachtgebet»
mitgearbeitet habe, das fünf Jahre lang in der Antoniterkirche in Köln
gehalten worden ist. Wenn eine informelle Gruppe, wie wir es waren,
fünf Jahre zusammenbleibt und regelmäßig ihre Arbeit bringt, dann
ist das eine ganz beachtliche Zahl. Und es wird niemanden verwundern,
daß es in dieser Zeit in der großen Gruppe Krisen gab. Eine dieser
Krisen war so schwerer Art, daß es aussah, als ob wir aufhören müßten
zu arbeiten, auf Grund von Ueberbelastung, auf Grund von
gruppendynamischen Prozessen; es schienen auf einmal nicht mehr genug
Leute dazusein, die dieses alles weiter auf sich nehmen wollten. In
dieser Lage sind wir gerettet worden durch ein paar Leute, die bis dahin
ganz im Schatten der Gruppe gestanden hatten, zum Beispiel gehörte
zu ihnen ein Sprachbehinderter, der kaum etwas hatte beitragen
können, weü er so schwer stotterte. Er und einige andere «Schwache»
in unserer Gruppe, die aber immer zum Arbeitskreis gekommen waren,
einfach weil sie sich da wohl fühlten, weil die Atmosphäre von Freiheit,
Streit und Menschlichkeit ihnen Heimat gab — die traten jetzt, als die
«Stars» schon hinwerfen wollten, hervor und hielten die Arbeit am
Leben. Sie boten ihre Mithilfe an, sie wollten auf jeden Fall, daß es

204



weiterginge, und der Wärmestrom ihres Vertrauens, ihrer Erwartung,
ihrer Liebe zu unserer Gemeinde war so groß, daß er andere ansteckte
— die Krise wurde überwunden.

Ich habe damals etwas verstanden von der Kraft der Schwachen.
Sie liegt nicht in dem, was sie leisten. Sie liegt in dem, was sie erwarten,

erhoffen, unbedingt haben wollen. Sie hegt in dem Ruf, den sie
darstellen. Das Vertrauen der Schwachen ist kostbar; es heilt, es
befreit, es hat schöpferische Kraft.

Könnte es sein, daß alle menschlichen Gruppen und
Gesellschaften, die auf Herrschaft gebaut sind, zugrunde gehen müssen,
weil sie dem Willen des Schöpfers nicht entsprechen? Wir werden
darauf zurückkommen müssen. Und könnte es sein, daß auch unsere
linkschristlichen Gruppen und Gemeinden nur allzuoft dem Abgott
des Leistungsprinzips dienen? Sicher, wir haben verstanden, daß wir
aktiv sein müssen, daß wir gar nicht genug tun können beim heutigen
Zustand der Welt. Aber wo das, was wir leisten, zur Hauptsache wird,
da entsteht wieder Herrschaft, Herrschaft der Tüchtigen. Und damit
ist die Krise vorprogrammiert. Der Wärmestrom erwartungsvoller
Liebe versiegt, der allein eine Gruppe erhält.

Ich jedenfalls bin durch jene Erfahrung der «Kraft der Schwachen»
nicht nur sehr beschämt und sehr beglückt worden, ich bin auch darin
bestärkt worden, neu nach Gott zu fragen. Liegt die schöpferische
Kraft Gottes, dem Menschen gegenüber, vielleicht gar nicht in dem,
was er über uns verfügt, sondern in dem, was er von uns vertrauensvoll

erbittet? Beharrlich, dringlich, wie ein Liebender? Und wo denn
machen wir diese Erfahrung?

5. Der Wert des einzelnen

Vielleicht ist hier der Punkt, vom einzelnen zu reden. Wir kommen
aus Tiefen, die wir selbst nicht kennen, auch nicht durch unser «Tun»
erreichen können — die aber selbst hinter allem, was wir tun, stehen.
Zerstörend, wenn das, was wir tun, Lüge enthält; stärkend, strömend,
tröstend, wenn es der Wahrheit unserer Tiefe entspricht. Luther
unterscheidet hier «Herz» und «Werk»; genauer noch spricht er von
«des Herzens Grund». Hier gilt kein Image, wie es in der Welt um uns
herum gilt, wo es oft nur darauf ankommt, welchen Eindruck man
macht, nicht aber, wer wir wirklich sind. Entziehen wir uns diesem
Selbstbetrug, versuchen wir, wie wir es als Christen sollen, uns selbst
und unser Wirken zu bedenken (in der Meditation, im Gebet), dann
lernen wir: die Wahrheit setzt sich, von innen heraus, in uns selber
durch; wir können nicht verfügen. Die sanfte, ganz sichere und
unerbittliche Stimme der Wahrheit, unserer Wahrheit bringt sich unser

205



Leben hindurch zur Geltung, will immer mehr Befreiung, immer mehr
Mut — für uns.

Eines ist sicher: Es handelt sich bei dieser Erfahrung nicht um
eine innerseelische Idylle, abgetrennt von der profanen Welt um uns
herum, nicht um «Neuen Romantizismus». Vielmehr erwächst ja
unsere Begegnung mit der Wahrheit unserer selbst gerade aus unserem
Leben, unserer Arbeit, unserer Militanz in der profanen Welt. Dieses
bedenken wir, zurückkehrend zu uns selbst, zur Quelle alles Tuns, zur
Quelle der Wirkungen, der gewollten und der nichtgewollten, die von
uns ausgegangen sind. Dorothée Solle würde hier von der «Hinreise»
sprechen, in uns selbst hinein, die der Rückreise in die Welt, in der wir
wirken, korrespondieren muß, damit wir uns und die Welt nicht
betrügen. Der einzelne Mensch gewinnt damit, und das ist ja von
Anfang an christlich gewesen, einen unvergleichlichen Wert. Er gewinnt
einen Wert, der weit über das hinausgeht, was er leistet.

Es ist sehr schwer, in der Herrschaftstradition, aus der wir kommen,

von diesen wichtigsten Zusammenhängen richtig reden zu lernen.
Werden wir sie nicht sofort wieder mißverstehen im Sinne der
Selbstaggression? Werden wir nicht sofort wieder denken, wir müßten
uns eben ein «reines Herz» besorgen, unsere heimlichen bösen Motive
aufspüren und bekämpfen, wir müßten eben «heiliger» sein, als wir es
sind? Die Kirchen, aus denen wir kommen, reden zwar von Gnade,
lehren aber weitgehend mehr Selbstentlarvung und Selbstaggression.
«Wir selbst» sind etwas, was zu bekämpfen, zu unterdrücken und zu
beherrschen ist. Wir sollen uns nicht so wichtig nehmen: unseren
Hunger nach Liebe, nach Wahrheit, nach nicht-entfremdeter Arbeit,
unseren Hunger danach, Gerechtigkeit zu erleben (und nicht nur
Macht), unseren Hunger nach einer brüderlich-schwesterlichen
Gesellschaft, in der wir gebraucht werden, aber auch selbst wichtig sind.
Frühzeitig genug wird dieser Hunger den Kindern schon ausgetrieben, so
daß sie (daß wir!) lernen, ihn zu überspielen und zu vergessen. So
kommt die tiefste Lüge in unser Leben.

Jesus aber preist die selig, die hungrig sind, die nach Gerechtigkeit
schreien, die sich nicht abwimmeln lassen, wie der Blinde von Jericho.
Oder wie, in moderner Form, eine 14jährige Schülerin, die sagte: «Wenn
das stimmte mit Gott und der Gnade, dann müßte man doch viel
öfter etwas davon merken. In Wirklichkeit ist es aber so, daß man keinen

Fehler machen darf. Man muß immer fit sein, sonst ist man gleich
out. Vielleicht hat man ja mal einen Freund, der sich wirklich für
einen interessiert; mit dem kann man dann auch über seine Fehler
reden; aber auch nur so lange wie man gegen den keinen Fehler
macht. Die Kirche gibt einem von der Gnade nur die Idee, aber nicht
die Sache selbst.»

206



Hat sie nicht recht? Die verbale Botschaft heißt: Gnade. Die reale
Wirkung der Welt, und damit die non-verbale Botschaft, heißt aber:
Disziplinierung. Eine klassische Double-bind-Situation also, psychologisch

gesprochen. Und wie immer ist die non-verbale Botschaft die
stärkere; sie kommt an. Sie verpflichtet die Christen, deren tiefste
Wahrheit der Schrei nach nicht-entfremdetem Leben ist, zur Harmonie
mit der entfremdeten Gesellschaft. Gerade weil die verbale Botschaft
(oder, wie die Schülerin sagte, die Idee der Gnade) bleibt, fest installiert

im religiösen Ueberbau einer Gesellschaft, soweit die Kirchen in
ihr Einfluß haben, ist so schwer zu erkennen, daß ja nur die Zustimmung

zu dieser Idee von uns erwartet wird, aber beileibe nicht der
Versuch, sie ernst zu nehmen. Denn das hieße, auch den Kampf
um eine Aenderung der Gesellschaft aufzunehmen, damit die Gnade
einen Leib bekomme und in Strukturen übersetzt und antreffbar werde.
Gerade das wird nicht erwartet. Auf diese Weise wird das Salz um seine
Kraft gebracht: die Idee des Salzes salzt nicht.

Wenn ich die Erfahrung, daß Gesellschaft und Kirche unsere
Kräfte, die der Erneuerung dienen könnten, in Selbstaggression
umleiten, theologisch richtig interpretiere, so ändert sich auch das
Verständnis von Sünde. Die Sünde des einzelnen liegt zuerst und
zutiefst gerade nicht in dem, was wir tun, auch nicht in den Motiven
unseres Tuns; sondern sie liegt in unserer Bereitschaft, uns das Wichtigste

ausreden zu lassen, sie liegt darin, daß wir zu wenig erwarten.
Ich möchte die theologische Kategorie der Erwartung einführen.
Dem Gott, der unser Vertrauen erwartet, entspricht der Mensch,
der die Erfüllung seines Lebens erwartet. Sünde besteht dann zuerst
und zutiefst darin, daß wir nicht insistieren auf unserem Hunger nach
Nicht-Entfremdung; daß wir resignieren und dann religiöse Surrogate
nehmen, zum Beispiel die Idee, die nicht-inkarnierte Idee der Gnade.

Damit versäumen wir zugleich unsere tiefste Pflicht — die Pflicht,
uns fähig zu machen zur Militanz und in der Erfahrung des Kampfes
zu wachsen, uns selbst zu entwickeln, damit wir d a sind in der Welt.
Heute geht das nur so, daß wir uns die Entwicklungsmöglichkei-
t e n zugleich erkämpfen müssen.

Der Psychoanalytiker Erikson sagt, die weißen Industriegesellschaften

litten vor allem daran, daß es in ihnen so wenige Erwachsene
gebe! Das steht im Einklang mit dem Neuen Testament, das uns anhält
zu wachsen und zum vollkommen erwachsenen Menschen in Christus
zu werden. Damit ist nicht gesagt, seelisches Wachsen im Sinne der
Psychologie sei dasselbe wie Wachstum im Glauben. Aber wer seelisches
Wachsen verweigert, es sich ausreden läßt, der zerstört sich das Instrument,

auf dem der Glaube musizieren könnte.

207


	Theologie der Befreiung - Befreiung der Theologie : was können wir heute theologisch tun?

