
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 7-8

Artikel: "Dein Reich komme" : Worte von Christoph Blumhardt (1842-1919)

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HULDRYCH BLANKE

«Dein Reich komme»
Worte von Christoph Blumhardt (1842-1919)

«Auf Erden! An allen Geschlechtern soll das Böse untergehen und
das Gute zur Herrschaft kommen: das ist das Ziel im Volke Israels,
und Jahrhunderte hindurch wurde das Ziel treu festgehalten. Das Ziel
war ein irdisches, nicht, wie wir Christen meinen, ein himmlisches,
sondern ein himmlisches auf Erden, und insofern ein irdisches, ein
erdisches: denn es handelt sich darum, daß auf Erden die Zustände gerecht
und gut werden, daß auf Erden Gottes Name geheiligt werde, daß
auf Erden Gottes Reich sei und auf Erden sein Wille geschehe. Die
Erde soll das ewige Leben verkündigen. Wir wollen noch so glänzen,
daß der Himmel uns beneidet.

Gott in der heutigen Welt. Heute ist die Zeit, wo der Herr Jesus
mehr in der Welt steht, als unter uns Gläubigen Freuen wir uns
darüber. Das ist nicht die schönste Zeit gewesen, wo wir uns in kleinen
Versammlungen zusammengeschlossen haben. Heute sind in der Welt
die Bewegungen, und die guten Regungen der Herzen müssen offenbar
werden. Dort muß es herauskommen, was Jesus Christus ist, im Namen
des allmächtigen Gottes, der die Menschen geschaffen hat, daß sie sein
Ebenbild werden sollen. Es ist der Charakter unserer Zeit, daß es weit
über die kleinen Kreise hinausgeht und daß die Gläubigen müssen Freude

haben, wenn es draußen auf den fernen Gebieten des Menschen
auch ein wenig hell wird.

Der Mensch, inmitten der Schöpfung hat die Empfindung,
daß er für etwas da ist — nicht nur für sich, sondern für etwas anderes.
Größeres — verloren Sie sitzen heute auch in den Kirchen meist
bloß im Gedanken an sich, jeder seufzt um sich herum und sucht da
etwas an sich und für sich und weiß selbst nicht was. Da möchte man
ihnen allen heute zurufen: Menschen, vergesset euch! Denket an die
Sache Gottes! Fanget an, dafür zu schaffen, oder wenigstens: lasset's
euch ein Leid sein, daß ihr nichts zu schaffen habt als nur für eure
kleinlichen Interessen. Das ist unser größter Jammer, daß uns der liebe

Gott nicht recht brauchen kann: kein Wunder, daß wir dann
verkommen, trotz aller Kultur. Jeder Mensch verkommt, auch in irdischen
Dingen, wenn er nicht tätig ist als Glied eines Ganzen mit höheren
Zielen; und jeder gedeiht schon in irdischen Verhältnissen, der mit
Lust und Liebe für etwas arbeitet, das größer ist als er selbst. Und die
Menschheit verkommt in ihrem ganzen Lebenswert, leiblich und
geistig, wenn wir nicht etwas zu schaffen haben, als Menschen, für das
Leben der Erde, für die Schöpfung, für Gott.

193



Die Leute haben Angst vor dem Sturz der Welt, ich freue mich
darauf; ich wollte, es würde heute schon anfangen zu krachen und
zusammenzufallen. Denn diese Welt der menschlich Hohen, dies ist und
bleibt der Ausgangspunkt des Elends.»

Es sind in diesem Jahr hundert Jahre her seit dem Tode Johann
Christoph Blumhardts. Nach meiner Art benützte ich die Gelegenheit,
mir sein Lebensbild etwas zu vergegenwärtigen und etwas davon
mitzuteilen. Johann Christoph Blumhardt ist nicht einfach zu begreifen,

was gewiß nicht gegen ihn spricht. Doch durch Blumhardt den
Vater kam es zur Begegnung mit dem Sohn: Christoph Blumhardt dem
Jüngern, den ich besser verstehen kann, dessen Leben und Denken meine

Predigt gewidmet sein möchte.
«Dein Reich komme.» Von dieser Bitte des Unser Vaters war das

Leben, Denken und Wirken beider, des Vaters und des Sohns, ganz
erfüllt, jenes des Vaters in unerhörter Dringlichkeit. Er sah das Reich
Gottes im Anbruch, in drei Stufen: 1. im Kampf, den er mit den
Dämonen um die Einzelseele der Gottliebin Dittus führte; 2. in der
Bußbewegung, die seine Gemeinde Möttlingen daraufhin erfaßte; 3. weltweit:

Die Heilung der Gottliebin und die Erweckung seiner Gemeinde
waren ihm deutliche Anzeichen, daß die Stunde des universalen Durchbruchs

des Gottesreichs gekommen sei, da Gott seinen Geist ausgießen

werde über alles Fleisch — was Blumhardt täglich erwartete.
Christoph Blumhardt, der Sohn und Nachfolger, mußte sich dann

nach des Vaters Tod mit der Tatsache auseinandersetzen, daß das so
dringlich erwartete Reich verzog, was er nüchtern und realistisch tat.
Warum ist es ausgeblieben? fragte er sich und fand in Nachdenken und
Beten die Antwort: durch das Versagen der Christen. Sie sind nicht
die Vorhut des Reiches Gottes, nicht «das Salz der Erde», nicht
bereit, sich selbst zu opfern in die Verhältnisse hinein, wie es als Salz
ihre Berufung ist. Es ist frommer Egoismus, der das Reich aufhält.

Dabei zielen Blumhardts Anklagen vor allem in drei Richtungen:
an die Adresse 1. der Kirche, 2. der pietistischen Frömmigkeit und
3. des Wunderglaubens, so eine Skepsis vertiefend, die schon dem Vater

nicht fremd war.
1. Die Kirche ist System statt Bewegung: System in der Lehre, wo

sie Formeln zu lernen und zu repetieren fordert, statt zu lebendiger,
immer neuer Erfahrung aufzufordern; System in der Liturgie, wo sie
Formen repetiert, die falsche Geborgenheit vermitteln; System als
Institution, indem sie sich einbildet, selbst etwas zu sein. Etwas zu
haben, besitzen, behalten wollen, selbst etwas sein wollen, ist zwar menschlich,

sagt Blumhardt, aber nicht evangelisch. Eine Gemeinde im Sinn

194



des Evangeliums ist «eine Magd», sagt er, die nichts für sich sucht,
sondern bereit ist, alles zu geben im Auftrag ihres Herrn.

2. Der Pietismus, der in seinen Anfängen außer der persönlichen
Glaubens erfahrung, zu der er wieder führen wollte, auch die
Bruderschaft der Christen, ja der Menschen im Auge hatte, ist in
Blumhardts Augen verkommen zur religiösen Selbstsucht. Das Heil des
Einzelnen steht im Mittelpunkt, nicht mehr das Heil der Welt.Die Frage:
Wie werde ich selig? und die Sucht nach dem Genuß solcher
Erfahrung in Erweckungen und Gebetszirkeln sind zum einzigen
Inhalt dieser Frömmigkeit geworden.

3. Das Wunderverlangen. Auch in Blumhardt dem Jüngern
offenbaren sich jene Kräfte der Heilung, die den Vater so berühmt
gemacht hatten und das von ihm erworbene Bad Boll zu einem von weither

aufgesuchten Zentrum seelisch und körperlich Kranker. Auch der
Sohn betet für die Kranken, legt ihnen die Hand auf und heilt viele,
aber auch auf diesem Feld erkennt er den frommen Egoismus: Jeder
sucht nur seine eigene Heilung, keiner die Heilung der Welt.

Leonhard Ragaz hat es «die kopernikanische Revolution im
Christentum» genannt, was Blumhardt der Jüngere aufgrund solcher
Einsicht dann als Evangelium neu verkündigt hat. Wie die Menschen
einst von Kopernikus lernen mußten: Nicht die Sonne bewegt sich um
die Erde, sondern die Erde um die Sonne, so müssen wir, sagt Ragaz,
von Blumhardt lernen, daß es menschliche Anmaßung ist, wenn wir uns
Gott als sich um den Menschen bewegend vorstellen; es ist den

Menschen bestimmt, sich um Gott zu bewegen. Nicht: Gott ist für mich da,
sondern ich bin für Gott da. Nicht: meine Seligkeit, sondern: das Reich
Gottes. Nicht: Jesus für mich, sondern: Jesus mit mir für die Welt,
was bedeuten kann: mit Christus sterben, damit die Welt in Christus
Leben findet.

Blumhardt der Jüngere hat dies nicht nur gepredigt, er hat mit
seinem Leben demonstriert, was das bedeutet; doch müssen wir, um
seine Entscheidungen zu begreifen, noch etwas weiter ausholen. In aller
Verderbnis der Zeit, die Blumhardt mit scharfem Blick erkannte,
überhörte, übersah er nie das Seufzen, Sehnen, Suchen der Geschöpfe
nach der erlösten Schöpfung. Ja, in dieser Sehnsucht sah er mit Paulus
das Göttiiche selbst am Werk, das den Durchbruch des Reiches
Gottes in dieser Schöpfung sucht. Besonders deutlich glaubte er solch
göttlich inspiriertes Suchen zu erkennen im Kampf des Menschen für
eine gerechtere Gesellschaft. Hier, konkret gesprochen in der
sozialistischen Bewegung, war für ihn je länger desto deutlicher Gott selbst
wirksam — «inkognito». «Ein Atheist, der Freiheit und Gerechtigkeit
sucht, steht Gott näher als der Fromme, der sich nur um die eigene
Seele kümmert», konnte Blumhardt auf den Vorwurf, daß die Sozia-

195



listen ja Atheisten seien, antworten, und er bekräftigte seine Erkenntnis,

indem er sich immer entschiedener auf die Seite der sogenannt
Gottlosen stellte, in Christi Nachfolge. 1899, auf einer Protestversammlung

der Gewerkschaften in Göppingen, tritt er erstmals politisch
in Erscheinung und ergreift das Wort zur sogenannten «Zuchthausvorlage»,

die schon die bloße Aufforderung zum Streik mit Zuchthaus
bestrafen will; bald darauf tritt er in die Sozialdemokratische Arbeiterpartei

ein; dann läßt er sich als sozialdemokratischer Abgeordneter in
den Württembergischen Landtag wählen — Schritte, die einen Sturm der
Entrüstung auslösen. «Ein Schwabenstreich», schreibt der «Basler
Anzeiger» als Titel. Die Kirchenbehörde fordert ihn auf, Recht und
Titel eines württembergischen Pfarrers zurückzugeben, sowie die
pfarramtlichen Rechte in Bad Boll. «Ich stehe allein. Kein Mensch
begreift mich und meine Entscheidungen», schreibt er — hoffend, daß sein
Schritt Anteil am Sterben Jesu für die Welt bedeute.

«Wir stehen im letzten Kampf, wo Tod und Leben ringen»,
heißt es in einem Lied, das Blumhardt damals niederschrieb, das wir
anschließend hören werden. Er schrieb es in der Ueberzeugung, daß
der Kampf zwischen Licht und Finsternis, zwischen der Macht der
Liebe und den Mächten der Zerstörung in unserem Jahrhundert in eine
Endphase getreten sei. Wird die Christenheit die Zeichen der Zeit
erkennen, ihre Aufgaben wahrnehmen? Trotz aller gegenteiligen
Erfahrungen ist seine Hoffnung, daß sie erwachen würde aus ihrem Schlaf
und antreten zum Kampf, nie ganz erloschen; und nie verließ ihn die
Gewissheit, daß dort, wo Menschen sich ganz und gar Gott hingeben,
Kräfte Gottes frei werden, die die Welt tatsächlich verwandeln.

«Wir stehen im letzten Kampf ...» Daß sich in diesem Kampf
eine Niederlage abzeichnet, unsere Niederlage, war mein Eindruck
kürzlich im Theater, als ich dort die Szenen «Groß und klein» von
Botho Strauß sah. Eine Frau, Lotte, geht durch eine Welt, in der
Eiseskälte herrscht. Sie sucht Liebe, ist bereit und fähig, Liebe zu
geben, und stößt, wo sie auch anklopft, auf Panzer aus Eis. Es ist ein
Passionsweg, der hier gezeichnet ist: der Passionsweg einer Frau,
die verschlüsselt «eine Gerechte» genannt wird, in der «Gott da ist»,
ja die christusähnliche Züge hat (etwa wenn sie einem betrunkenen
Türken den verlorenen Schuh anzieht), die ihren Mitbürgern in ihrer
Liebesbereitschaft als «Fremde», als «Närrin», als «Irre» erscheint —
als «ein ekliger Engel», der seine Ankunft deshalb mit «Fürchte dich
nicht» ankündigen muß. Sie ist also, biblisch gesprochen, ein «Stein
des Anstoßes» in einer Welt, die sich nach Botho Strauß von der Hölle
mehr inspirieren läßt als vom Himmel. «Es war der Teufel», sagt eine
andere Frau in seinem Stück, nach einer furchtbaren, vernichtenden
Auseinandersetzung mit ihrem Gefährten. «Ach normal», antwortet

196



dieser, psychologisch scheingebildet, «ganz normal, mein Herz. Jeder
muß mal aus sich heraus. Wir haben es gut in den Griff bekommen.»
«Nein. Der Teufel», antwortet sie — was mich an Gottliebin Dittus
erinnerte, «weißt du denn, was der Teufel überhaupt für ein mächtiger

Kerl ist?»
Dieses Stück von Botho Strauß möchte als ein Zeichen der Zeit

verstanden sein. Ja, man kann sagen, bald unaufhörlich suchen die
Dichter unserer Zeit uns, ihren Zeitgenossen, solche Zeichen zu geben.
Als Christen sollten wir sie erkennen. Blumhardt der Jüngere, ich bin
überzeugt, hätte sie erkannt, hätte wie im Sozialismus auch in der
gegenwärtigen Literatur Fingerzeige Gottes entdeckt — ein letztes Zeichen
Gottes vielleicht, uns zu erinnern: «Wir stehen im letzten Kampfe,
wo Tod und Leben ringen»: In euren schwachen Händen, ihr Christen,
liegt es, die Welt zu retten — aus Gottes Kraft. «Drum bleibet treu und
weichet nicht», der Glaube kann Berge, kann Welten versetzen.

Eine Erfahrung, die er als Wunder bezeichnete, durfte Blumhardt
in der Tiefe, die er in Christi Nachfolge durchschreiten mußte, machen.
Unter dem Kreuz, ausgerechnet, sagt er, findet der Mensch das, was er
vorher auf den Wegen des frommen Egoismus suchend, nicht gefunden
hat: das Leben. «Einen Menschen, der für etwas da ist, kann nichts
umbringen», sagt Blumhardt, und: «Es ist das Reich Gottes, das uns
Menschen unseren eigentlichen Lebensinhalt gibt», das uns unsere
eigentliche Bestimmung eröffnet. Deshalb, sagt er, erfahren wir das
Kreuz, das es uns bringt, als eine «sanfte Last», als eine «Wohltat» —
als Frieden in unserer Seele, nach Jesu Verheißung: «Wer sein Leben
verliert um meinetwillen, der wird es finden.»

Wir stehn im letzten Kampf und Strauß,
wo Tod und Leben ringen;
drum bleibet treu und haltet aus;
sonst kann's euch nicht gelingen.
Es stürzt die Welt, die alte, ein,
und Jesu Christi Reich allein
ersteht auf ihren Trümmern.

Der Heiland kommt, und nahe schon
ist er zu uns gekommen.
Bald hat der Siegsposaune Ton
die ganze Welt vernommen.
O bleibet treu, weicht nicht zurück;
laßt bis zum letzten Augenblick
in Reih und Glied euch finden.

(Predigt vom 6. Juli 1980 in der Kornfeldkirche Riehen)

197


	"Dein Reich komme" : Worte von Christoph Blumhardt (1842-1919)

