
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 1

Artikel: Klassenkampf ohne Klassenhass? : Ein Gespräch

Autor: Boeschenstein, Willi / Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLI BOESCHENSTEIN — ULRICH HEDINGER

Klassenkampf ohne Klassenhaß?

Ein Gespräch
Lieber Herr Hedinger,
Ihr Beitrag «Parteinahme für Gerechtigkeit und protestantische
Rechtfertigungslehre» in der Novembernummer der Neuen Wege hat mein
ganzes Interesse als Nichttheologe gefunden. Seit ich als junger Idealist

aus persönlichen Nöten heraus durch Ragaz und Blumhardt den
Weg zu einem auf die evangelische Botschaft vom Reiche Gottes
gegründeten Sozialismus fand, haben diese Gedanken mich immer
beschäftigt und mein Leben unter den evangelischen Imperativ gestellt:
Kämpfe! Das hatte ich mit meinen zum atheistischen Kommunismus
sich bekennenden Freunden auch nach meiner Wendung gemeinsam,
daß ich von der Notwendigkeit des Klassenkampfes trotz seiner
Ablehnung durch die meisten Christen überzeugt blieb. Aber während
diese Freunde den Klassenkampf mit einem aus allen bitteren
Lebenserfahrungen, etwa als Arbeiter in einem Großbetrieb, immer neu
genährten und sich vertiefenden Haß verbanden, an welchem sie mit
zunehmendem Alter seelisch zerbrachen, versuchte ich meinen Zorn und
meine Empörung nicht zum Haß sich ausweiten zu lassen, sondern
dem Beispiel eines Martin Luther King, eines Helder Cämara, eines
Ernesto Cardenal zu folgen, die in allen harten Kämpfen auf die den
Haß überwindende Liebe bauten.

Aus diesem Grunde kann ich Ihre Ausführungen auf Seite 310/311
nicht unwidersprochen lassen. Mit Recht fordern Sie zwar die unter
dem Unrecht Leidenden auf, sich mit allen Kräften zu wehren. Auch
ich verstehe, daß den Geplagten manchmal Gefühle des Zornes und der
Empörung erfassen. Das erfahre ich ja selber auch. Es mag auch gut
sein, wenn man solchen Gefühlen einmal spontan Luft schafft. Wenn
aber Haß einen Menschen oder eine Menschengruppe zutiefst ergreift,
dann verändert er das Leben grundsätzlich und bringt immer neues
Unrecht hervor. Wenn ich daher den Haß nicht als bahnbrechende
Kraft für neue positive Entwicklungen bejahen kann, so empfinde ich
es als unrecht und unverständlich, wenn ein Theologe solchen Leuten
wie mir «oberflächliches Verständnis von biblischer Vergebung und
Versöhnung» oder «frommes und vornehmes Uebersehen» der Realitäten

unterschiebt.
Wollen Sie sich auf das Evangelium abstützen, wenn Sie «Haß

als Kehrseite der Fähigkeit zur Liebe» positiv beurteilen? Ihre
psychologische Rechtfertigung überzeugt mich nicht. «Das Ziel christ-

19



liehen Tuns und Glaubens bleibt eine das Reich Gottes widerspiegelnde
Gemeinschaft der Solidarität», schreiben Sie zu Recht. Wenn im
Namen des Evangeliums zu einer Solidarität des Hasses aufgerufen werden

soll, so frage ich mich, was solches mit Jesu Leben und Botschaft
zu tun hat.

Wenn ich Sie darin nicht verstehe, so geht es mir um mehr als ein
Wortgeplänkel, sondern um eine Lebenshaltung, die Verständnis und
Rechtfertigung des Hasses nicht gleichsetzt, aus der Sicht des Evangeliums

nicht gleichsetzen kann.
Mit freundlichen Grüßen Willi Boeschenstein

Lieber Herr Boeschenstein,
Für das Interesse, mit dem Sie meinen Aufsatz über protestantische
Rechtfertigungslehre und politische Parteinahme für Gerechtigkeit
studiert haben, möchte ich Ihnen herzlich danken. Sie nehmen Anstoß
an meinem Versuch, «Haß» als vorübergehendes Motiv des
Widerstandes unterdrückter Menschen zu akzeptieren. Ich unternahm ihn
in der Ueberzeugung, daß es angesichts der Lethargie und Resignation
der Unterdrückten nicht gleich die erste und vornehmste Aufgabe der
christlichen Verkündigung sein soll, den Haß zu bekämpfen und
darüber das zu vergessen, was Haß bewirkt: Unrecht, Ausbeutung,
Verhöhnung, Zynismus, Folter. Aus meinem Aufsatz geht aber deutlich

hervor, daß für mich der Kampf um Gerechtigkeit in die
Vergebung und damit auch in die Ueberwindung des Hasses mündet.

Ihre Kritik macht indessen deutlich, wie gefährlich und
problematisch es ist, «Haß» als Moment — auch nur als vorübergehendes
Moment — einer Theologie des Widerstandes und der Befreiung gelten

zu lassen. Zwar halte ich dafür, daß man sehr wohl zwischen Haß
und Haß unterscheiden muß, zwischen Haß als Verachtung der Lieblosen

und Mächtigen gegenüber den Kleinen, Unbeholfenen und Liebenden

und Haß als Gefühl der Geschlagenen und Getretenen gegenüber

ihren Schlägern. Verdient etwa eine Frau, die plötzlich erkennt,
wie sehr sie durch den Machttrieb ihres Mannes in ihren
Lebensmöglichkeiten betrogen worden ist und die ausschreit: «Ich hasse Dich»,
gleich die Belehrung, wie unchristlich Haß sei? Dennoch hat mich Ihre
Kritik dazu geführt, mich zu fragen, ob die erwähnte Unterscheidung
zwischen Haß und Haß nicht eine sehr problematische Seite hat. Es ist
mindestens nicht leicht, die Grenze zwischen dem berechtigten
Aufschrei jener Frau und einer revanchistischen Haltung, die in Haß macht,
anzugeben.

Ich erlaube mir dennoch die Frage, was Sie von den Worten der

20



Bibel halten, die positiv vom Haß gegen das Böse reden. Ich denke
an eine Stelle wie Psalm 139, 22; ich denke an das scharfe Wort Jesu

gegen die, die aus Rücksicht auf Familien- und Ehebande den Ruf in
die Nachfolge überhören, wie es Lukas 14, 35 überliefert. Ich möchte
nun keineswegs sagen, daß Ihre totale Ablehnung des Hasses unbiblisch
sei. Das wäre unfair, mehr als unfair. Denn Sie wie ich wissen, daß
nicht alles, was buchstabenmäßig in der Bibel steht, deswegen schon
biblisch ist. Dennoch kann ich für mich die erwähnten Stellen nicht aus
der Bibel streichen. Ich bin froh für diese Worte, auch wenn sie als
solche haarscharf in die Nähe eines unbiblischen, unjesuanischen
religiösen Fanatismus geraten. Sie erinnern mich daran, daß uns das
Wort Gottes nicht auf einen «psychologischen Pazifismus» verpflichtet,

der den Bedrängten und Gefolterten sofort, unvermittelt und in
einer Art von überschwänglichem Idealismus mit dem Gebot der
Feindesliebe ins Haus fällt.

Ich bin froh, daß mir das Gebet Jesu Zeit läßt. Es lädt mich ein,
um das Kommen des Reiches Gottes zu beten, um den Advent, der
uns vom Häßlichen und Gemeinen, das uns angetan wird, befreit.
Schließlich lädt es uns ein, um Vergebung der Schuld zu bitten. Wer
christliches Verhalten durch und durch vom Haß rein halten will, der
überspringt meines Erachtens die Zeitspanne, die uns Jesus einräumt,
damit wir nach dem Eintreffen der Zeichen des Reiches Gottes mit
der Bitte um Vergebung auch den Haß ablegen können. Das Reich
Gottes macht unsern Haß überflüssig. Der Edelmütige distanziert sich
vom Verbitterten, nicht aber der Christ, der in der Sehnsucht nach
Gerechtigkeit um die Aufhebung aller Ursachen der Verbitterung
kämpft.

Mit freundlichen Grüßen Ulrich Hedinger

Ein Hinwels aus der Tradition
«Deine Feinde sind auch meine Feinde, ich hasse sie glühend.» Die
Rechtfertigung des Hasses, die von dieser Stelle in Psalm 139 auszugehen

scheint, hat — zusammen mit anderen Bibelstellen — schon die
ältere moraltheologische Tradition von Augustinus bis Thomas
beschäftigt. Von ihren Erkenntnissen wäre einiges zu lernen.

Thomas behandelt den Haß in einem Traktat der «Summa Theo-
logica» über «Die menschlichen Leidenschaften». Seine Ueberlegungen
lassen sich in drei Punkte zusammenfassen:

1. Haß ist eine Leidenschaft. «Leidenschaften» machen zwar
«zur Sünde geneigt», soweit sie «außerhalb der Vernunftordnung

21


	Klassenkampf ohne Klassenhass? : Ein Gespräch

