
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 6

Artikel: Leonhard Ragaz und die Anfänge der Dialektischen Theologie (zweiter
Teil und Schluss). 3., Der Kampf um Blumhardt zwischen Barth und
Ragaz ; 4., Barths Weg vom Religiösen Sozialismus zur ersten
Fassung des Römerbriefes

Autor: Herkenrath, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SILVIA HERKENRATH

Leonhard Ragaz und
die Anfänge der Dialektischen Theologie

Zweiter Teil und Schluß

3. Der Kampf um Blumhardt zwischen Barth und Ragaz

Religiöser Sozialismus oder Hausandachten?

Die jüngeren religiös-sozialen Pfarrer — obwohl bereits eher auf der
theologischen Linie Kutters — fühlten sich immer noch von Ragaz'
«praktischem Ernstmachen» angezogen und waren noch nicht zur
endgültigen Abkehr bereit. Die Loslösung Barths vom Religiösen Sozialismus

und der Bruch mit Ragaz erfolgten erst im Jahre 1916, im gleichen
Jahr, in welchem Barth zum Präsidenten der religiös-sozialen
Konferenz gewählt worden war. Barths Entschluß, sich von Ragaz
loszusagen, war die Konsequenz einer Auseinandersetzung mit diesem über
das Verständnis von Christoph Blumhardt.

In der Zeit der erwähnten Zusammenkunft von Pratteln las Barth
Zündeis Blumhardtbuch und rezensierte ein Jahr später Christoph
Blumhardts «Hausandachten». Im Sommer 1916 schickte er die
Rezension an die Redaktion der «Neuen Wege». Ragaz war mit Barths
Blumhardt-Verständnis nicht einverstanden. Seine Bedenken bezogen
sich vor allem auf jene Stellen der Rezension, wo Barth schrieb: «unserer

Sache — unserer Hoffnung» sei «gegenwärtig besser gedient mit
Hausandachten als mit Abhandlungen. Unsere Dialektik ist auf einem
toten Punkt angelangt, und wenn wir gesund und stark sein wollen,
müssen wir von vorn anfangen» — «und zwar nicht aufs neue mit dem
eigenen Tun, sondern mit einem stillen 'Warten' auf Gottes Tun».
Der Hinweis, Blumhardt gehe «freundlich, aber ganz unbeteiligt vorbei

an uns sozialistischen Theologen» und sei «ohne schwarze und
rote Brillen» zu lesen, muß Ragaz besonders tief getroffen haben.
Ragaz schien Barths Blumhardt-Interpretation zu eng, zu sehr mit
einer theologischen Richtung verbunden. Nach seiner Meinung sollte
Blumhardt nicht «zum Heiligen einer theologischen Schule» gemacht
werden. «Er soll auf seiner einsamen jesusnahen Höhe bleiben; es sollen
zu ihm alle möglichen, vom Kampf des Tages verwundeten Leute
kommen dürfen und nicht neue Wunden empfangen.» Barth habe
Blumhardt vielleicht doch etwas «mit Seitenblicken» gelesen, schrieb
er diesem. «Sie werden den Theologen eben auch nicht so leicht los, er
sitzt bei uns allen leider zu tief. »25

173



Damit wies Ragaz die Rezension zurück mit der Bitte um Neubearbeitung.

Barth fühlte sich verletzt. Einige Tage später schrieb Ragaz
erneut an Barth, um seine Bedenken zu konkretisieren: «Daß Sie
Blumhardt nach meinem Gefühl außerordentlich richtig verstanden
und das Gold in dem schlichten Gefäß dieses Andachtsbuches meisterhaft

herausgeholt haben, will ich nicht versäumen nochmals zu sagen.
Meine Einwände beziehen sich also wirklich nur auf die Form der
Einführung. Und da ist es beim abermaligen Durchlesen des Aufsatzes
wieder der gleiche Punkt gewesen, der mir zu schaffen gemacht hat:
Sie steilen Blumhardt zu sehr dar als Einen, durch den Andere gerichtet

werden.»26
Ohne Zweifel wendete sich Barth mit seiner Rezension auch

gegen seine eigene bisherige Haltung; sie bedeutet Absage an den
Religiösen Sozialismus und Hinwendung zu seiner eigenen Theologie des
Wortes. Ragaz fürchtete, daß Blumhardts Alterswerk durch Barths
Interpretation herausgelöst würde aus dem Gesamtdenken des Boller
Theologen; daß eine Teilwahrheit zur ganzen gemacht würde. «Ich
weiß», heißt es in diesem zweiten Brief an Barth, «wie er (Blumhardt)
sich an Dingen freut, die er selbst nicht machen könnte und die er doch
für nützlich und nötig hält. Er weiß, daß es auch Leute geben muß, die
Vorträge und Abhandlungen schreiben. Er weiß, daß auch gekämpft
und dreingeschlagen werden muß. Er selbst hat das auch getan, und
wie! Wenn er nun alt und ruhiger geworden ist, wenigstens äußerlich,
sollen wir, sollen vollends ganz junge Menschen ihn nachahmen? Blumhardt

jedenfalls weiß, daß wir an unserem Orte auf unsere Weise uns
zu stellen haben.»

Gottesreich und Weltreich — Trennung oder Interdependenz?

Einen weiteren Streitpunkt in Barths Interpretation bildete die Frage
der Eschatologie. Ragaz wehrte sich gegen eine scharfe Trennung
zwischen Diesseits und Jenseits in der Theologie Blumhardts. Ragaz'
Sicht der Eschatologie bei Blumhardt entspricht seiner eigenen
Reichgottestheologie. Er hat das Reich Gottes nie einseitig als eschatologische,

sondern immer auch — in gegenseitiger Interdependenz — als
innerweltliche Größe verstanden. Bei vielen Blumhardt-Schülern sah er
jedoch die Tendenz, Gottesreich und Weltreich vollständig zu trennen

und damit die Linie des «zu Gott hin» abzuschneiden.
Umgekehrt meinte die Theologie auf der Linie Kutters, auch

die Dialektische Theologie, im Religiösen Sozialismus eine Ueber-
betonung des «zu Gott hin», der «relativen Hoffnung» zu sehen, welche

leicht zur Verselbständigung der säkularen Idee — ohne
Rückkoppelung zum Ursprung, zu Gott — zur bloßen Ideologie werden

174



könnte. Barth nun wollte diesen Schritt der Rückbesinnung immer wieder

tun, das heißt Gott hinter der Idee immer wieder suchen. Darin
knüpft die Dialektische Theologie bei Kutter an und führt die
Auseinandersetzung mit dem Religiösen Sozialismus weiter. Daß sie in dieser
Schärfe geführt wurde, rührt meines Erachtens von einer Fehlinterpretation

der Ragazschen Theologie her. Ragaz war sich der Gefahr
einer Ideologisierung der Weltkräfte stets bewußt. Er hat auch immer
wieder mit Vehemenz darauf hingewiesen, daß das Kommen des
Gottesreiches nicht vom menschlichen Tun abhängig gedacht werden
dürfe. Ragaz verstand sich als aktiven Kämpfer, und im Kampf konnte
es wohl geschehen, daß sich die relative Hoffnung beinahe zu einer
absoluten auswachsen konnte. Grundsätzlich aber galt ihm die These,
daß das Relative nur Sinn haben könne vor dem Hintergrund eines
Absoluten.

Barth sandte die unveränderte Rezension an den «Freien Schweizer

Arbeiter». Damit war die Diskussion abgebrochen: die Wege gingen
auseinander. In dieser Zeit begann Barth mit der Auslegung des Römerbriefes,

während Ragaz den Kampf für den Frieden in der Welt
aufnahm.

4. Barths Weg vom Religiösen Sozialismus zur ersten Fassung des
Römerbriefes

Sozialdemokrat ohne «Bekenntnis» zum Sozialismus

1911 kam Barth als 25jähriger Pfarrer in die aargauische Industrie-
und Bauerngemeinde Safenwil. Ganz dem Subjektivismus der liberalen
Theologie verbunden, wurde der junge Pfarrer in seiner Gemeinde mit
den sozialen Nöten der Safenwiler Arbeiterschaft konfrontiert. Barth
nahm sein Landpfarramt sehr ernst, sowohl in seinem Verkündigungsauftrag

als auch in seiner Seelsorgepflicht. Es war deshalb unerläßlich,
daß er sich mit dem Sozialismus seiner Zeit auseinandersetzte. Dies
brachte ihn in die Nähe des Religiösen Sozialismus. Für Barth stellte
sich — wie schon für Kutter — das Problem, von Gott politisch und
theologisch in einem zu reden. Zu diesem Grundproblem Barthscher
Theologie sagt Marquardt: «Barth ist vor allem darin ganz Religiöser
Sozialist der Kutterschen Provenienz, daß er sein Reden von Gott
ebenfalls an der politischen, speziell der sozialen Wirklichkeit
mindestens entworfen, implizit aber noch in den spätesten Wendungen seiner

Theologie auch entwickelt hat.»27
Kutter löste das Spannungsverhältis zwischen sozialer

Wirklichkeit und theologischem Reden von Gott dergestalt, daß die soziale
Frage von der Wirklichkeit getrennt und zur gottimmanenten theolo-

175



gischen Größe wurde. Barth hingegen hielt — wenn ich es richtig
sehe — das Spannungsverhältnis aus, entwickelte es weiter und machte
es zu einem wesentlichen Bestandteil seiner Theologie. Thurneysen
weist darauf hin, daß biblisches Denken bei Barth immer existentielles
Denken bedeutet. «Darum ist Karl Barths theologisches Denken von
Anfang an ausgerichtet auf das Leben des Menschen. Die Existenz,
das Dasein des Menschen auf der einen Seite, das Wort Gottes auf
dieses Dasein zukommend, es aufgreifend und umwandelnd auf der
andern Seite, das sind die beiden Pole, zwischen denen es wieder zu
blitzen beginnen muß, damit der Lichtbogen entstehe, der alles er-
hellt.»28

Im Spannungsfeld dieser beiden Pole war es Barth auch möglich,

zum konkreten Zeitgeschehen Stellung zu nehmen und selbst
Mitglied der Sozialdemokratischen Partei zu werden, ohne dabei «seine
Seele zu verlieren», wie sich Ragaz einmal bei ähnlicher Gelegenheit
ausgedrückt hat. Allerdings mußte Barth durch jene Krise hindurch,
in welcher sich der religiöse Individualismus der liberalen Theologie
des 19. Jahrhunderts mit dem praktischen Tun des Sozialismus nicht
mehr vereinbaren ließ. Die autobiographisch bezeugte zweifache
Desillusionierung zu Beginn des Ersten Weltkrieges — das Bekenntnis eines
großen Teils seiner theologischen Lehrer zur Kriegspolitik Wilhelms II.
und die Zusage des internationalen Sozialismus an die Kriegführung
je beider Mächtegruppen — hatte für Barth eine radikale Neubesinnung

auf das Wesen von Theologie und Sozialismus zur Folge. Diese
frühen Erfahrungen bewahrten ihn davor, «die Theologie vom Proletariat

her zu entwerfen»29, wie Kutter dies getan hat.
So erfuhr auch sein Parteieintritt keine religiöse Deutung,

sondern war einfach als praktischer Schritt zu verstehen. Barth selbst
sagte dazu: «Gerade weil ich mich bemühe, Sonntag für Sonntag von
den letzten Dingen zu reden, ließ es es mir nicht mehr zu, persönlich

in den Wolken über der jetzigen bösen Welt zu schweben, sondern
es mußte gerade jetzt gezeigt werden, daß der Glaube an das Größte
die Arbeit und das Leiden im Unvollkommenen nicht aus- sondern
einschließt.»30 Als die SPD 1933 ihren Mitgliedern freistellte, sich auf
einen inneren Ueberzeugungssozialismus zurückzuziehen, wenn ihnen
ihr Amt eine offene Zugehörigkeit nicht zulasse, schrieb Barth an Paul
Tillich, der von dem Angebot Gebrauch gemacht hatte: «Die
Zugehörigkeit zur SPD bedeutet für mich nicht das Bekenntnis zur Idee
und Weltanschauung des Sozialismus. Ich kann mich nach meiner
Auffassung von der Exklusivität des christlichen Glaubensbekenntnisses

zu keiner Idee noch Weltanschauung in einem ernsthaften Sinn
'bekennen' Die Zugehörigkeit zur SPD bedeutet für mich
schlechterdings eine praktische politische Entscheidung.»3l

176



Die Nähe zwischen Barth und Ragaz
in ihrem Verhältnis zur Sozialdemokratie

Im Verhältnis zur Sozialdemokratie zeigt sich meines Erachtens —
entgegen andern Ansichten — die Nähe zwischen Barth und Ragaz. Bei
Barth ist der Parteieintritt eine ebensolche Solidaritätserklärung an
das Proletariat, ein Schritt praktischen Handelns wie bei Ragaz.
Dieser war nach den Erlebnissen des Zürcher Generalstreiks, von
Kutter darob scharf kritisiert, in die Partei eingetreten. Auch für
Ragaz bedeutete die Zugehörigkeit zur Sozialdemokratie nicht einfach
«Bekenntnis zur Idee und Weltanschauung des Sozialismus», wenigstens
nicht zum ideologisch-dogmatischen Sozialismus, wie er in der
Schweizerischen Sozialdemokratie zur Zeit des Ersten Weltkrieges propagiert
wurde. Ragaz war kein bequemer Parteigenosse. In der Frage des
Anschlusses an die Dritte Internationale stellte er sich vehement gegen
die offizielle Parteidoktrin; in den dreißiger Jahren bekämpfte er das

Einbiegen der Partei auf die Linie der bürgerlichen Landesverteidigung.
Sozialismus war für Ragaz kein ideologisch gefüllter Begriff, sondern
christlich-ethisch geprägte Lebenshaltung, die den Menschen —
unabhängig von jeder Parteidoktrin — von Fall zu Fall nach
gewissensimmanenten Kriterien handeln heißt. Ragaz hätte mit Barth von der
Exklusivität des christlichen Glaubensbekenntnisses sprechen können,
das neben sich keine andere Idee oder Weltanschauung dulde. Für
Ragaz war der Sozialismus nichts anderes als ein Teil christlicher
Verkündigung. Er betonte stets, daß das Christentum die volle Wahrheit
des Sozialismus beinhalte, daß es aber umgekehrt mehr sei als bloß
Sozialismus. Der Sozialismus ist für Ragaz eine Glaubenswahrheit,
dessen A und O Christus bleibt: Christus als die permanente Revolution

Gottes.
Ordnen wir Ragaz' Sozialismusbegriff in das zweidimensionale

theologische Denken von relativer und absoluter Hoffnung ein, so
werden zwei Sichtweisen erkennbar: einerseits der Sozialismus von Gott
her als zentrales Anliegen des Evangeliums und als Verheißung des
kommenden Gottesreiches und andererseits der politische Sozialismus
der Sozialdemokratie als mögliche Aufgabe des Menschen in seiner
staatsbürgerlichen Verantwortlichkeit. Ragaz' Arbeitsfeld blieb der
«relative» Sozialismus, der aber ohne den «absoluten» göttlicher
Gerechtigkeit nicht denkbar ist.

Sozialismus als Standpunkt der Göttlichkeit Gottes (Barth)
und als Standpunkt der Menschlichkeit Gottes (Ragaz)

Wenn Ulrich Dannemann in seiner unlängst erschienenen Arbeit
«Theologie und Politik im Denken Karl Barths» für diesen den Begriff

177



des radikalen revolutionären Sozialismus als Standpunkt Gottes
nachweist, drängt sich der Versuch auf, gewisse Parallelen zwischen Barth
und Ragaz festzustellen. Dieser Versuch kann meines Erachtens nicht
darin enden, daß wir mit Marquardt sagen: «Praktisch schloß Barth
in seinem Verhältnis zum Sozialismus an Ragaz an, theologisch eher
an Kutter.»32 Der Eindruck, daß Ragaz den Sozialismus als bloße
«gottgewollte Dynamisierung des Christentums» im Bereich des Relativen
gesehen hat, ist meines Erachtens nur halb zutreffend. Der den beiden
Theologen gemeinsame Begriff — nicht expressis verbis bei Ragaz,
aber doch deutlich erkennbar — des radikalen Sozialismus als Standpunkt

Gottes soll jedoch auch nicht dazu verleiten, eine völlige Identität

der beiden Ueberzeugungen zu konstruieren. Hinter Barths
Sozialismusverständnis steht ein ganz anderer Gott als hinter demjenigen von
Ragaz. In der Terminologie der dialektischen Theologie könnte man
bei Barth vom Sozialismus als Standpunkt der Göttlichkeit Gottes, bei
Ragaz vom Sozialismus als Standpunkt der Menschlichkeit Gottes
sprechen. Diese Unterscheidung kennzeichnet die Differenz besser als
eine solche in Theologie und Praxis, die eine Vermischung der beiden
Ebenen von Relativem und Absolutem voraussetzt. Von dieser
Vergleichsbasis aus lassen sich auch die Unterschiede der beiden
Auffassungen in ihrem Bezug zum «relativen Bereich» erklären. Für Barth
ist dieser Bezug aus seinem Gottesverständnis heraus irrelevant. «Der
radikale revolutionäre Sozialismus ist der Standpunkt des Absoluten,
des echten Jenseits aller gesellschaftlichen Relativitäten, der Standpunkt

Gottes. Der radikale Sozialismus, der den Standpunkt Gottes
vertritt, ist die einzige Position, die mit 'den Wirklichkeiten des
gegenwärtigen Aeon, mit Kapitalismus, Nationalismus und Militarismus'
keinen Frieden zu schließen bereit ist, weil ihre Zielsetzungen keine
'Gegenwartsarbeit' innerhalb des Bestehenden intendieren, weil sie
die Relativitäten dieses Aeons ablösen will durch das Absolute: durch
die 'revolutionäre Wirklichkeit' der Gerechtigkeit.»33

Barths Verständnis der Wirklichkeit Gottes als Extra-nos erlaubt
keine Kontinuität der gesellschaftlichen Verhältnisse im Hinblick auf
die Revolution des Gottesreiches. Die Wirklichkeit Gottes stößt sich
nicht an der Wirklichkeit der Welt. Deshalb ist es auch völlig
unbedeutend, ob die Sozialdemokratie von den Grundsätzen des Sozialismus
abweicht oder nicht, ob sie sich selbst entfremdet, ob sie atheistisch
bleibt oder sich christlich nennt.

Anders bei Ragaz, wie wir festgestellt haben. Für ihn bedeutet
die absolute Hoffnung auf die Revolution des Gottesreiches
Verpflichtung, Arbeit, Kampf in der Bewegung auf Gott hin, weil Gott in
Christus die Revolution anbrechen ließ, weil der Mensch in Christi
Nachfolge auf das Reich hin mitwirken soll. So ist es für Ragaz emi-

178



nent wichtig, daß sich der Sozialismus auf seinen Ursprung besinnt,
daß er die Wendung von Marx zu Christus vollzieht.

Barths Entdeckung, daß das Thema der Bibel die Göttlichkeit
Gottes sei, führte ihn nach dem Ersten Weltkrieg zur Abfassung
der ersten Auflage seines Römerbrief-Kommentars. Darin zeigt sich
ein rigoroses Neudenken der Beziehung Gott—Mensch. Gott wird
außerhalb jeglichen menschlichen Denkens und Handelns lokalisiert;
menschliche Reformversuche werden unwichtig, da sie an Gottes
Wirklichkeit vorbeigehen. «Da man Gott radikal nicht 'haben' kann,
da 'es' ihn überhaupt nicht 'gibt', deshalb ist Gott auch nicht im Nein,
im Unweltlichen oder Irrationalen zu fassen; deshalb führt auch die
Kritik am Bestehenden nicht über das Menschliche hinaus, sondern ist
sie bestenfalls nur Hinweis auf Gott; deshalb kann sie gerade in ihrer
Radikalität auch die relative Würde des Menschlichen anerkennen
und lächelnd, geduldig, dankbar im Profanen 'Gleichnisse des
Himmelreichs' wahrnehmen.»34

Barth selbst schreibt dazu: «Es war immer schon alles fertig ohne
Gott. Gott sollte immer gut genug sein zur Durchführung und Krönung
dessen, was die Menschen von sich aus begannen. Die Furcht des
Herrn stand nicht objektiv am Anfang unserer Weisheit, sondern
seine Zustimmung wurde immer nur so im Vorbeigehen zu erhaschen
gesucht. Und je größer der Eifer für Gott wurde, desto größer wurde
die Nicht-Unterordnung unter das, was Gott eigentlich will, denn
wenn es einmal im Ansatz an jenem Merken gefehlt hat, so kann auch
das, was daraus folgt, nichts göttlich Neues und Hilfreiches sein,
sondern wird im letzten Fall zu einer Reform oder bloß Neudrapierung
der alten Weltverhältnisse, die vom Standpunkt Gottes aus betrachtet
mehr schadet als hilft, weil es über die Notwendigkeit des Kommens
seines Reiches hinwegtäuscht.»35

Dialektische «Reaktion» auf den Religiösen Sozialismus

Barth fordert im Römerbrief die Absage an jede Kompromittierung
Gottes, das heißt auch die Absage an jene weltlichen Bewegungen,
mit denen man das Reich Gottes herbeizuführen meint. «Aller Glanz
und alle Wucht einer 'christlichen Politik' können nicht darüber
täuschen, daß sie gerade als solche den Wurm in sich trägt. Gott ist nicht
dabei, gerade wenn und weil wir ihn dabei haben wollen.»36 Fraglos gilt
diese Zurechtweisung auch dem Religiösen Sozialismus: «Sozialdemokratisch,

aber nicht religiös-sozial. Der Verrat am Evangelium gehört
nicht zu den politischen Pflichten. »37

Ragaz hat die Seitenhiebe Barths aus dessen Römerbriefauslegung
wohl herausgehört. So wie er jedoch der Reformation in ihrem Ver-

179



hältnis zur spätmittelalterlichen Theologie des Katholizismus ein großes
Recht zubilligt, die Wahrheit, die der Katholizismus gehütet hat,
jedoch nicht verkennt, so sieht Ragaz die Rolle der Dialektischen
Theologie darin, die Bäume des Religiösen Sozialismus nicht in
den Himmel wachsen zu lassen, das heißt auf die Wahrheit aufmerksam

zu machen, welche die «religiöse Revolution in ihrem einseitigen
Vorwärtsstürmen» übersehen könnte. Grundsätzlich aber sah Ragaz
die dialektische «Reaktion» auf den Religiösen Sozialismus nur als
vorübergehendes Zurückdrängen der Revolution Christi: «Wenn diese
(gemeint sind die autoritären und pietistischen Ruheasyle der
Dialektischen Theologie) ihren Dienst getan haben, dann werden die
gestauten Fluten die Dämme zerbrechen und in Kraft weiterstürmen, der
Freiheit entgegen, die ihre Autorität in sich selber hat, nämlich im
lebendigen Christus und seinem heiligen Geist, Christus entgegen, der
mehr ist, als Paulus und Augustinus, dem ganzen Reich Gottes ent-
gegen.»38

«Bindestrich-Christentum»

Im September 1919 sprach Barth an der religiös-sozialen Konferenz
in Tambach (Thüringen) zum Thema «Christ in der Gesellschaft».
Eigentlich hätte Ragaz bei dieser Gelegenheit zu Worte kommen sollen,
er war jedoch infolge Krankheit verhindert. Günther Dehn sieht in
Ragaz' Fernbleiben sein großes Versäumnis. Dadurch sei er in Deutschland

nie recht wirksam geworden.39 Ragaz selbst fügt bedauernd bei:
«Viele der Deutschen lernten dadurch die Hauptelemente unserer
religiös-sozialen Botschaft zum ersten Male kennen und wurden
dadurch mächtig angezogen; aber sie lernten sie in ihrer dialektischen
Fassung und Entstellung kennen, und dadurch wurde ihre
revolutionäre Wirkung paralysiert.»40

Barth ist mit seinem Tambacher Vortrag erstmals einer größeren
Oeffentlichkeit bekannt geworden. Er betonte darin, daß das Reich
Gottes nicht erst mit unseren Protestbewegungen beginne, sondern
eine Revolution bedeute, die vor allen Revolutionen wie vor allem
Bestehenden dagewesen sei. Damit erteilte er erstmals öffentlich eine
Absage an jegliches Bindestrich-Christentum: «Schnell zur Hand sind
alle Kombinationen, wie 'Christlich-sozial', 'evangelisch-sozial',
'religiös-sozial', aber höchst erwägenswert ist die Frage, ob die
Bindestriche, die wir da mit rationaler Kühnheit ziehen, nicht gefährliche
Kurzschlüsse sind.» Barth bezweifelte die Annahme, daß Menschendienste,

wenn diese auch in christlicher Liebe und durch die Erleuchtung

Gottes geschähen, Gottesdienste werden könnten. Es sei nicht
damit getan, Christus ein weiteres Mal zu säkularisieren, zum
Beispiel durch die Sozialdemokratie oder durch den Pazifismus «da

180



graut uns davor», meinte er, «wir möchten doch eben Christus nicht
ein neues Mal verraten». Nicht unsere sogenannten Gottesdienste,
sondern «das ganz Andere an Gott, das sich gegen alle Säkularisierungen,

gegen alle bloßen Anwendungen und Bindestriche sträubt, treibt
uns mit zwingender Kraft, unsererseits auszuschauen nach einem
wurzelhaften, prinzipiellen, ursprünglichen Zusammenhang unseres
Lebens mit jenem ganz andern Leben. Wir wollen leben und nicht
sterben.»4i Neben diesem Leben, neben Gott, ist kein anderes Leben
möglich. Gott als das ganz andere Leben bereitet uns Unruhe und
führt uns in eine Oppositionshaltung allem Bestehenden gegenüber:
«Wir stehen tiefer im Nein als im Ja, tiefer in der Kritik und im Protest

als in der Naivität, tiefer in der Sehnsucht nach dem Zukünftigen
als in der Beteiligung an der Gegenwart. Wir können den Schöpfer
der ursprünglichen Welt nicht anders ehren, als indem wir schreien
nach dem Erlöser der jetzigen Welt.»42 Aber, meint Barth an die
Adresse auch der Religiösen Sozialisten, wir können nicht «durch
Kritisieren, Protestieren, Reformieren, Organisieren, Demonstrieren, Sozialisieren

und Revolutionieren, und wenn dabei das gründlichste und
umfassendste gemeint wäre, etwa dem Sinn des Gottesreiches Genüge
leisten».43

An dieser Stelle müßte Ragaz Barth wiederum entgegentreten und
die Anschuldigungen zurückweisen: Das Kommen des Gottesreiches
ist die in Christus begründete absolute Hoffnung. Diese «ruht nicht
auf Menschen und menschlichen Einrichtungen, sondern auf Gott
allein». Wir meinen nicht, «daß eine menschlich gemachte soziale
Umwälzung das Kommen des Gottesreiches bedeute, sondern wir wissen,
daß ohne das Walten der Kräfte des Gottesreiches die soziale
Umwälzung keinen Wert hätte» .44

Daneben aber steht unwiderruflich Ragaz' Aufforderung zur
Mitarbeit im Bereich des Relativen: «für das Reich Gottes arbeiten,
heißt immer näher zu Gott dringen».45 Konsequenterweise müßte nun
Ragaz die Frage an Barth richten: Ist es denn überhaupt sinnvoll,
irgend etwas in dieser Welt zu tun? Barth antwortet darauf: «Die tiefste
Unsicherheit in bezug auf den Wert unserer eigenen Arbeit muß den
tiefsten Willen in uns erzeugen, rechte, gesunde, vollendete Arbeit zu
tun; es könnte ja, wenn der Funke von oben kommt, das Unvergängliche

im Vergänglichen zur Erscheinung kommen.» «Mag denn alles,
was wir im Rahmen des jeweilig schlechthin Seienden und
Geschehenden tun können, nur Spiel sein im Verhältnis zu dem, was
eigentlich getan werden sollte, so ist es doch ein sinnreiches Spiel,
wenn es recht gespielt wird. »46

Anmerkungen
25 Ragaz an Barth, 18.7.1916.
26 A. a. O., 28.7.1916.

181



27 Marquardt, S. 70.
28 Briefwechsel Barth-Thurneysen, S. 20.
29 Schellong, S. 95.
30 A. a .0., S. 30.
31 Ev. Komm. 2, 1977, S. 111.
32 Marquardt, S. 83.
33 Dannemann, S. 35.
34 Busch, Einleitung Briefwechsel, S. 11f.
35 Römerbrief I, S. 229.
36 A. a. O., S. 385.
37 A. a. O., S. 290.
38 NW, März 1919, S. 123.
39 Dehn, Die alten Zeiten, S. 219.
40 MW, Bd II, S. 191.
41 Tambacher Vortrag, S. 13.
42 A. a. O., S. 28.
43 A. a. O., S. 33.
44 Ragaz, Weltreich, Bd. Il, S. 73.
45 Ragaz, Dein Reich komme, Bd I, S. 63.
46 Barth, Tambacher Vortrag, S. 25f.

Bibliographie
K. Barth, Ein Christ in der Gesellschaft (1919), Eine Tambacher Rede, Würz¬

burg 1920.
— Der Römerbrief, 1. Auflage von 1919 (Nachdruck), Zürich 1963.
K. Barth/E. Thurneysen, Ein Briefwechsel, Zürioh 1966.
U. Dannemann, Kart Barth und der Religiöse Sozialismus, in:

Ev. Theologie 2, 1977, S. 127—148.
— Theologie und Politik im Denken Karl Barths, München/Mainz 1977.
G. Dehn, Die alten Zeiten, die vorigen Jahre, München 1962.
Gedenkblatt für Hans Mettler, Zürich 1901.
H. Kutter, Di© Revolution des Christentums, Leipzig 1908.
— Sie müssen. Ein offenes Wort an die christliche Gesellschaft, Jena 1910.
— Wir Pfarrer, Leipzig 1907.
M. Mattmüller, Leonhard Ragaz und der Religiöse Soziaiismus, Eine Biogra¬

phie, Bde I und II, Zollikon 1957, Zürich 1968.
F. W. Marquardt, Theologie und Sozialismus, Das Beispiel Karl Barths, 2. Aufl.,

München 1972.
L. Ragaz, Der Kampf um das Reich Gottes, Erlenbach 1922.
— Ragaz in seinen Briefen, Bd I: 1887—1914, Zürich 1966.
— Mein Weg, Eine Biographie, 2 Bde, Zürich 1952.
— Ein Wort über Christentum und soziale Bewegung, in; Schweiz. Protestan¬

tenblatt 1903.
— Dein Reich komme! Predigten aus den Jahren 1904—1908 am Münster in

Basel 1908, 2. vermehrte Aufl. 1911, neu herausgegeben in 2 Bden,
Erlenbach 1922.

— Sinn und Werden der religiös-sozialen Bewegung, Zürich 1936.
— Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, 2 Bde, Erlenbach 1922.
A. Rieh, Leonhard Ragaz. Eine Skizze von seinem Denken und Wirken, in:

Zeitschrift für evangelische Ethik, 12. Jg., 1968.
D. Schellong, Bürgertum und christliche Religion, München 1975.
Schweizerische Theologische Zeitschrift, 1905.

182


	Leonhard Ragaz und die Anfänge der Dialektischen Theologie (zweiter Teil und Schluss). 3., Der Kampf um Blumhardt zwischen Barth und Ragaz ; 4., Barths Weg vom Religiösen Sozialismus zur ersten Fassung des Römerbriefes

