Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 6

Artikel: Christliche Differenzen zum Marxismus : ein subjektiver Bericht
Autor: Borné, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

christliche Forderung. So hat Helmut Gollwitzer in seinem Buch «Mut
zur Solidaritity die Bedeutung des Reiches Gottes fiir den Christen
aufgezeigt. Fiir ihn enthilt das Reich Gottes das Kernstiick des christ-
lichen Glaubens.

Das Reich Gottes ist indessen kein schimmernder Begriff der
Zukunft (was iibrigens in den Werken von Leonhard Ragaz deutlich
zum Ausdruck kommt). Wir sind alle aufgerufen, an diesem mitzuar-
beiten. Arbeit am Reich Gottes heifit fiir Verdnderungen sorgen und
Losungen suchen, um die Welt menschlicher zu gestalten. Als Behin-
derter sehe ich im Abbau der psychologischen Barrieren einen Schritt
in Richtung Reich Gottes. Deshalb sind alle Christen zur Solidaritit
mit den Behinderten (und natiirlich mit allen Benachteiligten in dieser
Gesellschaft) aufgerufen.

Zwar bedeutet die Kontaktaufnahme mit einem Behinderten oft
ein Wagnis. Schlechte Erfahrungen rithren oft von nichtverstandener
Ablehnung her. Trotzdem lohnt sich eine Begegnung mit einem Be-
hinderten, wie sich iiberhaupt jede Begegnung mit einem Mitmenschen
lohnt.

(Predigt vom 1. und 8. Februar 1981 in Wabern bei Bern und im Kirch-
gemeindehaus Griinenmatt i. E.)

GERHARD BORNE

Christliche Differenzen zum Marxismus
Ein subjektiver Bericht

«Zur Frage der Rezeption marxistischer Theorieelemente in der heutigen Theo-
logie» hat Gerhard Borné auf einer Tagung der Friedrich-Ebert-Stiftung in
Freudenberg einen 33 Seiten starken «subjektiven Bericht» vorgetragen, Wir
verdffentlichen daraus den dritten und letzten Teil, der christliche Differenzen
zum Marxismus aufzeigt, die, wenn wir sie wirklich ernst nehmen, den Marx-
ismus zwar gewiB nicht aufheben, ihm aber vielleicht doch ein menschlicheres
Antlitz vermittein. Borné spricht aus der Sicht eines Pfarrers in Westberlin,
der sich in und mit der 68er Bewegung die marxistische Theorie angeeignet
oder — genauer gesagt — sie in sein christliches Weltverstdndnis integriert hat.

Der erste Teil des Referats befaBte sich mit den verschiedenen Verhaltens-
formen des Christentums gegeniiber dem Marxismus: einerseits mit den nicht-
revolutiondren Positionen der bloBen Polemik oder des bloBen «Dialogs»,
andererseits mit den revolutiondaren Positionen, die entweder dualistisch neben
die marxistische Analyse eine christliche Theologie stellen oder die sich
dialektisch auf eine «umfassende Wechselwirkung» zwischen Christentum und

163



Marxismus einlassen, Borné selbst zahlt sich zur letztgenannten Richtung.
Von daher entwarf er im zweiten Teil einen Weg von der marxistischen Re-
ligionskritik zu einer «<humanistischen Auffassung von christlichem Glauben»,
Mit den marxistischen Theorieelementen der Entfremdung und der Ideologie-
kritik erklarte er das birgerliche BewuBtsein vieler Gemeindeglieder, das sich
denn auch nicht durch moralische Verurteilung, sondern nur durch die gesell-
schaftliche Verdnderung lberwinden lieBe. Die Redaktion

1. Das Klassenproblem

Schwierigkeiten mit biirgerlichen Christen

Mein Verhiltnis zur marxistischen Theorie ist in vielem sehr positiv.
So weit es geht, versuche ich, einzelne Elemente von daher fiir meine
eigene Theorie und Praxis zu iibernehmen. Ich mdchte den Marxis-
mus auch nicht nur als eine Art Steinbruch, das heifit eklektisch be-
nutzen, sondern ich will mich zentralen marxistischen Anliegen stel-
len, den Gesamtduktus des Marxismus mitaufnechmen, soweit immer
er mir vor Augen steht — und meine Moglichkeiten zur theoretischen
Arbeit sind leider bei einer normalen Pfarrerarbeit sehr begrenzt.
Zugleich bindet mich aber diese Pfarrerpraxis an konkrete Probleme,
die meinen Marxismus mitbestimmen. In diesem Sinne sind mir marxi-
stische Theorieelemente sehr wichtig fiir meine Arbeit. Sie geben ihr
mehr Konsistenz, Klarheit und Entschiedenheit. Denn diese Arbeit ist
ja nicht einfach routineméBig oder gesetzlich vorgegeben, sie ist nicht
einfach selbstverstindlich und sowohl von anderen als auch von mir
selbst angefochten. Es gibt in meiner Gemeinde viele Leute, die diese
Arbeit von mir anders haben md6chten — weniger politisch ausgerich-
tete Predigten, einen weniger kritisch und mehr traditionell ausgerich-
teten Konfirmandenunterricht, einen weniger weltlichen Kindergottes-
dienst, eine mehr karitativ und individualistisch ausgerichtete Arbeit
mit behinderten Jugendlichen und so weiter. Mein Kollege und ich soll-
ten nach der Ueberzeugung dieser Leute, wahrscheinlich der groBen
Mehrheit der nominellen Gemeindeglieder, die biirgerliche und kapi-
talistische Umwelt mehr oder weniger bestitigen und nur da und dort
einige Pannenhilfen leisten.

Ich muf diese Menschen annehmen und lieben lernen. Ich kann
sie nicht «verurteileny, sondern muf} zunichst einmal versuchen zu
verstehen, warum sie so sind. Dabei hilft mir die marxistische Theorie.

Ich merke aber auch, daBl mich diese Theorie an einigen Punkten
im Stich zu lassen scheint. Das ist dann der Ort, wo ich mit Motiven
und Konzepten weiterkomme, die mir aus der biblisch-christlichen
Tradition wichtig geworden sind. Diese Tradition ist fiir mich sowie-
so die vertrautere. Ich wurde ja nicht als Marxist erzogen, sondern als
biirgerlicher Christ. Der Marxismus ist erst spiter bei mir wirksam

164



geworden. Meine primidren Motivationen sind deshalb sowieso christ-
liche.

Hilfe aus der Zachdius-Geschichte

Speziell bei diesem Problem des Umgangs mit politischen Gegnern ist
mir eine bestimmte Jesus-Geschichte erneut lebendig geworden. Ich
meine die von Zachius. Mich hat die Geschichte der Begegnung Jesu
mit Zachdus sehr unmittelbar angesprochen, weil in ihr diese Akzep-
tation des politischen Gegners beschrieben wird, die mir zu schaffen
machte und macht. Erinnern wir uns: Alle, die in Jericho Jesus, den
angeblichen Messias, erwarten, denken, daBl er sich mit so jemandem
wie einem Oberzollner nicht abgeben wiirde. Zachidus galt in Jericho
ja als Kollaborateur mit dem Feind, mit der verhaliten romischen Be-
satzungsmacht. Jesus durchschaute aber die offizielle Maske dieses
Zachius. Hinter seinem Geld und seinem gehobenen Status verbarg
sich vielleicht Angst und das Gefiihl: ¢mich mag ja keiner». Jeden-
falls ging Jesus ausgerechnet auf diesen Zachidus zu und schlug die
erwarteten Gespriache mit den etablierten Linken aus, das heil3t mit
denen, die sicher sehr daran interessiert waren, mit Jesus, dem po-
tentiellen Messias, tiber eine politisch subversive Titigkeit zu reden.
Jesus setzte die Akzente anders: Jeder ist wichtig. Jeder will geliebt
werden. Jesus stellt sich quer zu einer blo3 machtpolitischen Kalkula-
tion. Der reiche und relativ michtige Oberzollner hat Freundschaft
und menschliche Akzeptation in diesem Moment notiger als andere.
Wir wissen, da3 Jesus damit etwas bewirkte, daBl er nicht nur das Kopf-
schiitteln der Pharisier und der Zeloten hervorrief, sondern bei jeman-
dem wie diesem Oberzollner Zachidus ein neues Bediirfnis nach
Freundschaft statt nach Geldbesitz hervorrief (Lk. 19). Ich habe diese
Geschichte in Predigten vor Erwachsenen, im Kindergottesdienst, mit
Konfirmanden und bei geistig behinderten Jugendlichen verwendet.
Sie war jedesmal von neuem interessant und hat uns beschiftigt,
offenbar weil sie menschliche Grunderfahrungen ausspricht. Stark
war insbesondere die Reaktion der Gemeinde auf eine Predigt, in der
ich gesagt hatte: «Ich bin manchmal beunruhigt dariiber, wie in dieser
Gemeinde sogenannte Rechte mit sogenannten Linken umgehen und
umgekehrt.» Viele «Rechtey fiihlten sich dadurch angesprochen und
blieben zum Nachgespriach — was sie sonst meist nicht tun — und meine
«linken» Freunde waren etwas verwundert und aggressiv.

Die Trennung zwischen Rolle und Person bei Marx und bei Jesus

Wo gibt es in der marxistischen Theorie im Grundansatz die Be-
schreibung und Begriindung fiir die Annahme eines jeden Menschen,

165



Beschreibung und Begriindung der Liebe zu jedem Menschen trotz
seiner oft destruktiven politischen und sonstigen Rolle oder Funktion
in der Gesellschaft? Indirekt gibt es das wohl auch bei Marx, indem
er die Menschen wegen ihres Eingebundenseins in gesellschaftliche
Strukturen in ihrem personlichen Verhalten sozusagen entschuldigt.l
Aber ich sehe das im Umkreis Jesu und seiner Freunde klarer ausge-
sprochen. Weder im Marxismus noch in der Kirchengeschichte wurde
dies allerdings immer sehr ernst genommen. Gerade auch das Christen-
tum kann sehr intolerant sein. Im Neuen Testament, insbesonders
bei Jesus jedoch bezieht sich diese Akzeptation iiberhaupt auf AuBen-
seiter der Gesellschaft: Frauen, Kinder, Kranke, Fremde, den fernen
Nichsten. Immer wieder begegnet diese Einfiithlung Jesu in die Situation
der Geringgeachteten und Unterprivilegierten. Und gerade der einzelne
Mensch ist wichtig, sogar wenn er mit den herrschenden Kreisen .ver-
bunden ist. Auch er wird in seiner Angst und Not gesehen, auch fiir
ihn gibt es einen Weg zum «Reich Gottes».

Ich weiB}, es gibt auch aus dem Munde Jesu harte Sidtze iiber die
Reichen, die Pharisder, die Unbufifertigen. Fiir sie scheint das «Reich
Gottes» verschlossen zu sein. Aber trennt hier nicht Jesus zwischen
Rolle und Person? Als Reiche, als Pharisier, als UnbuBfertige haben
sie keinen Zugang zu dem, was er als erstrebenswerten Zustand be-
schreibt. Er ruft deshalb zur Umkehr, zum Werden-wie-die-Kinder,
zum Teilen des materiellen Besitzes, zur Preisgabe der moralischen
Ueberheblichkeit, zum Loslassen von einem Ich, das sich in alle Ewig-
keit absichern mochte. Die Maoglichkeit dazu hat grundsitzlich jeder.
Sieht man das im Marxismus grundsétzlich auch so? In der politischen
Praxis sozialistischer Staaten sicht das meist anders aus. Und in re-
volutiondren Situationen wird immer sehr schnell gehandelt, bis hin
zur Totung des Gegners. Christen miifiten eigentlich die groften Hem-
mungen fiir diese pauschale Verwerfung des Gegners haben. Aber ich
kann hier nicht «iiberheblich» sein. Denn erstens war und ist christ-
lich legitimierte Politik oft sehr grausam, und naiv wire es, nicht in
jeder Situation neu zu iiberlegen, was inhumaner ist: die destruktive
Funktion einer Person weiterwirken zu lassen um der erhofften Aen-
derung dieser Person willen oder die Verurteilung, ja Vernichtung von
Funktion und Person, um groBeren Schaden zu vermeiden.

Mir ist auch klar, daB mein Z6gern vor einer raschen und kon-
sequenten «Verurteilung» meiner «Gegner» mit meiner eigenen Klassen-
lage, meiner Mittelschichtsposition zusammenhingt. Ich sitze ja selbst
im Glashaus und werfe ungern mit Steinen. Mich beunruhigt das aber
zugleich, und langsam probiere ich einen Grundsatz lateinamerikani-
scher Theologen der Befreiung aus: «Liebe und Klassenkampf sind
kein Gegensatz.»

166



2. Das Problem
der Anthropologic — am Beispiel behinderter Menschen

Behindertenarbeit im unpolitischen Abseits?

In meiner jetzigen Gemeinde wurde ich sehr bald gefragt, ob ich eine
Arbeit mit geistig behinderten Kindern und Jugendlichen machen
wiirde. Es ging zunichst nur um Konfirmandenunterricht fiir Jugend-
liche in einem Heim und um Spielnachmittage in unserer Gemeinde.
Diese Arbeit mit Behinderten wird inzwischen immer mehr zu meinem
Schwerpunkt. Ich hatte also zugesagt, brauchte aber lange, um das
wirklich zu bejahen. Warum fiel mir das schwer, und warum ist mir
das auch heute noch lingst nicht selbstverstiandlich?

Diese Kinder und Jugendlichen sind meist keine Menschen, die
ie besonders aktiv etwas fiir die Gesellschaft werden tun koOnnen.
Viele von ihnen werden noch nicht einmal in der Lage sein, eigen-
verantwortlich zu handeln. Von hier wird keine grofle Veridnderung
der Gesellschaft zum Besseren kommen. So jedenfalls dachte ich
zunichst oder war ich in der Versuchung zu denken. Was mich weiter
beunruhigte, war: in der Arbeit mit behinderten Kindern und Jugend-
lichen wiirde ich so wenig von den Themen behandeln konnen, die
mich sonst beschiftigen, die heute ja viele Leute beschiftigen, Themen
wie: die Umweltproblematik, das Abriistungs- und Friedensproblem,
theologische und sonstige «anspruchsvolley geistige Dinge verschiedener
Art, und natiirlich die Tatsachen der Ausbeutung und des Elends in
der Dritten Welt. Wiirde ich mich nicht bei dieser Arbeit mit Behinder-
ten in ein unpolitisches Abseits manoOvrieren und aullerdem stindig
geistig unterfordert sein? Nie und nimmer wiirde ich zum Beispiel mit
den geistig behinderten Jugendlichen iiber mein Buch «Christlicher
Atheismusy reden konnen . . .2

Ich habe langsam gemerkt, daB das alles nicht stimmt, daB hier
vielmehr massive Vorurteile im Spiel sind. Ist nicht schon die Tat-
sache, daB in Berlin-West iiber 200 000 behinderte Menschen leben
(geistig, korperlich und psychisch Behinderte sowie Sinnesbehinderte),
ein groBes gesellschaftliches und politisches Problem? Der prozentuale
Anteil der Behinderten an der Gesamtbevolkerung steigt weiter. Von
einer «Randgruppe» kann man also kaum noch sprechen, wenn
rund elf Prozent der Bevolkerung dazuzurechnen sind. Die Frage der
Definition von «Behindertseiny ist natiirlich auch schon ein gesell-
schaftliches Problem. Und was sind die Ursachen fiir Behinderungen?
In vielen Fillen sind das erkennbare gesellschaftliche Bedingungen,
menschlich, das heiflt individuell oder kollektiv verursachte Mingel
und Schidigungen und nicht primédr anonyme, schicksalhaft hinzu-
nehmende Faktoren. Zunehmend wird vermutet und erkannt, daB3 un-

167



ter anderem die Umweltvergiftung Behinderungen hervorbringt. So
wurden zum Beispiel nach dem Giftgasausbruch in Seveso von 1976
in dieser Gegend mehr mifigebildete Kinder als sonst geboren. Auch viel
mehr Totgeburten gab es.3

Der Wert jedes Menschen als Anfrage an den Marxismus

Von der ¢Randgruppe» der Behinderten fillt also Licht auf unsere
Gesellschaft — wie Menschen in ihr dran sind, warum sie krank ge-
macht werden, warum sie sich selbst krank machen, und warum sie
nicht geniigend gesund werden konnen. Ich habe weiter gemerkt,
daf3 der Umgang gerade mit geistig Behinderten ein besonderes Maf3
an pidagogischer Kreativitit und psychologischer Einfiihlung ver-
langt, und ich habe gemerkt, daB ¢erfolgreich» und eigenverantwortlich
zu leben etwas sehr Relatives ist. Auch Leistung ist etwas sehr Relatives,
und wir sind alle mehr oder minder abhéngig — ja auch behindert.

Ich komme also am Problem der Behinderten wieder auf die
mir sonst wichtigen gesellschaftlichen und politischen Dinge. Ich
kann auch diese Arbeit in meinen Marxismus einbauen. Und doch
ist das nicht befriedigend. Ich wei3, ich werde auf diese Art den be-
hinderten Menschen nicht gerecht. Ich stehe in der Gefahr, sie als
Mittel zum Zweck zu benutzen, als Demonstrationsobjekte fiir mir
auch sonst schon bekannte theoretische und politische Sachverhalte.
Wenn ich mich diesen Menschen gegeniiber noch mehr 6ffne oder
siec noch mehr an mich herankommen lasse, dann stellt sich noch
intensiver die Frage, warum ich das tun soll. Ich finde dann letztlich
keine bessere Motivation als diejenige des Glaubens an den Wert und
das Lebensrecht jedes Menschen.

Ist dieser Grundsatz des Werts jedes Menschen, auch des unheil-
bar Kranken, auch des Klassengegners, in der marxistischen Theorie
ebenso klar ausgesprochen wie in der biblisch-christlichen Anthropo-
logie? (Ich spreche jetzt von der Theorie. Die praktischen Realisa-
tionen von Christentum und Marxismus waren und sind unter Um-
stinden ganz anders!) Ueberwiegen in den marxistischen Anthropologien
nicht Bestimmungen wie: der Mensch als arbeitendes, aktives Wesen,
als Subjekt der Geschichte, als gesellschaftlich niitzliches Wesen,
iiberhaupt als gesellschaftliches Wesen?

In der marxistischen Theorie gibt es mittlerweile auch andere An-
sidtze. Ich denke zum Beispiel an den polnischen Marxisten und Philo-
sophen Adam Schaff, der schon vor Jahren sich um eine marxistische
Anthropologie bemiihte, die den einzigartigen und unwiederholbaren
Wert des menschlichen Individuums betonte. Schaff mufite allerdings
feststellen, da3 eine solche Sichtweite, ein solches Interesse im Marx-
ismus bisher kaum entwickelt ist.4

168



Eine Warnung vor billiger Apologetik

Ich sehe dagegen in den christlichen Anthropologien — bereits in
ihren biblischen Anfdngen, dann durch die Jahrhunderte hindurch,
etwa bei Augustin und spidteren Theologen — solche Konzepte wie:
der Mensch als «Ebenbild Gottes», als Geheimnis, das offen ist fiir
Transzendenz. In ithnen wird ausgesprochen, dal der Mensch, jeder
Mensch, nicht vollig rational, weder ganz gesellschaftlich noch natiir-
lich, definierbar ist. Er 148t sich nicht verobjektivieren. Sind solche
Selbstbegrenzungen der Vernunft und Macht des Menschen, solche
Ahnungen und symbolisch zu verstechenden Bilder — dazu gehoren ja
auch Bilder wie der Mensch als «Geschopf Gottes», als «begnadetery
und «gerechtgesprochener Siinder» — nicht gerade wichtig zur begriff-
lichen Fassung dieses zu achtenden Werts jedes Menschen? Dal
eine solche Achtung auch theoretisch ausgesprochen wird, erscheint
mir notig. Diese Achtung auch des Werts behinderter und unheilbar
kranker Menschen ist ja keinesfalls selbstverstindlich. Wir wissen,
dafl zur Zeit des Nationalsozialismus «lebensunwertes Leben» von
Staates wegen vernichtet wurde. Ich weil nun nicht, wie in den heuti-
gen sozialistischen Lindern behinderte Menschen behandelt werden.
Ich will auch nicht billige Apologetik betreiben, denn auch im christ-
lichen Namen wurden die Menschenrechte immer wieder verachtet.
Ich spreche von der Theorie. Ich sehe, wie schon gesagt, diese Achtung
~vor dem Wert jedes Menschen in marxistischen Theorien nicht so klar
ausgesprochen wie in christlich-theologischen. Ist es nun ein Zufall,
dafl man zum Beispiel in der DDR von staatlicher Seite es gerne den
Kirchen iiberldBt, diakonische Arbeit mit behinderten Menschen zu
tun?

Aber machen wir es uns nicht zu einfach! Auch in den christ-
lich-theologischen Entwiirfen ist diese Achtung jedes Menschen ge-
rade dann nicht theoretisch gesichert, wenn er auf Gedeih und Ver-
derb auf eine menschen- und weltiiberlegene Gottpersonlichkeit ange-
wiesen ist. Bekanntlich beschloB der «Schopfer» sehr bald, das miB-
ratene Werk seiner Hinde wieder zu vernichten. Und wer garantiert,
daB er seinen ewigen «Bund» zur Aufrechterhaltung des Lebens auf
der Erde nicht erneut bricht? Auch als Theologen sitzen wir mit unserem
biblisch-christlichen Erbe in einem Glashaus und sollten nicht mit
Steinen werfen. Auch hier diirften statt dessen der Dialog und die ge-
meinsame Praxis von Christen und Marxisten ehrlicher und hilfreicher
sein als die gegenseitige Abwertung und Unterdriickung.

Von meinen Erfahrungen mit geistig behinderten Kindern und
Jugendlichen her liele sich noch vieles zur Anthropologie sagen, weil
gerade der behinderte Mensch uns lehrt, auf was es elementar im Le-

169



ben ankommt, und das widerspricht in zentralen Punkten dem, was
sonst angeblich so wichtig ist und dem allenthalben nachgejagt wird.
Die Behinderten zwingen mich als Theologen auch dazu, die Sache des
Evangeliums nicht primér intellektuell-verbal zu verstehen, sondern
als wirkliche, umfassende Lebenshilfe wirksam machen zu helten.

3. Das Ockologieproblem

Die religiose Dimension der Natur

In meiner Gemeinde beschiftigen wir uns auch mit Fragen des Umwelt-
schutzes und erproben kleine praktische Schritte in Richtung um-
weltfreundlicheren Verhaltens. Ein Oeko-Kreis, der sich regelmiBig
trifft, hat die Initiative. Als christlicher Theologe und als Sympathisant
des Marxismus bin ich hier wiederum herausgefordert. Das &kolo-
gische Umdenken priift ebenfalls unser theoretisches Verhiltnis zu
Christentum und Marxismus. Was ist an diesen geistigen Bezugs-
groBen jeweils storend, und was ist jeweils ermutigend fiir ein grofieres
Engagement in dieser Richtung? Auch hier ist ein Bereich, wo ich die
biblisch-christliche Tradition zum Teil als hilfreicher empfinde als
marxistische Theorieansétze. Zum Teil ist es aber auch umgekehrt.

Ich finde in den marxistischen Theorien keinen radikalen An-
satz, der ein Engagement zugunsten der Natur geistig begriinden konn-
te. Ich sehe ihn eher im Christentum. Finige Aspekte des traditionell-
christlich-theologischen Denkens des Gott/Mensch/Natur-Verhaltnisses
sind mir dabei wichtig. Unter theologischen Gesichtspunkten sind Na-
tur und Leben ein Geheimnis und ein «Geschenky». Wir sind «ohne
Verdienst» in dieses Leben hineingekommen. Insofern ist uns Leben
«geschenkty., Wir konnen es nicht ganz erfassen. So tun sich immer
neue Fragen auf. Weil wir selbst Teil dieses Lebens sind, konnen wir
es nicht aus einer rein theoretischen Distanz betrachten. Insofern bleibt
es uns letztlich «Geheimnisy. Wir sind schlieBlich immer schon von
Natur und Leben abhingig. Insofern sind wir «Geschopfe» im Gegen-
iiber zu einem «Schopfery. Aus all dem folgt, daB der Mensch nicht
das MabB aller Dinge ist und daB insbesondere die menschliche Arbeit,
die Technik und die Wissenschaft nicht der Schliissel zur ganzen Wirk-
lichkeit sind. Redet aber nicht so der Marxismus? Ich habe zumindest
diesen Eindruck, wenn ich an heutige Formen des Ostlichen Marxismus
denke. Ich sehe darin eine Selbstiiberschitzung des Menschen, eine
Selbsttauschung.

Schon der junge Marx ist blind fiir diese religiose Dimension der
Natur. Auf die Frage nach der «Schépfung» antwortet er: «Indem aber
fiir den sozialistischen Menschen die ganze sogenannte Weltgeschichte
nichts anderes ist, als die Erzeugung des Menschen durch die mensch-

170



liche Arbeit, als das Werden der Natur fiir den Menschen, so hat er
also den anschaulichen, unwiderstehlichen Beweis von seiner Geburt
durch sich selbst, von seinem Entstehungsprozef.»5 Fiir Marx ist die
Natur und das Leben nichts, was mit Worten wie «Geheimnis» und
«Geschenk» deutbar wire. Statt dessen gilt fiir ihn die Natur primér
als Material, einseitig als Objekt menschlicher Herrschaft oder als
Rohstoff fiir die Arbeit der Menschen. Die Natur nur so zu betrachten,
ist aber einseitig, und das hat schwerwiegende Konsequenzen.

Die Natur ist vielmehr um ihrer selbst willen interessant und wich-
tig. Das wird heute angesichts ihrer Bedrohtheit und Zerstorung durch
die Menschen deutlicher noch als in fritheren Zeiten. Diese Achtung
vor der Natur um ihrer selbst willen theoretisch und praktisch neu aus-
zudriicken, das brauchen wir heute. Insofern tun wir das wiederum um
des Menschen willen. Aber um des Menschen willen brauchen wir
eben diesen neuen Ausdruck fiir die Achtung der Natur um ihrer selbst
willen. Religiose Theorie und Frommigkeit muB3 hier einen Beitrag
leisten. Einiibung in diese neue Sensibilitit haben wir in meiner Ge-
meinde deshalb bei Taufen, Familien- und Kindergottesdiensten prak-
tiziert. Wir haben uns nicht nur intellektuell vergewissert, sondern
auch gemalt, meditiert, gestaunt und praktische Schritte diskutiert. Ich
kann bei all diesen Versuchen kaum auf marxistische Theorie zuriick-
greifen, sondern lese die Bibel unter diesen Gesichtspunkten mit neuem
Interesse. Die Geschichte vom Turmbau zu Babel oder ein Psalm
23, wo von einem «Hirten» die Rede ist, der zu «griinen Auen» und
¢zum frischen Wasser fiihrty, sind mir neu aufgegangen. Auch
die Ethikhinweise im Neuen Testament sind eine Fundgrube fiir An-
sidtze zu einem okologisch bewuBlteren Verhalten.6

Sozialismus als dkologische Forderung

Doch hier gilt es wiederum, eine billige christlich-theologische Apolo-
getik gegeniiber dem Marxismus zu vermeiden. Denn einmal miilte
auch, und gerade in einer sozialistischen Gesellschaft, eine bessere Ein-
stellung gegeniiber der Natur die herrschende sein konnen — mehr als
in einer vom Christentum meist favorisierten kapitalistischen Gesell-
schaft, weil es im Sozialismus, und eigentlich doch auch im Marxis-
mus, um das Wohl aller und nicht nur weniger (Produktionsmittel-
besitzer und anderer Teile der herrschenden Klasse) geht. Der Marxis-
mus spricht das seinem Anspruch nach sogar besser aus als das Christen-
tum, weil er sich von Anfang an systematisch iber den Klassencharak-
ter der Gesellschaften im klaren wurde. Zum andern war gerade auch
die christliche Theologie aufgrund bestimmter Pramissen blockiert,
diese neu zu fordernde Achtung der Natur um ihrer selbst willen ernst

171



zu nehmen. Wenn etwa der Mensch aufgrund seiner angeblich groferen
Niahe zu einem iibernatiirlichen Gott als dessen «Ebenbildy und «Stell-
vertretery mit der Natur meint nach Gutdiinken schalten und walten
zu konnen — wie schon ihr iibernatiirlicher «Herr», dann ist heute die
Theologie bis in ihre Grundkonzepte hinein zu einem Umdenken auf-
gefordert. Dieses Umdenken hat zum Gliick ldngst begonnen.

*

Es ging mir darum, exemplarisch aufzuzeigen, wie ein dialektisch-
revolutiondres Verhéltnis zwischen Christen und Marxisten aussehen
kann. Diese Inbeziehungsetzung ist zugleich positiv und kritisch, voll-
zieht sich als Ankniipfen und Widersprechen. Wichtig ist mir dabei,
offen und ehrlich zu bleiben, ja erst noch zu werden. Denn noch viele
Vorurteile und Berithrungséngste sind abzubauen. Es wird dabei
deutlich, daB es nicht stimmt, wenn man Marxismus und Christentum
als in sich abgeschlossene und vor allem widersprechende Groflen
behandelt. Lingst schon durchdringen sich beide auf vielfiltige Weise
— sowohl gesellschaftlich-kulturell als auch individuell in unseren
Kopfen und Herzen. Sich dessen bewuBt zu werden, ist ein Beitrag
zum Frieden.

1 Marx schreibt im Vorwort zur ersten Auflage des Kapitals: «Zur Vermeidung
maoglicher MiBverstandnisse ein Wort. Die Gestalten von Kapitalist und Grund-
eigentiimer zeichne ich keineswegs in rosigem Licht. Aber es handelt sich
hier um die Personen nur, soweit sie die Personifikation ékonomischer Kate-
gorien sind, Trager von bestimmten Klassenverhéltnissen und Interessen. We-
niger als jeder andere kann mein Standpunkt, der die Entwicklung der 6ko-
nomischen Gesellschaftsformation als einen naturgeschichtlichen ProzeB auf-
faBt, den einzelnen verantwortlich machen fiir Verhaltnisse, deren Geschopf er
sozial bleibt, sosehr er sich auch subjektiv iber sie erheben mag.»

2 Der Verfasser verweist hier auf seine Dissertation, Sie ist inzwischen im
Chr, Kaiser-Verlag herausgekommen unter dem Titel «Christlicher Atheismus
— radikales Christentum, Studien zur Theologie von Thomas Altizer im Zu-
sammenhang mit Ketzereien der Kirchengeschichte, der Dichtung von William
Blake und der Philosophie von G. F. W, Hegel» (die Redaktion),

3 Egmont R. Koch, Fritz Vahrenholt, Seveso ist iiberall, Die tédlichen Risiken
der Chemie, Koln 1978, S. 50.

4 Adam Schaff, Marxismus und das menschliche Individuum, Hamburg 1970,
S. 58, Es ist kein Zufall, daB Schaff heute in Oesterreich lebt, weil er in Polen
Schwierigkeiten bekam,

5 K. Marx, Oekonomisch-Philosophische Ma‘nuuskripte,' in: Texte zu Methode
und Praxis, Bd. Il, Hamburg 1968, S. 87. '

6 Etwas weiter fiihre ich das unter dem Thema «Wir sind ein Teil der Natur»
aus, in: Umweltschutzforum Berlin, Juli 1979, Heft 43, S. 7ff.

172



	Christliche Differenzen zum Marxismus : ein subjektiver Bericht

