
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 6

Artikel: Christliche Differenzen zum Marxismus : ein subjektiver Bericht

Autor: Borné, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


christliche Forderung. So hat Helmut Gollwitzer in seinem Buch «Mut
zur Solidarität» die Bedeutung des Reiches Gottes für den Christen
aufgezeigt. Für ihn enthält das Reich Gottes das Kernstück des christlichen

Glaubens.
Das Reich Gottes ist indessen kein schimmernder Begriff der

Zukunft (was übrigens in den Werken von Leonhard Ragaz deutlich
zum Ausdruck kommt). Wir sind alle aufgerufen, an diesem mitzuarbeiten.

Arbeit am Reich Gottes heißt für Veränderungen sorgen und
Lösungen suchen, um die Welt menschlicher zu gestalten. Als Behinderter

sehe ich im Abbau der psychologischen Barrieren einen Schritt
in Richtung Reich Gottes. Deshalb sind alle Christen zur Solidarität
mit den Behinderten (und natürlich mit allen Benachteiligten in dieser
Gesellschaft) aufgerufen.

Zwar bedeutet die Kontaktaufnahme mit einem Behinderten oft
ein Wagnis. Schlechte Erfahrungen rühren oft von nichtverstandener
Ablehnung her. Trotzdem lohnt sich eine Begegnung mit einem
Behinderten, wie sich überhaupt jede Begegnung mit einem Mitmenschen
lohnt.
(Predigt vom 1. und 8. Februar 1981 in Wabern bei Bern und im
Kirchgemeindehaus Grünenmatt i. E.)

GERHARD BORNE

Christliche Differenzen zum Marxismus
Ein subjektiver Bericht

«Zur Frage der Rezeption marxistischer Theorieelemente in der heutigen Theologie»

hat Gerhard Borné auf einer Tagung der Friedrich-Ebert-Stiftung in
Freudenberg einen 33 Seiten starken «subjektiven Bericht» vorgetragen. Wir
veröffentlichen daraus den dritten und letzten Teil, der christliche Differenzen
zum Marxismus aufzeigt, die, wenn wir sie wirklich ernst nehmen, den Marxismus

zwar gewiß nicht aufheben, ihm aber vielleicht doch ein menschlicheres
Antlitz vermitteln. Borné spricht aus der Sicht eines Pfarrers in Westberlin,
der sich in und mit der 68er Bewegung die marxistische Theorie angeeignet
oder — genauer gesagt — sie in sein christliches Weltverständnis integriert hat.

Der erste Teil des Referats befaßte sich mit den verschiedenen Verhaltensformen

des Christentums gegenüber dem Marxismus: einerseits mit den
nichtrevolutionären Positionen der bloßen Polemik oder des bloßen «Dialogs»,
andererseits mit den revolutionären Positionen, die entweder dualistisch neben
die marxistische Analyse eine christliche Theologie stellen oder die sich
dialektisch auf eine «umfassende Wechselwirkung» zwischen Christentum und

163



Marxismus einlassen. Borné selbst zählt sich zur letztgenannten Richtung.
Von daher entwarf er im zweiten Teil einen Weg von der marxistischen
Religionskritik zu einer «humanistischen Auffassung von christlichem Glauben».
Mit den marxistischen Theorieelementen der Entfremdung und der Ideologiekritik

erklärte er das bürgerliche Bewußtsein vieler Gemeindeglieder, das sich
denn auch nicht durch moralische Verurteilung, sondern nur durch die
gesellschaftliche Veränderung überwinden ließe. Die Redaktion

1. Das Klassenproblem

Schwierigkeiten mit bürgerlichen Christen

Mein Verhältnis zur marxistischen Theorie ist in vielem sehr positiv.
So weit es geht, versuche ich, einzelne Elemente von daher für meine
eigene Theorie und Praxis zu übernehmen. Ich möchte den Marxismus

auch nicht nur als eine Art Steinbruch, das heißt eklektisch
benutzen, sondern ich will mich zentralen marxistischen Anliegen stellen,

den Gesamtduktus des Marxismus mitaufnehmen, soweit immer
er mir vor Augen steht — und meine Möglichkeiten zur theoretischen
Arbeit sind leider bei einer normalen Pfarrerarbeit sehr begrenzt.
Zugleich bindet mich aber diese Pfarrerpraxis an konkrete Probleme,
die meinen Marxismus mitbestimmen. In diesem Sinne sind mir
marxistische Theorieelemente sehr wichtig für meine Arbeit. Sie geben ihr
mehr Konsistenz, Klarheit und Entschiedenheit. Denn diese Arbeit ist
ja nicht einfach routinemäßig oder gesetzlich vorgegeben, sie ist nicht
einfach selbstverständlich und sowohl von anderen als auch von mir
selbst angefochten. Es gibt in meiner Gemeinde viele Leute, die diese
Arbeit von mir anders haben möchten — weniger politisch ausgerichtete

Predigten, einen weniger kritisch und mehr traditionell ausgerichteten

Konfirmandenunterricht, einen weniger weltlichen Kindergottesdienst,

eine mehr karitativ und individualistisch ausgerichtete Arbeit
mit behinderten Jugendlichen und so weiter. Mein Kollege und ich sollten

nach der Ueberzeugung dieser Leute, wahrscheinlich der großen
Mehrheit der nominellen Gemeindeglieder, die bürgerliche und
kapitalistische Umwelt mehr oder weniger bestätigen und nur da und dort
einige Pannenhilfen leisten.

Ich muß diese Menschen annehmen und lieben lernen. Ich kann
sie nicht «verurteilen», sondern muß zunächst einmal versuchen zu
verstehen, warum sie so sind. Dabei hilft mir die marxistische Theorie.

Ich merke aber auch, daß mich diese Theorie an einigen Punkten
im Stich zu lassen scheint. Das ist dann der Ort, wo ich mit Motiven
und Konzepten weiterkomme, die mir aus der biblisch-christlichen
Tradition wichtig geworden sind. Diese Tradition ist für mich sowieso

die vertrautere. Ich wurde ja nicht als Marxist erzogen, sondern als
bürgerlicher Christ. Der Marxismus ist erst später bei mir wirksam

164



geworden. Meine primären Motivationen sind deshalb sowieso christliche.

Hilfe aus der Zachäus-Geschichte

Speziell bei diesem Problem des Umgangs mit politischen Gegnern ist
mir eine bestimmte Jesus-Geschichte erneut lebendig geworden. Ich
meine die von Zachäus. Mich hat die Geschichte der Begegnung Jesu
mit Zachäus sehr unmittelbar angesprochen, weil in ihr diese Akzep-
tation des politischen Gegners beschrieben wird, die mir zu schaffen
machte und macht. Erinnern wir uns: Alle, die in Jericho Jesus, den
angeblichen Messias, erwarten, denken, daß er sich mit so jemandem
wie einem Oberzöllner nicht abgeben würde. Zachäus galt in Jericho
ja als Kollaborateur mit dem Feind, mit der verhaßten römischen
Besatzungsmacht. Jesus durchschaute aber die offizielle Maske dieses
Zachäus. Hinter seinem Geld und seinem gehobenen Status verbarg
sich vielleicht Angst und das Gefühl: «mich mag ja keiner». Jedenfalls

ging Jesus ausgerechnet auf diesen Zachäus zu und schlug die
erwarteten Gespräche mit den etablierten Linken aus, das heißt mit
denen, die sicher sehr daran interessiert waren, mit Jesus, dem
potentiellen Messias, über eine politisch subversive Tätigkeit zu reden.
Jesus setzte die Akzente anders: Jeder ist wichtig. Jeder will geliebt
werden. Jesus stellt sich quer zu einer bloß machtpolitischen Kalkulation.

Der reiche und relativ mächtige Oberzöllner hat Freundschaft
und menschliche Akzeptation in diesem Moment nötiger als andere.
Wir wissen, daß Jesus damit etwas bewirkte, daß er nicht nur das
Kopfschütteln der Pharisäer und der Zeloten hervorrief, sondern bei jemandem

wie diesem Oberzöllner Zachäus ein neues Bedürfnis nach
Freundschaft statt nach Geldbesitz hervorrief (Lk. 19). Ich habe diese
Geschichte in Predigten vor Erwachsenen, im Kindergottesdienst, mit
Konfirmanden und bei geistig behinderten Jugendlichen verwendet.
Sie war jedesmal von neuem interessant und hat uns beschäftigt,
offenbar weil sie menschliche Grunderfahrungen ausspricht. Stark
war insbesondere die Reaktion der Gemeinde auf eine Predigt, in der
ich gesagt hatte: «Ich bin manchmal beunruhigt darüber, wie in dieser
Gemeinde sogenannte Rechte mit sogenannten Linken umgehen und
umgekehrt.» Viele «Rechte» fühlten sich dadurch angesprochen und
blieben zum Nachgespräch — was sie sonst meist nicht tun — und meine
«linken» Freunde waren etwas verwundert und aggressiv.

Die Trennung zwischen Rolle und Person bei Marx und bei Jesus

Wo gibt es in der marxistischen Theorie im Grundansatz die
Beschreibung und Begründung für die Annahme eines jeden Menschen,

165



Beschreibung und Begründung der Liebe zu jedem Menschen trotz
seiner oft destruktiven politischen und sonstigen Rolle oder Funktion
in der Gesellschaft? Indirekt gibt es das wohl auch bei Marx, indem
er die Menschen wegen ihres Eingebundenseins in gesellschaftliche
Strukturen in ihrem persönlichen Verhalten sozusagen entschuldigt. 1

Aber ich sehe das im Umkreis Jesu und seiner Freunde klarer
ausgesprochen. Weder im Marxismus noch in der Kirchengeschichte wurde
dies allerdings immer sehr ernst genommen. Gerade auch das Christentum

kann sehr intolerant sein. Im Neuen Testament, insbesondere
bei Jesus jedoch bezieht sich diese Akzeptation überhaupt auf Außenseiter

der Gesellschaft: Frauen, Kinder, Kranke, Fremde, den fernen
Nächsten. Immer wieder begegnet diese Einfühlung Jesu in die Situation
der Geringgeachteten und Unterprivilegierten. Und gerade der einzelne
Mensch ist wichtig, sogar wenn er mit den herrschenden Kreisen
verbunden ist. Auch er wird in seiner Angst und Not gesehen, auch für
ihn gibt es einen Weg zum «Reich Gottes».

Ich weiß, es gibt auch aus dem Munde Jesu harte Sätze über die
Reichen, die Pharisäer, die Unbußfertigen. Für sie scheint das «Reich
Gottes» verschlossen zu sein. Aber trennt hier nicht Jesus zwischen
Rolle und Person? Als Reiche, als Pharisäer, als Unbußfertige haben
sie keinen Zugang zu dem, was er als erstrebenswerten Zustand
beschreibt. Er ruft deshalb zur Umkehr, zum Werden-wie-die-Kinder,
zum Teilen des materiellen Besitzes, zur Preisgabe der moralischen
Ueberheblichkeit, zum Loslassen von einem Ich, das sich in alle Ewigkeit

absichern möchte. Die Möglichkeit dazu hat grundsätzlich jeder.
Sieht man das im Marxismus grundsätzlich auch so? In der politischen
Praxis sozialistischer Staaten sieht das meist anders aus. Und in
revolutionären Situationen wird immer sehr schnell gehandelt, bis hin
zur Tötung des Gegners. Christen müßten eigentlich die größten
Hemmungen für diese pauschale Verwerfung des Gegners haben. Aber ich
kann hier nicht «überheblich» sein. Denn erstens war und ist christlich

legitimierte Politik oft sehr grausam, und naiv wäre es, nicht in
jeder Situation neu zu überlegen, was inhumaner ist: die destruktive
Funktion einer Person weiterwirken zu lassen um der erhofften
Aenderung dieser Person willen oder die Verurteilung, ja Vernichtung von
Funktion und Person, um größeren Schaden zu vermeiden.

Mir ist auch klar, daß mein Zögern vor einer raschen und
konsequenten «Verurteilung» meiner «Gegner» mit meiner eigenen Klassenlage,

meiner Mittelschichtsposition zusammenhängt. Ich sitze ja selbst
im Glashaus und werfe ungern mit Steinen. Mich beunruhigt das aber
zugleich, und langsam probiere ich einen Grundsatz lateinamerikanischer

Theologen der Befreiung aus: «Liebe und Klassenkampf sind
kein Gegensatz.»

166



2. Das Problem
der Anthropologie — am Beispiel behinderter Menschen

Behindertenarbeit im unpolitischen Abseits?

In meiner jetzigen Gemeinde wurde ich sehr bald gefragt, ob ich eine
Arbeit mit geistig behinderten Kindern und Jugendlichen machen
würde. Es ging zunächst nur um Konfirmandenunterricht für Jugendliche

in einem Heim und um Spielnachmittage in unserer Gemeinde.
Diese Arbeit mit Behinderten wird inzwischen immer mehr zu meinem
Schwerpunkt. Ich hatte also zugesagt, brauchte aber lange, um das
wirklich zu bejahen. Warum fiel mir das schwer, und warum ist mir
das auch heute noch längst nicht selbstverständlich?

Diese Kinder und Jugendlichen sind meist keine Menschen, die
je besonders aktiv etwas für die Gesellschaft werden tun können.
Viele von ihnen werden noch nicht einmal in der Lage sein,
eigenverantwortlich zu handeln. Von hier wird keine große Veränderung
der Gesellschaft zum Besseren kommen. So jedenfalls dachte ich
zunächst oder war ich in der Versuchung zu denken. Was mich weiter
beunruhigte, war: in der Arbeit mit behinderten Kindern und Jugendlichen

würde ich so wenig von den Themen behandeln können, die
mich sonst beschäftigen, die heute ja viele Leute beschäftigen, Themen
wie: die Umweltproblematik, das Abrüstungs- und Friedensproblem,
theologische und sonstige «anspruchsvolle» geistige Dinge verschiedener
Art, und natürlich die Tatsachen der Ausbeutung und des Elends in
der Dritten Welt. Würde ich mich nicht bei dieser Arbeit mit Behinderten

in ein unpolitisches Abseits manövrieren und außerdem ständig
geistig unterfordert sein? Nie und nimmer würde ich zum Beispiel mit
den geistig behinderten Jugendlichen über mein Buch «Christlicher
Atheismus» reden können .2

Ich habe langsam gemerkt, daß das alles nicht stimmt, daß hier
vielmehr massive Vorurteile im Spiel sind. Ist nicht schon die
Tatsache, daß in Berlin-West über 200 000 behinderte Menschen leben
(geistig, körperlich und psychisch Behinderte sowie Sinnesbehinderte),
ein großes gesellschaftliches und politisches Problem? Der prozentuale
Anteil der Behinderten an der Gesamtbevölkerung steigt weiter. Von
einer «Randgruppe» kann man also kaum noch sprechen, wenn
rund elf Prozent der Bevölkerung dazuzurechnen sind. Die Frage der
Definition von «Behindertsein» ist natürlich auch schon ein
gesellschaftliches Problem. Und was sind die Ursachen für Behinderungen?
In vielen Fällen sind das erkennbare gesellschaftliche Bedingungen,
menschlich, das heißt individual oder kollektiv verursachte Mängel
und Schädigungen und nicht primär anonyme, schicksalhaft
hinzunehmende Faktoren. Zunehmend wird vermutet und erkannt, daß un-

167



ter anderem die Umweltvergiftung Behinderungen hervorbringt. So
wurden zum Beispiel nach dem Giftgasausbruch in Seveso von 1976
in dieser Gegend mehr mißgebildete Kinder als sonst geboren. Auch viel
mehr Totgeburten gab es.3

Der Wert jedes Menschen als Anfrage an den Marxismus

Von der «Randgruppe» der Behinderten fällt also Licht auf unsere
Gesellschaft — wie Menschen in ihr dran sind, warum sie krank
gemacht werden, warum sie sich selbst krank machen, und warum sie
nicht genügend gesund werden können. Ich habe weiter gemerkt,
daß der Umgang gerade mit geistig Behinderten ein besonderes Maß
an pädagogischer Kreativität und psychologischer Einfühlung
verlangt, und ich habe gemerkt, daß «erfolgreich» und eigenverantwortlich
zu leben etwas sehr Relatives ist. Auch Leistung ist etwas sehr Relatives,
und wir sind alle mehr oder minder abhängig — ja auch behindert.

Ich komme also am Problem der Behinderten wieder auf die
mir sonst wichtigen gesellschaftlichen und politischen Dinge. Ich
kann auch diese Arbeit in meinen Marxismus einbauen. Und doch
ist das nicht befriedigend. Ich weiß, ich werde auf diese Art den
behinderten Menschen nicht gerecht. Ich stehe in der Gefahr, sie als
Mittel zum Zweck zu benutzen, als Demonstrationsobjekte für mir
auch sonst schon bekannte theoretische und politische Sachverhalte.
Wenn ich mich diesen Menschen gegenüber noch mehr öffne oder
sie noch mehr an mich herankommen lasse, dann stellt sich noch
intensiver die Frage, warum ich das tun soll. Ich finde dann letztlich
keine bessere Motivation als diejenige des Glaubens an den Wert und
das Lebensrecht jedes Menschen.

Ist dieser Grundsatz des Werts jedes Menschen, auch des unheilbar

Kranken, auch des Klassengegners, in der marxistischen Theorie
ebenso klar ausgesprochen wie in der biblisch-christlichen Anthropologie?

(Ich spreche jetzt von der Theorie. Die praktischen Realisationen

von Christentum und Marxismus waren und sind unter
Umständen ganz anders!) Ueberwiegen in den marxistischen Anthropologien
nicht Bestimmungen wie: der Mensch als arbeitendes, aktives Wesen,
als Subjekt der Geschichte, als gesellschaftlich nützliches Wesen,
überhaupt als gesellschaftliches Wesen?

In der marxistischen Theorie gibt es mittlerweile auch andere
Ansätze. Ich denke zum Beispiel an den polnischen Marxisten und
Philosophen Adam Schaff, der schon vor Jahren sich um eine marxistische
Anthropologie bemühte, die den einzigartigen und unwiederholbaren
Wert des menschlichen Individuums betonte. Schaff mußte allerdings
feststellen, daß eine solche Sichtweite, ein solches Interesse im Marxismus

bisher kaum entwickelt ist.4

168



Eine Warnung vor billiger Apologetik

Ich sehe dagegen in den christlichen Anthropologien — bereits in
ihren biblischen Anfängen, dann durch die Jahrhunderte hindurch,
etwa bei Augustin und späteren Theologen — solche Konzepte wie:
der Mensch als «Ebenbild Gottes», als Geheimnis, das offen ist für
Transzendenz. In ihnen wird ausgesprochen, daß der Mensch, jeder
Mensch, nicht völlig rational, weder ganz gesellschaftlich noch natürlich,

definierbar ist. Er läßt sich nicht verobjektivieren. Sind solche
Selbstbegrenzungen der Vernunft und Macht des Menschen, solche
Ahnungen und symbolisch zu verstehenden Bilder — dazu gehören ja
auch Bilder wie der Mensch als «Geschöpf Gottes», als «begnadeter»
und «gerechtgesprochener Sünder» — nicht gerade wichtig zur begrifflichen

Fassung dieses zu achtenden Werts jedes Menschen? Daß
eine solche Achtung auch theoretisch ausgesprochen wird, erscheint
mir nötig. Diese Achtung auch des Werts behinderter und unheilbar
kranker Menschen ist ja keinesfalls selbstverständlich. Wir wissen,
daß zur Zeit des Nationalsozialismus «lebensunwertes Leben» von
Staates wegen vernichtet wurde. Ich weiß nun nicht, wie in den heutigen

sozialistischen Ländern behinderte Menschen behandelt werden.
Ich will auch nicht billige Apologetik betreiben, denn auch im christlichen

Namen wurden die Menschenrechte immer wieder verachtet.
Ich spreche von der Theorie. Ich sehe, wie schon gesagt, diese Achtung
vor dem Wert jedes Menschen in marxistischen Theorien nicht so klar
ausgesprochen wie in christlich-theologischen. Ist es nun ein Zufall,
daß man zum Beispiel in der DDR von staatlicher Seite es gerne den
Kirchen überläßt, diakonische Arbeit mit behinderten Menschen zu
tun?

Aber machen wir es uns nicht zu einfach! Auch in den
christlich-theologischen Entwürfen ist diese Achtung jedes Menschen
gerade dann nicht theoretisch gesichert, wenn er auf Gedeih und Verderb

auf eine menschen- und weltüberlegene Gottpersönlichkeit
angewiesen ist. Bekanntlich beschloß der «Schöpfer» sehr bald, das
mißratene Werk seiner Hände wieder zu vernichten. Und wer garantiert,
daß er seinen ewigen «Bund» zur Aufrechterhaltung des Lebens auf
der Erde nicht erneut bricht? Auch als Theologen sitzen wir mit unserem
biblisch-christlichen Erbe in einem Glashaus und sollten nicht mit
Steinen werfen. Auch hier dürften statt dessen der Dialog und die
gemeinsame Praxis von Christen und Marxisten ehrlicher und hilfreicher
sein als die gegenseitige Abwertung und Unterdrückung.

Von meinen Erfahrungen mit geistig behinderten Kindern und
Jugendlichen her ließe sich noch vieles zur Anthropologie sagen, weil
gerade der behinderte Mensch uns lehrt, auf was es elementar im Le-

169



ben ankommt, und das widerspricht in zentralen Punkten dem, was
sonst angeblich so wichtig ist und dem allenthalben nachgejagt wird.
Die Behinderten zwingen mich als Theologen auch dazu, die Sache des

Evangeliums nicht primär intellektuell-verbal zu verstehen, sondern
als wirkliche, umfassende Lebenshilfe wirksam machen zu helfen.

3. Das Oekologieproblem

Die religiöse Dimension der Natur

In meiner Gemeinde beschäftigen wir uns auch mit Fragen des Umweltschutzes

und erproben kleine praktische Schritte in Richtung
umweltfreundlicheren Verhaltens. Ein Oeko-Kreis, der sich regelmäßig
trifft, hat die Initiative. Als christlicher Theologe und als Sympathisant
des Marxismus bin ich hier wiederum herausgefordert. Das ökologische

Umdenken prüft ebenfalls unser theoretisches Verhältnis zu
Christentum und Marxismus. Was ist an diesen geistigen Bezugsgrößen

jeweils störend, und was ist jeweils ermutigend für ein größeres
Engagement in dieser Richtung? Auch hier ist ein Bereich, wo ich die
biblisch-christliche Tradition zum Teil als hilfreicher empfinde als
marxistische Theorieansätze. Zum Teil ist es aber auch umgekehrt.

Ich finde in den marxistischen Theorien keinen radikalen
Ansatz, der ein Engagement zugunsten der Natur geistig begründen könnte.

Ich sehe ihn eher im Christentum. Einige Aspekte des
traditionellchristlich-theologischen Denkens des Gott/Mensch/Natur-Verhältnisses
sind mir dabei wichtig. Unter theologischen Gesichtspunkten sind Natur

und Leben ein Geheimnis und ein «Geschenk». Wir sind «ohne
Verdienst» in dieses Leben hineingekommen. Insofern ist uns Leben
«geschenkt». Wir können es nicht ganz erfassen. So tun sich immer
neue Fragen auf. Weil wir selbst Teil dieses Lebens sind, können wir
es nicht aus einer rein theoretischen Distanz betrachten. Insofern bleibt
es uns letztlich «Geheimnis». Wir sind schließlich immer schon von
Natur und Leben abhängig. Insofern sind wir «Geschöpfe» im Gegenüber

zu einem «Schöpfer». Aus all dem folgt, daß der Mensch nicht
das Maß aller Dinge ist und daß insbesondere die menschliche Arbeit,
die Technik und die Wissenschaft nicht der Schlüssel zur ganzen
Wirklichkeit sind. Redet aber nicht so der Marxismus? Ich habe zumindest
diesen Eindruck, wenn ich an heutige Formen des östlichen Marxismus
denke. Ich sehe darin eine Selbstüberschätzung des Menschen, eine
Selbsttäuschung.

Schon der junge Marx ist blind für diese religiöse Dimension der
Natur. Auf die Frage nach der «Schöpfung» antwortet er: «Indem aber
für den sozialistischen Menschen die ganze sogenannte Weltgeschichte
nichts anderes ist, als die Erzeugung des Menschen durch die mensch-

170



liehe Arbeit, als das Werden der Natur für den Menschen, so hat er
also den anschaulichen, unwiderstehlichen Beweis von seiner Geburt
durch sich selbst, von seinem Entstehungsprozeß.»5 Für Marx ist die
Natur und das Leben nichts, was mit Worten wie «Geheimnis» und
«Geschenk» deutbar wäre. Statt dessen gilt für ihn die Natur primär
als Material, einseitig als Objekt menschlicher Herrschaft oder als
Rohstoff für die Arbeit der Menschen. Die Natur nur so zu betrachten,
ist aber einseitig, und das hat schwerwiegende Konsequenzen.

Die Natur ist vielmehr um ihrer selbst willen interessant und wichtig.

Das wird heute angesichts ihrer Bedrohtheit und Zerstörung durch
die Menschen deutlicher noch als in früheren Zeiten. Diese Achtung
vor der Natur um ihrer selbst willen theoretisch und praktisch neu
auszudrücken, das brauchen wir heute. Insofern tun wir das wiederum um
des Menschen willen. Aber um des Menschen willen brauchen wir
eben diesen neuen Ausdruck für die Achtung der Natur um ihrer selbst
willen. Religiöse Theorie und Frömmigkeit muß hier einen Beitrag
leisten. Einübung in diese neue Sensibilität haben wir in meiner
Gemeinde deshalb bei Taufen, Familien- und Kindergottesdiensten
praktiziert. Wir haben uns nicht nur intellektuell vergewissert, sondern
auch gemalt, meditiert, gestaunt und praktische Schritte diskutiert. Ich
kann bei all diesen Versuchen kaum auf marxistische Theorie zurückgreifen,

sondern lese die Bibel unter diesen Gesichtspunkten mit neuem
Interesse. Die Geschichte vom Turmbau zu Babel oder ein Psalm
23, wo von einem «Hirten» die Rede ist, der zu «grünen Auen» und
«zum frischen Wasser führt», sind mir neu aufgegangen. Auch
die Ethikhinweise im Neuen Testament sind eine Fundgrube für
Ansätze zu einem ökologisch bewußteren Verhalten.6

Sozialismus als ökologische Forderung

Doch hier gilt es wiederum, eine billige christlich-theologische Apologetik

gegenüber dem Marxismus zu vermeiden. Denn einmal müßte
auch, und gerade in einer sozialistischen Gesellschaft, eine bessere
Einstellung gegenüber der Natur die herrschende sein können — mehr als
in einer vom Christentum meist favorisierten kapitalistischen Gesellschaft,

weil es im Sozialismus, und eigentlich doch auch im Marxismus,

um das Wohl aller und nicht nur weniger (Produktionsmittelbesitzer

und anderer Teile der herrschenden Klasse) geht. Der Marxismus

spricht das seinem Anspruch nach sogar besser aus als das Christentum,

weil er sich von Anfang an systematisch über den Klassencharakter
der Gesellschaften im klaren wurde. Zum andern war gerade auch

die christliche Theologie aufgrund bestimmter Prämissen blockiert,
diese neu zu fordernde Achtung der Natur um ihrer selbst willen ernst

171



zu nehmen. Wenn etwa der Mensch aufgrund seiner angeblich größeren
Nähe zu einem übernatürlichen Gott als dessen «Ebenbild» und
«Stellvertreter» mit der Natur meint nach Gutdünken schalten und walten
zu können — wie schon ihr übernatürlicher «Herr», dann ist heute die
Theologie bis in ihre Grundkonzepte hinein zu einem Umdenken
aufgefordert. Dieses Umdenken hat zum Glück längst begonnen.

Es ging mir darum, exemplarisch aufzuzeigen, wie ein
dialektischrevolutionäres Verhältnis zwischen Christen und Marxisten aussehen
kann. Diese Inbeziehungsetzung ist zugleich positiv und kritisch,
vollzieht sich als Anknüpfen und Widersprechen. Wicht'g ist mir dabei,
offen und ehrlich zu bleiben, ja erst noch zu werden. Denn noch viele
Vorurteile und Berührungsängste sind abzubauen. Es wird dabei
deutlich, daß es nicht stimmt, wenn man Marxismus und Christentum
als in sich abgeschlossene und vor allem widersprechende Größen
behandelt. Längst schon durchdringen sich beide auf vielfältige Weise
— sowohl gesellschaftlich-kulturell als auch individuell in unseren
Köpfen und Herzen. Sich dessen bewußt zu werden, ist ein Beitrag
zum Frieden.

1 Marx schreibt im Vorwort zur ersten Auflage des Kapitals: «Zur Vermeidung
möglicher Mißverständnisse ein Wort. Die Gestalten von Kapitalist und
Grundeigentümer zeichne ich keineswegs in rosigem Licht. Aber es handelt sich
hier um die Personen nur, soweit sie die Personifikation ökonomischer
Kategorien sind, Träger von bestimmten Klassenverhältnissen und Interessen.
Weniger als jeder andere kann mein Standpunkt, der die Entwicklung der
ökonomischen Gesellschaftsformation als einen naturgeschichtlichen Prozeß
auffaßt, den einzelnen verantwortlich machen für Verhältnisse, deren Geschöpf er
sozial bleibt, sosehr er sich auch subjektiv über sie erheben mag.»
2 Der Verfasser verweist hier auf seine Dissertation. Sie ist inzwischen im
Chr. Kaiser-Verlag herausgekommen unter dem Titel «Christlicher Atheismus
— radikales Christentum, Studien zur Theologie von Thomas Altizer im
Zusammenhang mit Ketzereien der Kirchengeschichte, der Dichtung von William
Blake und der Philosophie von G. F. W. Hegel» (die Redaktion).
3 Egmont R. Koch, Fritz Vahrenholt, Seveso ist überall, Die tödlichen Risiken
der Chemie, Köln 1978, S. 50.

4 Adam Schaff, Marxismus und das menschliche Individuum, Hamburg 1970,
S. 58. Es ist kein Zufall, daß Schaff heute in Oesterreich lebt, weil er in Polen
Schwierigkeiten bekam.

5 K. Marx, Oekonomisch-Philosophische Manuskripte, in: Texte zu Methode
und Praxis, Bd. II, Hamburg 1968, S. 87.

6 Etwas weiter führe ich das unter dem Thema «Wir sind ein Teil der Natur»
aus, in: Umweltschutzforum Berlin, Juli 1979, Heft 43, S. 7ff.

172


	Christliche Differenzen zum Marxismus : ein subjektiver Bericht

