
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 6

Artikel: Behinderte in unserer Gesellschaft

Autor: Ryser, Simon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142911

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SIMON RYSER

Behinderte in unserer Gesellschaft
Das UNO-Jahr des Behinderten steht unter dem Leitgedanken «Full
Participation», das heißt zu gut deutsch «volle Beteiligung». Damit
kommt zum Ausdruck, daß wir Behinderte die volle Anerkennung in
dieser Gesellschaft wünschen und sogar fordern. Eine Gesellschaft,
die einzelne Personengruppen ausschließt, kann nicht leben. Sie stirbt
ab. Deshalb gehören wir dazu; die Frage nach der Aufnahme ist nicht
einmal zu stellen.

Doch was macht den Kontakt mit Behinderten so schwierig? Die
Beziehung zwischen einem Nichtbehinderten und einem Behinderten
ist wohl in erster Linie ein allgemeines mitmenschliches Problem.
Schwierigkeiten entstehen meist aus der Angst und Unsicherheit, dem
Mitmenschen zu begegnen. Bereits die Kontaktnahme mit dem Nachbarn

auf der Kirchenbank, den man nicht kennt, bereitet den meisten
Predigtgängern erkleckliche Mühe (wir sind gewohnt, nur auf die
Person des Pfarrers zu achten). So sieht man in den großen Kirchen,
daß sich die Reihen nicht auffüllen; die Leute nehmen in zerstreuter
Weise Platz.

Sind wir im Grunde genommen kontaktscheu? Ich glaube, gerade
im Umgang und in der Begegnung mit dem Behinderten zeigt sich,
wer eine wirkliche Beziehung zum Mitmenschen aufbauen kann und
wer sich hinter Klischees versteckt.

In den fünfziger Jahren wurden große Anstrengungen unternommen,

auch Behinderte in unsere, damals aufstrebende Wirtschaft
einzugliedern. Aus der Vorgeschichte zum Bundesgesetz über die
Invalidenversicherung vom 19. Juni 1959 ist ersichtlich, daß verschiedene
parlamentarische Vorstöße in diese Richtung zielten. So ist weiter
nicht verwunderlich, daß die IV vom Prinzip ausgeht: «Eingliederung
vor Rente».

Heute, zwanzig Jahre später, steht nun die gesellschaftliche
Integration Behinderter im Vordergrund. Diese kann allerdings nicht
nur mit Hilfe einer ausgebauten Sozialversicherung erreicht werden.
Vielmehr geht es um ein psychologisches, ein tief menschliches
Problem, vor allem um die Bereitschaft der heutigen Gesellschaft, ihre
Projektionen und Vorurteile gegenüber Behinderten aller Kategorien
aufzugeben.

Freilich bedarf dieser Prozeß auch großer finanzieller Anstrengungen.
So müssen etwa Gebäude angepaßt (rollstuhlgängig gemacht) und

Trottoirränder eliminiert werden (aber nicht ganz, damit der Blinde mit
seinem Langstock die Abmarchung gut spüren kann).

161



Doch dies bedeutet nur den äußeren Rahmen. Viel wichtiger
erscheint mir der Kontakt zwischen Behinderten und Nichtbehinderten
zu sein. Eine Aufnahme in die Gesellschaft der Nichtbehinderten ist
nur möglich, wenn neben den architektonischen auch die psychologischen

Barrieren abgebaut werden.
Oft spürt der Behinderte nämlich nur zu gut, daß er in ein

gesellschaftliches Schema gepreßt wird. Es werden ihm Eigenschaften
zugeschrieben, die er nicht haben will. So sollte er dankbar sein, alles

ertragen können, immer und trotz allem fröhlich sein. Da frage ich
mich, wie es mit dem Ersten Gebot stehe, wo zu lesen ist: «Du sollst
Dir kein Bildnis machen keinerlei Abbild weder dessen, was oben
im Himmel, noch dessen, was unten auf Erden ist...» (2. Mose
20, 4). Daraus könnte man doch die Aufforderung ableiten, einander
möglichst vorurteilsfrei zu begegnen.

Sind die Behinderten die letzte Bastion, die gehorsam ist oder
sein sollte? Patriarchalisches Denken ist gerade in der Kirche noch weit
verbreitet. Unser christlicher Glaube ist geprägt von einem Vertrauen
gegenüber Vaterfiguren (man denke dabei an das Gleichnis vom
verlorenen Sohn in Lk. 15, 11—32, wo der Vater als der Gütige und
Vergebende erscheint). Allmählich fand nun aber eine Loslösung von
diesem unbedingten Gehorsam statt. Im vergangenen Jahrhundert
formierte sich die Arbeiterbewegung, und in diesem Jahrhundert lösen
sich die Frauen von Funktionen, die ihnen die von Männern geprägte
Gesellschaft aufgezwungen hat.

Auch unter den Behinderten setzt sich heute eine Bewegung durch,
die man mit Behinderten-Emanzipation bezeichnen möchte. Wir
Behinderte wollen nicht von einer Vaterfigur in ein Schema gepreßt werden.

Wir wollen unsere Bedürfnisse selber formulieren können und
brauchen dazu keine geistigen Anwälte, die nicht aus eigener Erfahrung

wissen, was behindert sein heißt.
Viele jüngere Behinderte haben erhebliche Mühe mit der Kirche

und klagen sie deshalb an. Für sie bedeutet Kirche jene Institution,
welche die Vorurteile nicht abbauen, sondern eher zementieren hilft.
So verliert die Kirche Glieder, für welche sie einzustehen versucht.

Der Theologe Heinz Zahrnt hat in seinem Buch «Gott kann
nicht sterben» ausgeführt, daß Gott für den Menschen eigentlich keine
absolute Größe darstellt, sondern sich manchmal ganz konkret im
Mitmenschen offenbart. Wie glaubt nun die christliche Gemeinde,
daß der Behinderte mit Gott gute Erfahrung machen kann, wenn die
Christen gegenüber ihm fürsorgerisch auftreten und ihm einen Maulkorb

anlegen? Statt fürsorgerisch sollten die Nichtbehinderten sich uns
Behinderten gegenüber solidarisch verhalten. Solidarität ist nicht
schlechthin eine gewerkschaftliche, sondern im wesentlichen eine

162



christliche Forderung. So hat Helmut Gollwitzer in seinem Buch «Mut
zur Solidarität» die Bedeutung des Reiches Gottes für den Christen
aufgezeigt. Für ihn enthält das Reich Gottes das Kernstück des christlichen

Glaubens.
Das Reich Gottes ist indessen kein schimmernder Begriff der

Zukunft (was übrigens in den Werken von Leonhard Ragaz deutlich
zum Ausdruck kommt). Wir sind alle aufgerufen, an diesem mitzuarbeiten.

Arbeit am Reich Gottes heißt für Veränderungen sorgen und
Lösungen suchen, um die Welt menschlicher zu gestalten. Als Behinderter

sehe ich im Abbau der psychologischen Barrieren einen Schritt
in Richtung Reich Gottes. Deshalb sind alle Christen zur Solidarität
mit den Behinderten (und natürlich mit allen Benachteiligten in dieser
Gesellschaft) aufgerufen.

Zwar bedeutet die Kontaktaufnahme mit einem Behinderten oft
ein Wagnis. Schlechte Erfahrungen rühren oft von nichtverstandener
Ablehnung her. Trotzdem lohnt sich eine Begegnung mit einem
Behinderten, wie sich überhaupt jede Begegnung mit einem Mitmenschen
lohnt.
(Predigt vom 1. und 8. Februar 1981 in Wabern bei Bern und im
Kirchgemeindehaus Grünenmatt i. E.)

GERHARD BORNE

Christliche Differenzen zum Marxismus
Ein subjektiver Bericht

«Zur Frage der Rezeption marxistischer Theorieelemente in der heutigen Theologie»

hat Gerhard Borné auf einer Tagung der Friedrich-Ebert-Stiftung in
Freudenberg einen 33 Seiten starken «subjektiven Bericht» vorgetragen. Wir
veröffentlichen daraus den dritten und letzten Teil, der christliche Differenzen
zum Marxismus aufzeigt, die, wenn wir sie wirklich ernst nehmen, den Marxismus

zwar gewiß nicht aufheben, ihm aber vielleicht doch ein menschlicheres
Antlitz vermitteln. Borné spricht aus der Sicht eines Pfarrers in Westberlin,
der sich in und mit der 68er Bewegung die marxistische Theorie angeeignet
oder — genauer gesagt — sie in sein christliches Weltverständnis integriert hat.

Der erste Teil des Referats befaßte sich mit den verschiedenen Verhaltensformen

des Christentums gegenüber dem Marxismus: einerseits mit den
nichtrevolutionären Positionen der bloßen Polemik oder des bloßen «Dialogs»,
andererseits mit den revolutionären Positionen, die entweder dualistisch neben
die marxistische Analyse eine christliche Theologie stellen oder die sich
dialektisch auf eine «umfassende Wechselwirkung» zwischen Christentum und

163


	Behinderte in unserer Gesellschaft

