Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 6

Artikel: Behinderte in unserer Gesellschaft
Autor: Ryser, Simon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142911

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SIMON RYSER

Behinderte in unserer Gesellschaft

Das UNO-Jahr des Behinderten steht unter dem Leitgedanken «Full
Participation», das hei3t zu gut deutsch «volle Beteiligung». Damit
kommt zum Ausdruck, dafl wir Behinderte die volle Anerkennung in
dieser Gesellschaft wiinschen und sogar fordern. Eine Gesellschaft,
die einzelne Personengruppen ausschliet, kann nicht leben. Sie stirbt
ab. Deshalb gehoren wir dazu; die Frage nach der Aufnahme ist nicht
einmal zu stellen.

Doch was macht den Kontakt mit Behinderten so schwierig? Die
Beziehung zwischen einem Nichtbehinderten und einem Behinderten
ist wohl in erster Linie ein allgemeines mitmenschliches Problem.
Schwierigkeiten entstehen meist aus der Angst und Unsicherheit, dem
Mitmenschen zu begegnen. Bereits die Kontaktnahme mit dem Nach-
barn auf der Kirchenbank, den man nicht kennt, bereitet den meisten
Predigtgidngern erkleckliche Miihe (wir sind gewohnt, nur auf die
Person des Pfarrers zu achten). So sieht man in den groBen Kirchen,
daB sich die Reihen nicht auffiillen; die Leute nehmen in zerstreuter
Weise Platz.

Sind wir im Grunde genommen kontaktscheu? Ich glaube, gerade
im Umgang und in der Begegnung mit dem Behinderten zeigt sich,
wer eine wirkliche Beziehung zum Mitmenschen aufbauen kann und
wer sich hinter Klischees versteckt.

In den fiinfziger Jahren wurden groBle Anstrengungen unternom-
men, auch Behinderte in unsere, damals aufstrebende Wirtschaft einzu-
gliedern. Aus der Vorgeschichte zum Bundesgesetz iiber die Invaliden-
versicherung vom 19. Juni 1959 ist ersichtlich, daB verschiedene
parlamentarische Vorstofe in diese Richtung zielten. So ist weiter
nicht verwunderlich, daB3 die IV vom Prinzip ausgeht: «Eingliederung
vor Rentey.

Heute, zwanzig Jahre spiter, steht nun die gesellschaftliche In-
tegration Behinderter im Vordergrund. Diese kann allerdings nicht
nur mit Hilfe einer ausgebauten Sozialversicherung erreicht werden.
Vielmehr geht es um ein psychologisches, ein tief menschliches Pro-
blem, vor allem um die Bereitschaft der heutigen Gesellschaft, ihre Pro-
jektionen und Vorurteile gegeniiber Behinderten aller Kategorien auf-
zugeben.

Freilich bedarf dieser Proze3 auch groBer finanzieller Anstrengun-
gen. So miissen etwa Gebaude angepalt (rollstuhlgingig gemacht) und
Trottoirrinder eliminiert werden (aber nicht ganz, damit der Blinde mit
seinem Langstock die Abmarchung gut spiiren kann).

161



Doch dies bedeutet nur den dufleren Rahmen. Viel wichtiger er-
scheint mir der Kontakt zwischen Behinderten und Nichtbehinderten
zu sein. Eine Aufnahme in die Gesellschaft der Nichtbehinderten ist
nur moglich, wenn neben den architekionischen auch die psychologi-
schen Barrieren abgebaut werden.

Oft spiirt der Behinderte ndmlich nur zu gut, daB er in ein gesell-
schaftliches Schema gepreft wird. Es werden ihm Eigenschaften
zugeschrieben, die er nicht haben will. So sollte er dankbar sein, alles
ertragen konnen, immer und trotz allem frohlich sein. Da frage ich
mich, wie es mit dem Ersten Gebot stehe, wo zu lesen ist: «Du sollst
Dir kein Bildnis machen ... keinerlei Abbild weder dessen, was oben
im Himmel, noch dessen, was unten auf Erden ist...» (2. Mose
20, 4). Daraus konnte man doch die Aufforderung ableiten, einander
moglichst vorurteilsfrei zu begegnen.

Sind die Behinderten die letzte Bastion, die gehorsam ist oder
sein sollte? Patriarchalisches Denken ist gerade in der Kirche noch weit
verbreitet. Unser christlicher Glaube ist gepridgt von einem Vertrauen
gegeniiber Vaterfiguren (man denke dabei an das Gleichnis vom ver-
lorenen Sohn in Lk. 15, 11—32, wo der Vater als der Giitige und Ver-
gebende erscheint). Allmdhlich fand nun aber eine Loslosung von die-
sem unbedingten Gehorsam statt. Im vergangenen Jahrhundert for-
mierte sich die Arbeiterbewegung, und in diesem Jahrhundert 16sen
sich die Frauen von Funktionen, die ihnen die von Mannern geprigte
Gesellschaft aufgezwungen hat.

Auch unter den Behinderten setzt sich heute eine Bewegung durch,
die man mit Behinderten-Emanzipation bezeichnen mochte. Wir Be-
hinderte wollen nicht von einer Vaterfigur in ein Schema geprefSt wer-
den. Wir wollen unsere Bediirfnisse selber formulieren kénnen und
brauchen dazu keine geistigen Anwilte, die nicht aus eigener Erfah-
rung wissen, was behindert sein heif3t.

Viele jiingere Behinderte haben erhebliche Miihe mit der Kirche
und klagen sie deshalb an. Fiir sie bedeutet Kirche jene Institution,
welche die Vorurteile nicht abbauen, sondern eher zementieren hilft.
So verliert die Kirche Glieder, f ii r welche sie einzustehen versucht.

Der Theologe Heinz Zahrnt hat in seinem Buch «Gott kann
nicht sterbeny ausgefiihrt, daBl Gott fiir den Menschen eigentlich keine
absolute Grofle darstellt, sondern sich manchmal ganz konkret im
Mitmenschen offenbart. Wie glaubt nun die christliche Gemeinde,
daB3 der Behinderte mit Gott gute Erfahrung machen kann, wenn die
Christen gegeniiber ihm flirsorgerisch auftreten und ihm einen Maul-
korb anlegen? Statt fiirsorgerisch sollten die Nichtbehinderten sich uns
Behinderten gegeniiber solidarisch verhalten. Solidaritdt ist nicht
schlechthin eine gewerkschaftliche, sondern im wesentlichen eine

162



christliche Forderung. So hat Helmut Gollwitzer in seinem Buch «Mut
zur Solidaritity die Bedeutung des Reiches Gottes fiir den Christen
aufgezeigt. Fiir ihn enthilt das Reich Gottes das Kernstiick des christ-
lichen Glaubens.

Das Reich Gottes ist indessen kein schimmernder Begriff der
Zukunft (was iibrigens in den Werken von Leonhard Ragaz deutlich
zum Ausdruck kommt). Wir sind alle aufgerufen, an diesem mitzuar-
beiten. Arbeit am Reich Gottes heifit fiir Verdnderungen sorgen und
Losungen suchen, um die Welt menschlicher zu gestalten. Als Behin-
derter sehe ich im Abbau der psychologischen Barrieren einen Schritt
in Richtung Reich Gottes. Deshalb sind alle Christen zur Solidaritit
mit den Behinderten (und natiirlich mit allen Benachteiligten in dieser
Gesellschaft) aufgerufen.

Zwar bedeutet die Kontaktaufnahme mit einem Behinderten oft
ein Wagnis. Schlechte Erfahrungen rithren oft von nichtverstandener
Ablehnung her. Trotzdem lohnt sich eine Begegnung mit einem Be-
hinderten, wie sich iiberhaupt jede Begegnung mit einem Mitmenschen
lohnt.

(Predigt vom 1. und 8. Februar 1981 in Wabern bei Bern und im Kirch-
gemeindehaus Griinenmatt i. E.)

GERHARD BORNE

Christliche Differenzen zum Marxismus
Ein subjektiver Bericht

«Zur Frage der Rezeption marxistischer Theorieelemente in der heutigen Theo-
logie» hat Gerhard Borné auf einer Tagung der Friedrich-Ebert-Stiftung in
Freudenberg einen 33 Seiten starken «subjektiven Bericht» vorgetragen, Wir
verdffentlichen daraus den dritten und letzten Teil, der christliche Differenzen
zum Marxismus aufzeigt, die, wenn wir sie wirklich ernst nehmen, den Marx-
ismus zwar gewiB nicht aufheben, ihm aber vielleicht doch ein menschlicheres
Antlitz vermittein. Borné spricht aus der Sicht eines Pfarrers in Westberlin,
der sich in und mit der 68er Bewegung die marxistische Theorie angeeignet
oder — genauer gesagt — sie in sein christliches Weltverstdndnis integriert hat.

Der erste Teil des Referats befaBte sich mit den verschiedenen Verhaltens-
formen des Christentums gegeniiber dem Marxismus: einerseits mit den nicht-
revolutiondren Positionen der bloBen Polemik oder des bloBen «Dialogs»,
andererseits mit den revolutiondaren Positionen, die entweder dualistisch neben
die marxistische Analyse eine christliche Theologie stellen oder die sich
dialektisch auf eine «umfassende Wechselwirkung» zwischen Christentum und

163



	Behinderte in unserer Gesellschaft

