
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 5

Artikel: Ihr seid zu reich, um Hoffnung zu haben : eine mögliche Papstrede

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ihr seid zu reich, um Hoffnung zu haben

Eine mögliche Papstrede

Papst Johannes Paul II. kann unser Land nicht besuchen. Er, der noch am
25. Februar in Hiroshima mit bewegten Worten zum Verzicht auf jede Gewalt
aufrief, wurde selber das Opfer einer Gewalttat. «Perchè colpire proprio il
Papa?» Warum ausgerechnet den Papst treffen? Diese Frage von Johannes
Paul II. auf dem Weg ins Krankenhaus darf nicht unbeantwortet bleiben.
Welches immer die Motive für das grausame Verbrechen sein mögen, sie sind
vor dem Hintergrund einer Gesellschaft zu sehen, die durch lebensfeindliche
Mächte zunehmend mehr außer Tritt gerät. Im krassen Gegensatz zu dem,
was der Papst in den letzen Wochen gesagt hat, läßt der Attentäter seine
spärlichen Aeußerungen in der Feststellung gipfeln, ein Leben bedeute »hm
nichts Die Schüsse von Rom treffen alle Menschen guten Willens, alle,
die sich in der bedingungslosen Verteidigung des Lebens einig und
solidarisch wissen.

Die nachstehende «Papstrede» hätte auf dem Zürcher Helvetia-Platz
stattfinden sollen. Willy Spieler erdachte sie als «Uebersetzung» aus einem
lateinischen Entwurf, der uns auf abenteuerlichen Umwegen zugespielt worden
wäre. Die traurige Nachricht vom Abend des 13. Mai verbietet uns die scherzhaften

Angaben, die wir diesem Text vorausschicken wollten. Inhaltlich lehnt
sioh die «Papstrede» an kirchenamtliche Verlautbarungen an. Insofern handelt
es sich um eine «mögliche» Rede, die ihren Sinn auch unabhängig vom
Ereignis eines Papstbesuches behält: als Frage nach der Konsequenz dieser
Verlautbarungen für die Schweiz. Die Redaktion

Liebe Schwestern und Brüder,
als ich vor einer guten Stunde auf dem Flughafen Kloten niederkniete,
um den Boden eures Landes zu küssen, wollte ich für einen kurzen
Moment all jener Menschen gedenken, denen in den vergangenen
Jahrhunderten Freiheit und Unabhängigkeit der Schweiz wichtiger waren
als ein falscher Friede mit den Mächtigen dieser Erde, auch mit den
Mächtigen in meiner Kirche.

Im Bewußtsein historischer Schuld

In aller Demut und im Bewußtsein der historischen Schuld vieler meiner
Vorgänger muß ich bekennen, daß es nie zur Gründung einer freien
und unabhängigen Schweiz gekommen wäre — weder 1291 noch
1848 —, wenn die Eidgenossen sich nach dem Willen der Kirche
verhalten hätten. Ich weiß, daß die Sammlung der schweizerischen
Staatsurkunden mit dem Bannfluch Innozenz' IV. gegen den ersten Bund der
Eidgenossen von 1247 beginnt, weil eure Vorfahren sich nicht dem
Grafen von Habsburg unterwerfen wollten. Zwar kann ich nicht
ungeschehen machen, daß die Gründer der alten Eidgenossenschaft in
ungeweihter Erde bestattet worden sind; diese Erinnerung soll mich

155



jedoch bei meiner Reise durch die Schweiz vor einer Haltung bewahren,

die Kritiker der Kirche als «Triumphalismus» bezeichnen.
Nicht weniger erschüttert mich die Erkenntnis, daß selbst die

moderne Eidgenossenschaft gegen den Widerstand der katholischen Kirche
erkämpft werden mußte. Die Kirche hatte euer Volk so sehr entzweit,
daß es seine staatüche Einheit nur durch einen Bürgerkrieg, den sog.
«Sonderbundskrieg», erlangen konnte. Verblendet von der totalitären

Idee eines ausschließlich katholischen Bekenntnisstaates, wollte
die Kirche keinen freiheitlichen und säkularen Rechtsstaat neben sich
dulden. Sogar das Menschenrecht auf Glaubens- und Gewissensfreiheit,
das ich heute bei jeder Gelegenheit als zentralen christlichen Grundwert
bejahe und verteidige, wurde 1832 von einem meiner Vorgänger als
«Wahnwitz» (deliramentum) und «alles verpestender Irrtum» (pesti-
lentissimus error) verurteüt.

In unserem Jahrhundert zeigte sich eine analoge Fehlentwicklung
von erschreckendem Ausmaß in den kirchlichen Erklärungen gegen
Ideologie und Organisation der Arbeiterbewegung. Ich weiß, daß auch
die Bischöfe eures Landes die Gründung katholischer Gewerkschaften
dekretierten, um die Arbeiterklasse zu spalten und den proletarischen
Kampf für die Gerechtigkeit zu schwächen. Es ist mir auch bekannt,
daß jeder kathoHsche Christ, der offen für den Sozialismus eintrat, vom
Empfang der heiligen Sakramente ausgeschlossen wurde. (Der Papst
bezieht sich hier offenkundig auf das Bettagsmandat der Schweizer
Bischöfe von 1920 — der Uebersetzer.)

Diese freiheits- und fortschrittsfeindliche Vergangenheit darf die
katholische Kirche nicht mehr länger verdrängen. Es genügt auch nicht,
daß wir heute die Menschenrechte anerkennen und den Sozialismus als
«hochherziges Streben und Suchen nach einer gerechteren Gesellschaft»
(Octogesima adveniens, Nr. 31) würdigen. Wir müssen uns darüber hinaus

die Frage stellen, warum so zentrale Grundwerte der Sache Christi
wie Freiheit und Gerechtigkeit immer wieder außerhalb der Kirche, ja
gegen die Kirche erkämpft und verwirklicht werden mußten. Haben wir
nicht allzu sehr die Kirche an die Stelle des verheißenen Gottesreichs
gesetzt und dadurch die Botschaft verraten, der wir dienen wollten?

Offene Worte an alle Schweizerinnen und Schweizer

Auf diesem symbolträchtigen Roten Platz möchte ich aber nicht nur
von jenen sprechen, die um der Freiheit und Gerechtigkeit willen
Verfolgung litten, ohne die Kirche an ihrer Seite zu finden, sondern auch
ein paar offene Worte an alle Schweizerinnen und Schweizer richten.
(Die Bezeichnung «Roter Platz» ist zwar nicht ganz richtig, wurde aber
1971 durch Dom Helder Cämara in den kirchenamtlichen Sprachschatz

156



eingeführt — der Uebersetzer.) Als ich mich auf meine Schweizerreise
vorbereitete (nicht um besser reden, sondern um besser zuhören zu
können), mußte ich mit einiger Verwunderung feststellen, wie wenig
ihr bereit seid, die Freiheit, die ihr euch erkämpft habt, auch jenen
zuzubilligen, die keinen Schweizerpaß besitzen. Ihr glaubt, die Ausländer
in eurem Land, die ihr euphemistisch eure «Gastarbeiter» nennt,
rücksichtslos ausbeuten zu dürfen. Ihr meint, euer Unrecht sei nur schon
deshalb Recht, weil neuerdings eine Mehrheit von 84 Prozent dahinter
steht. Und nun verlangt ihr gar noch, die Kirche müsse sich euren Mehrheiten

anpassen. Ihr Heuchler! Seit wann richten sich Ethik und Moral
nach dem Diktat der Mehrheit? Als die Mehrheit Jesus verleugnete, hat
er nicht seine Botschaft revidiert, sondern gefragt: «Wollt auch ihr
gehen?» (Joh. 6, 67)

Mit großer Sorge beobachte ich auch, wie ihr euch an der
Unterdrückung eurer Brüder und Schwestern in der Dritten Welt beteiligt.
All eure Ausreden können nicht darüber hinwegtäuschen, daß an den
Fluchtgeldern auf euren Banken «Tränen, Schweiß und Blut der Massen

in den Entwicklungsländern kleben», wie vor zehn Jahren mein
Mitbruder im Bischofsamt Dom Helder Cämara an dieser Stelle gesagt
hat. War seine prophetische Anklage umsonst? In Manila habe ich
am 22. Februar dieses Jahres nachdrücklich betont, die sog.
«Unterentwicklung» bedeute nicht einfach einen technologischen Rückstand,
sondern die «Zerstörung von eigenständigen Entwicklungsmöglichkeiten
durch von außen aufgezwungene Beurteilungs- und
Entscheidungsmechanismen». Was aber unternehmt ihr gegen die von eurem Land
aus operierenden Banken und Konzerne, die sich auf dieses unmenschliche

Zerstörungswerk einlassen? Ihr beachtet immer nur, was ich
gegen ein parteipolitisches Engagement der Kirche sage, meine
sozialethischen Forderungen aber lassen euch gleichgültig. Darum habt ihr
auch meinen Aufruf zur Eröffnung der lateinamerikanischen
Bischofskonferenz in Puebla überhört und nichts unternommen, um «die
Mechanismen zu verändern, welche die Reichen immer reicher und die
Armen daneben immer ärmer werden lassen». Statt dessen rechtfertigt
ihr euer System mit eurem einzigartigen Wohlstand. Seht ihr denn
nicht, daß dieser Wohlstand mit der Not anderer Menschen erkauft
ist? Euer Land erscheint mir wie das potemkinsche Dorf des
Weltkapitalismus, dazu bestimmt, euch und andere über das Unrecht
hinwegzutäuschen, das von dieser Mammonwelt ausgeht, die sich in ihrer
Ueberheblichkeit «die freie» nennt.

Ihr werdet eures Reichtums allerdings nicht froh. Mehr und mehr
müßt ihr eure Polizei und eure Armee aufrüsten, um das Unrecht, das
ihr so selbstgefällig als «Rechtsstaat» bemäntelt, mit Gewalt zu ver-

157



teidigen. Ihr seid zu reich, um Hoffnung zu haben. Darum flieht ihr
in den Selbstbetrug einer militärischen Landesverteidigung. An eine
«Strategie der Gewaltlosigkeit», wie sie schon 1971 die Römische
Bischofssynode gefordert hat (De justitia in mundo, Nr. 64), wagt ihr
schon gar nicht zu denken. Oder glaubt ihr, ich hätte nicht auch die
Schweiz vor Augen gehabt, als ich am Weltfriedenstag 1979 «immer
größere waffenfreie Zonen» vorschlug? Wie könnte ich diesen Appell
nicht wiederholen in einem Land, das wie kaum ein anderes die
Voraussetzungen mit sich bringt, hier einen Anfang zu machen? Als Sohn
eines Volkes, das durch die Hölle des Krieges ging, sage ich euch:
Laßt ab von eurem Vertrauen in die Gewalt der Waffen. Laßt
insbesondere davon ab, eure Waffen an Menschen in der Dritten Welt zu
verkaufen und ihnen dadurch Zerstörung und Vernichtung zu bringen
(Redemptor hominis, Nr. 16).

Schafft Werte, die überzeugen, und ihr könnt auf eure Drohgebärden
verzichten. Gebt eurer Jugend wieder eine Hoffnung, und erfüllt

mit dieser Hoffnung auch die politischen Strukturen (Lumen gentium,
Nr. 35). Weist vor allem eure Wirtschaft in die Schranken des Gemeinwohls.

Löst die Probleme eurer ausländischen Arbeiter nach dem
sozialethischen Grundsatz, daß «das Kapital die Arbeit suche, nicht aber
die Arbeit das Kapital» (Pacem in terris, Nr. 102). Widersteht der
«Zusammenballung einer ungeheuren Macht und wirtschaftlichen
Diktaturgewalt», deren sich die Herrschenden in eurem Land — im Widerspruch

zur katholischen Soziallehre (Quadragesimo anno, Nr. 105) —
bedienen, um eure Brüder und Schwestern in der Dritten Welt zu
unterdrücken. Vergeßt nicht, daß schon vor fünfzig Jahren mein Vorgänger
Pius XI. die Sozialisierung jener Unternehmen guthieß, die über eine
«so große Macht» verfügen, «wie sie Privaten ohne Gefährdung des
Staatswesens nicht zugestanden werden kann» (Quadragesimo anno,
Nr. 114). Schafft demokratische Verhältnisse auch in eurer Wirtschaft.
Oder meint ihr etwa, die Kirche dürfe nur in Polen hinter der
Forderung der Arbeiterklasse nach selbstverwalteten Betrieben und
Unternehmen stehen? Wißt ihr denn noch immer nicht, daß die katholische
Kirche seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil für eine Wirtschaftsordnung

eintritt, die auf dem Vorrang der Arbeit vor dem Kapital
beruht (Gaudium et spes, Nr. 67)?

Aufruf zur Oekumene

Liebe Schwestern und Brüder, in dem Maße wie ihr Frieden stiftet
und gerechte Verhältnisse schafft, tragt ihr auch zum Kommen des
verheißenen Gottesreiches und damit zur wahren Oekumene unter allen
Christen und unter allen Menschen bei. Sehr getroffen hat mich der

158



Vorwurf, daß ich den ökumenischen Dialog behindern würde. Daran
ist nur richtig, daß ich es ablehne, «den künftigen Anregungen des

Heiligen Geistes vorzugreifen» (Unitatis redintegratio, Nr. 24) und die
Einheit der Kirchen in neuen Sätzen, neuen Institutionen oder neuen
Riten zu suchen. Vor allem will ich keine Einheit, die von oben
verordnet wird. Mit dem Apostel Paulus möchte ich ja nicht «Herr über
euren Glauben sein, sondern Mitarbeiter an eurer Freude» (2. Kor. 1,

24). Wir müssen endlich aufhören, Jesus auf unsere partikularen Wahrheiten

und Formelkompromisse zu reduzieren, und vielmehr anerkennen,

daß Jesus selbst die Wahrheit ist (Joh. 14, 6), die unsere Wahrheiten

relativiert, ja richtet. Was nützte es, wenn wir uns auf Sätze,
Institutionen und Riten einigen könnten, aber achtlos an Jesus
vorbeigingen, der in den hungernden, unterdrückten und gefolterten Brüdern
und Schwestern zu uns spricht? Darum sage ich euch: «Trachtet zuerst
nach dem Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit, und alles» — auch
die Einheit der Christen — «wird euch dazugegeben werden» (Mat. 6,33).

Aus unseren Vereinigungen
Verbetonierung und Bodenspekulation statt Förderung der Wohnkultur
Zu diesem aktuellen Thema zeigte Hermann Tobler an der Monatsversammlung

der Religiös-sozialen Vereinigung vom vergangenen 25. April etwa vierzig
Dias, vor allem aus seinem Wohnkreis in der Stadt Zürich.

Er fragte: Wie kann ein trostloser, öder Betonbau wie der Bahnhof
Altstoffen mit der Plaquette der Stadt Zürich für gute Bauten ausgezeichnet

werden? Was dachte man sich, als man das Riesendreieck der Grünau-
Ueberbauung erstellte, von der übrigen Stadt getrennt durch Autobahn und
Bahngeleise, nahe der Kläranlage? Wollte man damit eine bestimmte Gruppe
von der übrigen Bevölkerung isolieren? Warum baute man das Schulhaus
Buchleren mit Betonfassaden, in denen Fenster «erstickten» und ausgewechselt

werden mußten? Dachte man auch an das Wohlbefinden der Schüler?
Wie kann eine Kirchgemeinde ein Altersheim wie dasjenige im Herrenbergli
erstellen, das jede Kaserne in den Schatten stellt? Müssen vor städtischen
Wohnblöcken Parkplätze angelegt werden, damit die Mieter in ihrer Freizeit
mit dem Auto wegfahren können, weil sie das Leben in den trostlosen Blöcken
sonst nicht mehr aushalten? Warum überbauen heute Großfirmen wie Oerlikon-
Bührle, Ciba-Geigy, Siemens-AIbis, Schindler-Ebikon und die Basler
Versicherung die letzten grünen Flächen in unserem Quartier, während
Baugenossenschaften keinen Boden mehr finden können? Warum dürfen Straßenränder
direkt vor Wohnbauten von privaten Firmen als Gratisabstellplätze für ihre
Lastwagen und Anhänger benutzt werden, wogegen auch bei Straßenverbreiterungen

keine Fahrradstreifen angelegt werden? Wieviel Wohnungen gibt es in
Zürich, die infolge der Autoabgase und des Verkehrslärms eigentlich nicht
mehr bewohnt werden dürften? Wie lange noch werden Büropaläste für
Banken und Versicherungen mit Vollklimatisierung eingerichtet, obwohl be-

159


	Ihr seid zu reich, um Hoffnung zu haben : eine mögliche Papstrede

